
109127

Damian Michał Winczewski
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

E-mail: damian.winczewski@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0809-4817

Scjentystyczna szkoła filozofii marksistowskiej 
w Polsce i rewizjonizm

Abstract: The aim of  the article was to discuss scientist Marxist philosophy 
in Poland as one of the varieties of the broad trend of revisionism in Marxism. Its 
main goals and assumptions can be read as a modernization of dialectical materialism 
in the spirit of critical realism and critical rationalism. The achievements of Scientist 
Marxism were compared with the perspective of  Humanist Marxism, considered 
in Poland to be the main version of Marxist revisionism, and also with assumptions 
of Poznań Methodological School, which is considered as local version of Analytical 
Marxism.

Keywords: Marxism, scientism, revisionism, dialectical materialism, methodology 
of science

Wstęp

Historia filozofii marksistowskiej w Polsce, jej rozwoju, głównych pro-
blemów i nurtów została niemal zapomniana  – po 1989  roku pisali o niej 

ISSN 2083-1978
4(12)/2021  e-ISSN 2391-775X

http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2021.023

127

Damian Michał Winczewski
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

E-mail: damian.winczewski@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0809-4817

Scjentystyczna szkoła filozofii marksistowskiej 
w Polsce i rewizjonizm

Abstract: The aim of  the article was to discuss scientist Marxist philosophy 
in Poland as one of the varieties of the broad trend of revisionism in Marxism. Its 
main goals and assumptions can be read as a modernization of dialectical materialism 
in the spirit of critical realism and critical rationalism. The achievements of Scientist 
Marxism were compared with the perspective of  Humanist Marxism, considered 
in Poland to be the main version of Marxist revisionism, and also with assumptions 
of Poznań Methodological School, which is considered as local version of Analytical 
Marxism.

Keywords: Marxism, scientism, revisionism, dialectical materialism, methodology 
of science

Wstęp

Historia filozofii marksistowskiej w Polsce, jej rozwoju, głównych pro-
blemów i nurtów została niemal zapomniana  – po 1989  roku pisali o niej 

ISSN 2083-1978
4(12)/2021  e-ISSN 2391-775X

http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2021.023http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2025.017
2(16)/2025

Dariusz Pakalski
Universität Danzig, Gdańsk

e-mail: dariusz.pakalski@ug.edu.pl
ORCID: 0000-0003-2605-3699

Goethe und Kant

Abstract: The University of Jena was the place where Kant’s philosophy began 
as a new intellectual movement, and from there spread throughout Germany. Goe-
the was in charge of state supervision of the university on behalf of his Weimar Duke 
Carl August and was one of the first to recognize the importance of Kant and to try 
to assimilate the results of his thinking. This applied above all to Goethe’s Natural 
Sciences and his teachings on the Metamorphosis of Plants. In his natural philoso-
phy, the concept of primal polarity (Urpolarität) plays a key role, which Goethe finds 
again as the force of attraction and repulsion as conditions of material existence in 
Kant’s work Metaphysical Foundations of Natural Science. It is interesting that Goe-
the’s first reading of the Critique of Pure Reason and the Critique of Judgment took 
place without the influence of Schiller, who was an expert of Kant’s philosophy. In 
conclusion, it should be emphasized that Goethe did not feel influenced by his stud-
ies of Kant, which, at times, outweighed his poetic work; he rather wanted it to con-
firm his scientific way of thinking.

Keywords: Goethe, Kant, Schiller, Goethe’s Natural Science, critics of judgment



Dariusz Pakalski﻿﻿

110

Im Jahre 1815 sagte Goethe zu seinem Freund Sulpiz Boisserée (1783–
1854):

Ich habe mir meine Blockhäuser in die Physik hinein gebaut – so ist die Farben-
lehre, so die Metamorphose der Pflanzen. Da kann mir keiner vorbei, ohne daß 
ich darauf schieße – um das übrige bekümmere ich mich nicht. Jene Lehren habe 
ich auf Urphänomene gegründet, da bin ich schon zu Hause. […] – was möchte 
daraus geworden sein, wenn ich mit wenigen Freunden vor dreißig Jahren nach 
Amerika gegangen wäre und von Kant usw. nichts gehört hätte?1

Amerika war für Goethe in der Zeit der Arbeit an Wilhelm Meisters Lehr-
jahren angesichts der Revolution in Frankreich eine bedenkenswerte Alter-
native. Die Turmgesellschaft schmiedet Pläne, wegen bevorstehenden „gro-
ßer Veränderungen“ und wachsender Unsicherheit des Besitz „eine Sozietät“ 
zur internationalen Vermögensanlage zu gründen, und nach Amerika aus-
zuwandern.2

In seiner autobiographischen Schrift Campagne in Frankreich, die an die 
Zeit zwischen August und November 1792 erinnert, wo Goethe sich übri-
gens mit seinem Weimarer Herzog Carl August auf dem Feldzug gegen das 
revolutionäre Frankreich befand, schreibt Goethe über seine naturwissen-
schaftlichen Studien. Er beklagt sich, niemand habe seine Naturbetrachtun-
gen ernst nehmen wollen, diese „ernstliche Leidenschaft“, „dieses löbliche 
Bestreben“ habe man „für einen grillenhaften Irrtum“ gehalten.3 Und gleich 
im Anschluss lesen wir:

Ich hatte mir aus Kants Naturwissenschaft nicht entgehen lassen, daß Anzie-
hungs- und Zurückstoßungskraft zum Wesen der Materie gehören und keine von 
den andern im Begriff der Materie getrennt werden könne; daraus ging mir die 

1  Wolfgang Herwig, „Goethes Gespräche. 1805–1817“, in: Goethes Gespräche: eine Samm-
lung zeitgenössischer Berichte aus seinem Umgang, hrsg. Wolfgang Herwig, Bd. 2 (München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag, 1998), 1028.

2  Johann Wolfgang von Goethe, „Romane und Novellen“, in: Goethes Werke. Hamburger 
Ausgabe, hrsg. Erich Trunz, Bd. 7 (München: Verlag C. H. Beck, 1998–2023), 563–564.

3  Johann Wolfgang von Goethe, „Autobiographische Schriften“, in: Goethes Werke. Ham-
burger Ausgabe, hrsg. Erich Trunz, Bd. 10 (München: Verlag C. H. Beck, 1998–2023), 313.



Goethe und Kant

111

Urpolarität aller Wesen hervor, welche die unendliche Mannigfaltigkeit der Er-
scheinungen durchdringt und belebt.4

In seiner frühen Schrift Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Him-
mels von 1775 behauptet Kant, dass die Anziehungs- und Zurückstoßungs-
kraft durch Streit und Konflikt entgegenwirken, wodurch diejenige Bewegung 
entsteht, die gleichsam „ein dauerhaftes Leben der Natur ist“.5 Wir haben kei-
ne Belege, dass Goethe diese Schrift gekannt hat, Karl Vorländer vermerkt 
aber, dass Goethe Kants 1786 erschienene Schrift Metaphysische Anfangsgrün-
de der Naturwissenschaft, deren Hauptthema die Unterscheidung der Eigen-
schaften der Materie bildet, und wo wieder das Thema der Anziehungs- und 
Zurückstoßungskraft behandelt wird, gekannt haben muss.6 Lehrsatz 6 die-
ser Abhandlung lautet, wie folgt: „Durch bloße Anziehungskraft, ohne Zu-
rückstoßung, ist keine Materie möglich“.7 Anziehung und Zurückstoßung 
werden als unentbehrliche Bedingungen der materiellen Existenz festgesetzt 
und der Begriff der Urpolarität, den Goethe daraus ableitet, wird für ihn zum 
grundlegenden Merkmal des Lebens.

In der späteren dynamischer Naturphilosophie Goethes kommt dem 
Begriff der Urpolarität eine zentrale Bedeutung zu. Diesen Gegensatz von 
Extremen findet er in fast allen Lebensbereichen wieder, das Prinzip der 
Polarität wird erweitert und umfasst nicht nur materielle, sondern auch 
geistige Lebensprozesse. Als markanteste Beispiele, außer Anziehung und 
Abstoßung, lassen sich hier Systole und Diastole (Ein- und Ausatmen), 
Leib und Seele, Geist und Materie, Licht und Finsternis, Vereinigung und 
Trennung, Liebe und Hass, Natur und Kunst und Gut und Böse anführen.8 

4  Ibidem, 314.
5  Kant, Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1:265) [Kants Schriften 

zitiere ich nach Kants gesammelten Schriften, hrsg. v. der Königlich-Preußischen (später 
Deutschen) Akademie der Wissenschaften (Berlin: Georg Reimer, danach Walter de Gruyter, 
1900–). Bei Zitatnachweisen notiere ich x: für den Band und xx. für die Seite].

6  Karl Vorländer, Kant–Schiller–Goethe (Leipzig: Verlag der Dürrʼschen Buchhandlung, 
1907), 153.

7  Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft (4:510).
8  Gero von Wilpert, Goethe-Lexikon (Stuttgart: Alfred Kröner Verlag, 1998), 833.



Dariusz Pakalski﻿﻿

112

Und noch der berühmte Vers aus Faust: „Zwei Seelen wohnen, ach! In mei-
ner Brust“.9

Am 1. Juni 1791 schreibt Goethe an seinen alten Freund Friedrich Hein-
rich Jacobi:

Ich wünschte wohl, daß du uns wieder auf einige Zeit besuchst. Ein Aufenthalt 
zu Jena, wo die neue Philosophie so feste Wurzeln geschlagen hat, würde dir bei 
deiner entschiedenen Neigung zu dieser Wissenschaft gewiß interessant sein.10

Zu dieser Zeit, obwohl die zweite Auflage der Kritik der reinen Vernunft 
schon seit zwei Jahren vorhanden war, herrschte in Deutschland angesichts 
des neuen Systems eine große Desorientiertheit. Die Jenaer Universität, über 
die Goethe im Auftrag vom Herzog Carl August die staatliche Oberaufsicht 
führte, war die Stelle, wo die neue geistige Bewegung begann und bald die 
philosophische Landschaft Deutschlands verändern sollte.

Schon im Wintersemester 1785/86 wurde von dem damals dreiundzwan-
zigjährigen Privatdozenten Carl Christian Erhard Schmid (1761–1812) eine 
Vorlesung über die Kritik der reinen Vernunft angekündigt. Das war ein we-
sentlicher Beitrag zur frühzeitigen Rezeption und allgemeinen Anerkennung 
der Philosophie Kants in Jena. Schmid beförderte eine zunehmende Akzep-
tanz der Anschauungen Kants und sah darin neue Wege, wissenschaftliche, 
moralische und ästhetische Probleme zu behandeln. Neben seiner Tätigkeit 
an der Universität erhielt Schmid im Jahre 1787 in der Gemeinde Wenigen-
jena (heute: Jena-Ost) die Stelle eines Vikars. Interessant, dass die erste Trau-
ung, die er in diesem Amt vollzog, war die von Friedrich Schiller und Char-
lotte von Lengefeld am 22. Februar 1790.11

9  Johann Wolfgang von Goethe, „Dramatische Dichtungen“, in: Goethes Werke. Ham-
burger Ausgabe, hrsg. Erich Trunz, Bd. 3 (München: Verlag C. H. Beck, 1998–2023), 41 
[Vers 1112].

10  Johann Wolfgang von Goethe, „Goethes Briefe. Band 2. 1786–1805“, in: Goethes Briefe 
und Briefe an Goethe, hrsg. Karl Robert Mandelkow (München: Verlag C. H. Beck, 1988), 139.

11  Horst Schröpfer, „Carl Christian Erhard Schmid – der ‚bedeutendste Kantianer‘ an der 
Universität Jena im 18. Jahrhunder“, in: Der Aufbruch in den Kantianismus. Der Frühkantia-
nismus an der Universität Jena von 1785–1800 und seine Vorgeschichte, hrsg. Norbert Hinske u. 
a. (Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1995), 38.



Goethe und Kant

113

1779 wurde nach Jena Christian Gottfried Schütz (1747–1832) als Pro-
fessor der Poesie und Beredsamkeit berufen. Obwohl seine Lehrtätigkeit of-
fiziell nicht auf philosophischem Gebiet lag, erwies er sich als konsequenter 
Anhänger Kants und wird als „Initiator einer wirkungsvollen Verbreitung 
seiner Philosophie“12 hoch geschätzt. Im Februar 1786 berichtet er in einem 
Brief an Kant Folgendes:

Wie fleißig hier die Studenten bey Ihrer Kritik der reinen Vernunft sind, können 
Sie daraus abnehmen, daß vor einigen Wochen sich ein Paar Studenten duelliert 
haben, weil einer dem andern gesagt, er verstünde Ihr Buch nicht, sondern müß-
te noch 30 Iahr studieren eh ers verstünde, und dann noch andre 30, um Anmer-
kungen darüber machen zu können.13

Und 1787 bekam in Jena noch Carl Leonard Reinhold (1758–1823) eine 
außerordentliche Professur, ein eifriger Verfechter und Popularisator des 
Kantianismus. Seine Briefe über die Kantische Philosophie wurden bereits 
1786/87 im von Christoph Martin Wieland herausgegebenen „Teutschen 
Merkur“ abgedruckt. Den Entwurf von diesem Werk konzipierte er in einem 
Brief von Anfang November 1786 an den Weimarschen Staatsminister Chri-
stian Gottlob Voigt (1743–1819). Voigt hatte Reinhold um Auskunft über die 
aktuelle Bedeutung der Kantischen Philosophie gebeten, worauf er die Ent-
gegnung in Form der Antwort auf folgende Frage erhielt: „Welchen Einfluss 
hat die Kantische Philosophie auf wissenschaftliche Aufklärung überhaupt, 
und insbesondere auf Zerstreuung bisheriger metaphysischer Blendwerke?“14

Es ist noch die Allgemeine Literatur-Zeitung zu erwähnen, die in Jena 
vom Verleger Friedrich Justin Bertuch (1747–1822) in Zusammenarbeit von 

12  Horst Schröpfer, „Christian Gottfried Schütz – Initiator einer wirkungsvollen Verbrei-
tung der Philosophie Kants“, in: Der Aufbruch in den Kantianismus. Der Frühkantianismus 
an der Universität Jena von 1785–1800 und seine Vorgeschichte, hrsg. Norbert Hinske u. a. 
(Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1995), 15.

13  Kant, Briefwechsel (10:430–431).
14  Horst Schröpfer, „Karl Leonhard Reinhold – sein Wirken für das allgemeine Verständ-

nis der ‚Hauptresultate‘ und der ‚Organisation des Kantischen Systems‘“, in: Der Aufbruch in 
den Kantianismus. Der Frühkantianismus an der Universität Jena von 1785-1800 und seine 
Vorgeschichte, hrsg. Norbert Hinske u. a. (Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 
1995), 103.



Dariusz Pakalski﻿﻿

114

Schütz und Christoph Martin Wieland gegründet wurde und als erstes kan-
tianisches Periodikum gilt. Wie bekannt schon in der 4. Nummer dieser Zei-
tung ist auf Einladung von Schütz15 Kants Rezension des ersten Teils vom 
Herders Hauptwerk Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (Bü-
cher 1–5), der später (Nr. 271 der Zeitung) die Rezension des zweiten Teils 
(Bücher 6–10) erfolgte. 

Goethe war Zeuge des Keimens des Frühkantianismus an der Universität 
Jena, bereits in den neunziger Jahren teilte er eine große Wertschätzung der 
Kantischen Philosophie, und war darauf bedacht, ihre Bedeutung zu sichern. 
Als Minister des Weimarers Herzogtums übte er einen wesentlichen Ein-
fluss auf die Berufungspolitik der Universität aus, er setzte sich z. B. dann für 
Schiller, Nietkammer, Fichte, Schelling und Hegel ein, die den Ruf genossen, 
gute Kenner und Verehrer der Kantischen Philosophie zu sein. Vom Weima-
rer Hof und besonders von Goethe vielseitig gefördert, wurde die Jenaer Uni-
versität in den 80er und 90er Jahren des 18. Jahrhunderts zum bedeutendsten 
und lebhaftesten Zentrum des früher Kantianismus in Deutschland.

In dem Gespräch mit Peter Eckermann vom 11. April 1827 kam der alte 
Goethe auf Kant zu sprechen. 

Ich fragte Goethe – so Eckermann – welchen der neueren Philosophen er für 
den vorzüglichsten halte. ‘Kant’, sagte er, ist der vorzüglichste, ohne allen Zwei-
fel. Er ist auch derjenige, dessen Lehre sich fortwirkend erwiesen hat und die 
in unsere deutsche Kultur am tiefsten eingedrungen ist. Er hat auch auf Sie ge-
wirkt, ohne daß Sie ihn gelesen haben. […] Wenn Sie einmal später etwas von 
ihm lesen wollen, so empfehle ich Ihnen seine Kritik der Urteilskraft, worin er 
die Rethorik vortrefflich, die Poesie leidlich, die bildende Kunst aber unzuläng-
lich behandelt hat.16

Dann fügte Goethe noch hinzu, er habe „aus eigener Natur einen ähnli-
chen Weg“ wie Kant genommen. Seine Metamorphose der Pflanzen habe er 
geschrieben, ehe er etwas von Kant wusste,

15  Brief an Kant vom 10 Juli 1784.
16  Johann Peter Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens (Ber-

lin–Weimar: Aufbau–Verlag, 1982), 214–215.



Goethe und Kant

115

[…] und doch ist sie ganz im Sinne seiner Lehre. Die Unterscheidung des Sub-
jekts vom Objekt, und ferner die Absicht, dass jedes Geschöpf um sein selbst wil-
len existiert […] dieses hatte Kant mit mir gemein, und ich freue mich, ihm hier-
in zu begegnen.17 

Karl Vorländer macht in seinem Aufsatz über Goethe (1907) auf eine Stel-
le aus dem Briefwechsel zwischen Wieland und Reinhold aufmerksam. Wie-
land schreibt am 18. Februar 1789 wie folgt: „[…] Goethe studiert seit einiger 
Zeit Kants Kritik – gemeint ist wohl die Kritik der reinen Vernunft – mit gro-
ßer Applikation und hat sich vorgenommen in Jena eine große Konferenz mit 
Ihnen darüber zu halten“.18 Ob es zu dieser „großen Konferenz“ gekommen 
ist, wissen wir nicht, der Stelle aber ist mit Sicherheit zu entnehmen, dass 
zwei gängige Vorurteile, das erste nämlich, Goethe habe von Kants epocha-
len Werk wenig Notiz genommen, und das zweite, Goethe sei auf die Lehre 
Kants erst von Schiller aufmerksam gemacht worden, sich in diesem Licht als 
wahrheitswidrig erweisen.

Am 6. Oktober 1790 schreibt Theodor Körner (1791–1813) aus Dresden 
an Schiller:

Goethe ist acht Tage hier gewesen, und ich habe viel mit ihm gelebt. […] Wo wir 
die meisten Berührungspunkte fanden, wirst Du schwerlich erraten. – Wo sonst 
als – im Kant! In der Kritik der teleologischen Urteilskraft hat er Nahrung für sei-
ne Philosophie gefunden19.

Goethe hat Körner auf dem Rückweg aus Breslau besucht, wo er sei-
nen Herzog Carl August in den politischen Verhandlungen über eine Frie-
densregelung zwischen Preußen und Österreich unterstützte. Friedrich von 
Schuckmann, Oberamtsregierungsrat in Breslau, berichtet in dieser Zeit über 
Goethe an den Komponisten und Schriftsteller Johann Friedrich Reichhardt 
(1752–1814):

17  Ibidem.
18  Zit. nach: Vorländer, Kant–Schiller–Goethe, 140.
19  Wilhelm Bode, „Teil: 1. 1749–1793“, in: Goethe in vertraulichen Briefen seiner Zeitgenos-

sen, hrsg. Wilhelm Bode, Bd. 1 (Berlin–Weimar: Aufbau–Verlag, 1979), 423.



Dariusz Pakalski﻿﻿

116

Sein Studium scheint jetzt Kant, und auf seinem Wege in eigener Manier der 
Mensch zu sein.20 

Und der General-Feldmarschall Carl Friedrich von dem Knesebeck erin-
nert sich an ein Gespräch, das auch in Breslau stattfand:

Endlich fragte ich ihn: welches jetzt das neueste bemerkenswerteste Buch wäre? – 
Und er nannte trocken antwortend, wahrscheinlich um mich loszuwerden: 
„Kants Kritik der Urteilskraft“.21 

Schiller antwortet Körner drei Wochen später und berichtet über Goethes 
Besuch in Jena:

Er war gestern bei uns, und das Gespräch kam bald auf Kant. Interessant ist’s, wie 
er alles in seine eigene Art und Manier kleidet und überraschend zurückgibt, was 
er las. Aber ich möchte doch nicht über Dinge, die mich sehr nahe interessieren, 
mit ihm streiten. Es fehlt ihm ganz an der herzlichen Art, sich zu irgend etwas zu 
bekennen. […] Seine Philosophie mag ich auch nicht ganz: sie holt zu viel aus der 
Sinnenwelt, wo ich aus der Seele hole.22

Damals waren die Beziehungen zwischen Goethe und Schiller noch kühl. 
Das bekannte, bahnbrechende Gespräch zwischen Goethe und Schiller nach 
einem Vortrag in der „Naturforschenden Gesellschaft“ in Jena, von dem die 
Freundschaft beider ihren Anfang nahm, fand erst am 20. Juli 1794 statt. Als 
Goethe anfing, Kant zu studieren, war ihm Schiller als Autor der Räuber ver-
hasst, vor allen Dingen wegen dem „Rumoren, das im Vaterland dadurch 
erregt“; es erschreckte ihn „der Beifall“, der jenem Ausgeburt – wie er das 
Stück Schillers nennt – „allgemein, so von wilden Studenten als der gebilde-
ten Hofdame gezollt ward“.23

20  Wolfgang Herwig, „Goethes Gespräche. 1749–1805“, in: Goethes Gespräche: eine Samm-
lung zeitgenössischer Berichte aus seinem Umgang, hrsg. Wolfgang Herwig, Bd. 1 (München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag, 1998), 494.

21  Ibidem, 496.
22  Wilhelm Bode, „Teil: 1. 1749–1793“, 425.
23  Goethe, „Autobiographische Schriften“, 538–539.



Goethe und Kant

117

In Bezug auf Verhältnis beider zu Kant fügt Goethe später hinzu:

Schiller pflegte mir immer das Studium der Kantischen Philosophie zu wider-
raten. Er sagte gewöhnlich, Kant könne mir nichts geben. Er selbst studierte ihn 
dagegen eifrig, und ich habe ihn auch studiert, und zwar nicht ohne Gewinn.24

Diese Erinnerung Goethes betrifft schon die Zeit der dauernden Verbin-
dung mit Schiller. Als Beispiel des späteren Meinungsaustauschs über Kant 
kann dieses Fragment vom Brief Schillers an Goethe dienen (19. Februar 
1795), das sich auf die Lektüre von Kants Schrift Beobachtungen über das 
Gefühl des Schönen und Erhabenen bezieht:

Was Sie von der kleinen Schrift Kants schreiben, erinnere ich mich bei Lesung 
derselben auch empfunden zu haben. Die Ausführung ist bloß anthropologisch, 
und über die letzten Gründe des Schönen lernt man darin nichts. Aber als Phy-
sik und Naturgeschichte des Erhabenen und Schönen enthält es manchen frucht-
baren Stoff. Für die ernsthafte Materie schien mir der Stil etwas zu spielend und 
blumenreich; ein sonderbarer Fehler an einem Kant, der aber wieder sehr be-
greiflich ist.25

Schon lange vor der erwähnten Gesprächsbegegnung mit Schiller, dem 
gebildeten Kantianer, wurde Goethe die Bedeutung der zwischen Vernunft 
und Verstand vermittelnden Urteilskraft bewusst. Im Herbst und im Winter 
1790/91 erfolgte Goethes erste Lektüre der Kritik der reinen Vernunft und 
der Kritik der Urteilskraft, die ein ernst gemeinter Versuch war, sich mit der 
kritischen Philosophie vertraut zu machen und sich mit ihr auseinanderzu-
setzen.26 Die Spuren dieser Lektüre sind heute in Goethes Handexemplaren 
beider Werke, mit vielen Anstreichungen, Eintragungen und Randbemer-
kungen versehen, im Goethe-Nationalmuseum in Weimar zu finden. Am 
25. Oktober 1790 schreibt Goethe an Reichhardt (1752–1814): 

24  Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, 215.
25  Johann Wolfgang von Goethe, „Goethes Briefe. Band 1. 1764–1786“, in: Goethes Briefe 

und Briefe an Goethe, hrsg. Karl Robert Mandelkow (München: Verlag C. H. Beck, 1988), 189.
26  Géza von Molnar, Goethes Kantstudien (Weimar: Verlag Hermann Böhlhaus Nachfol-

ger, 1994), 17.



Dariusz Pakalski﻿﻿

118

Kants Buch [Kritik der Urteilskraft – D. P.] hat mich sehr gefreut und mich zu sei-
nen früheren Sachen gelockt. Der teleologische Teil hat mich fast noch mehr als 
der ästhetische interessiert.27

Ohne diese eingehende Kenntnis der Kantischen Philosophie, wäre Goe-
thes spätere nahe und tiefe Beziehung zu Schiller nicht möglich gewesen, und 
Karl Vorländers Feststellung, Kant wäre derjenige gewesen, der die beiden 
zusammengeführt hätte,28 obwohl weit übertrieben, soll man nicht außer 
Acht lassen. Diese erste Begegnung mit Kant hat sich aber nicht unmittelbar 
auf Goethes Dichterwerk ausgewirkt. Denn selbstverständlich nicht als Dich-
ter, sondern als Naturforscher hat Kant Goethe interessiert.

Goethes vielseitige Beschäftigung mit naturwissenschaftlichen Forschun-
gen überwiegt zeitweise das dichterische Schaffen und bildet einen oft unter-
schätzten, integralen Bestandteil seines Gesamtwerkes. Die zeitgenössische 
Öffentlichkeit betrachtete diese Forschungen oft als laienhaft, als Grille oder 
einen harmlosen Zeitvertrieb des alternden Meisters. In dem Fragment Ge-
schichte meiner botanischen Studien bringt der Dichter seine Erbitterung dar-
über zum Ausdruck:

Seit länger als einem halben Jahrhundert kennt man mich, im Vaterlande und 
auch wohl auswärts, als Dichter und läßt mich allenfalls für einen solchen gelten; 
daß ich aber mit großer Aufmerksamkeit mich um die Natur in ihren allgemei-
nen physischen und ihren organischen Phänomenen emsig bemüht und ernst-
lich angestellte Betrachtungen stetig und leidenschaftlich im stillen verfolgt, die-
ses ist nicht so allgemein bekannt, noch weniger mit Aufmerksamkeit bedacht 
worden.29

Unter der organischen Phänomenen der Natur ist hier nichts anderes als 
das Leben selbst zu verstehen. Goethe, sowohl als Dichter als auch Naturfor-
scher ist in diesem Licht als Vorläufer der Philosophie des Lebens anzusehen. 

27  Goethe, „Goethes Briefe. Band 2. 1786–1805“, 132.
28  Vorländer, Kant–Schiller–Goethe, 157.
29  Johann Wolfgang von Goethe, „Naturwissenschaftliche Schriften“, in: Goethes Werke. 

Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, hrsg. Erich Trunz, Bd. 13 (München: Verlag C. H. Beck, 
1998–2023), 167.



Goethe und Kant

119

Als die Kritik der Urteilskraft erschien (1790), musste sie also seinem lebhafte-
sten Interesse entgegenkommen. Lesen wir zunächst Goethes eigenen Bericht:

Nun aber kam die K r i t i k d e r U r t e i l s k r a f t mir zuhanden und dieser bin 
ich eine höchst frohe Lebensepoche schuldig. Hier sah ich meine disparatesten 
Beschäftigungen nebeneinandergestellt, Kunst- und Naturerzeugnisse eins be-
handelt wie das andere, ästhetische und teleologische Urteilskraft erleuchteten 
sich wechselweise.

Wenn auch meiner Vorstellungsart nicht eben immer dem Verfasser sich zu fü-
gen möglich werden konnte, wenn ich hie und da etwas zu vermissen schien, so 
waren doch die großen Hauptgedanken des Werks meinem bisherigen Schaffen, 
Tun Und Denken ganz analog; das innere Leben der Kunst so wie der Natur, ihr 
beiderseitiges Wirken von innen heraus war im Buche deutlich ausgesprochen. 
Diese Erzeugnisse dieser zwei unendlichen Welten sollten um ihrer selbst willen 
da sein und, was neben einander stand, wohl f ü r  einander, aber nicht absicht-
lich w e g e n  einander.

Meine Abneigung gegen die Endursachen war nun geregelt und gerechtfertigt; 
ich konnte deutlich Zweck und Wirkung unterscheiden, ich begriff auch, warum 
der Menschenverstand beides oft verwechselt. Mich freute, daß Dichtkunst und 
vergleichende Naturkunde so nah miteinander verwandt seien, indem beide sich 
derselben Urteilskraft unterwerfen. Leidenschaftlich angeregt ging ich auf mei-
nen Wegen nur desto rascher fort, weil ich selbst nicht wußte, wohin sie führten, 
und für das w a s  und w i e  ich mir’s zugeeignet hatte bei den Kantianern wenig 
Anklang fand. Denn ich sprach nur aus, was in mir aufgeregt war, nicht aber was 
ich gelesen hatte. Auf mich selbst zurückgewiesen studierte ich das Buch immer 
hin und wieder. Noch erfreuen mich in dem alten Exemplar die Stellen, die ich 
damals anstrich, so wie dergleichen in der Kritik der Vernunft, in welche tiefer 
einzudringen mir auch zu gelingen schien: denn beide Werke aus einem Geist 
entsprungen deuten immer eins aufs andere. Nicht eben so gelang es mir, mich 
den kantischen anzunähern; sie hörten mich wohl, konnten mir aber nichts er-
widern, noch irgend förderlich sein. Mehr als einmal begegnete es mir, daß einer 
oder der andere mit lächelnder Verwunderung zugestand: es sei freilich ein Ana-
logon Kantischer Vorstellungsart, aber ein seltsames.30

30  Ibidem, 27–28.



Dariusz Pakalski﻿﻿

120

Dieser Bericht entstammt dem Text Einwirkung der neueren Philosophie, 
der zunächst in den morphologischen Notizheften Goethes notiert wurde 
und im Jahre 1820 in der Zeitschrift mit dem Titel Zur Naturwissenschaft 
überhaupt, besonders zur Morphologie, wo Goethe seine eigenen naturwis-
senschaftlichen Aufsätze publizierte, erstmals veröffentlicht wurde. Er bezieht 
sich zwar auf das erste Kant-Studium Goethes vom Jahre 1790/91 und man 
könnte einwenden, diese Selbstschilderung sei schöngefärbt worden, es war 
aber die Zeit, wo Goethe durch die Herausgabe dieser Zeitschrift, die von Juni 
1817 bis Oktober 1824 erschien, seinen früher konzipierten Plan einer Samm-
lung seiner morphologischen Arbeiten in die Tat umsetzte. Diese Sammlung 
wurde erweitert um andere, neuere naturwissenschaftliche Beiträge, darunter 
auch um Goethes zoologische und botanische Studien, Nachträge zur Farben-
lehre und allgemeine wissenschaftstheoretische, philosophische und autobio-
graphische Notizen. 

Die Arbeit an dem Resümee seiner naturwissenschaftlichen Errungen-
schaften, war auch die Zeit des erneuten intensiven Kant-Studiums vom Jahr 
1817. Dies bezeugen die Tagebucheintragungen. Die erste – vom 3. Januar 
dieses Jahres – lautet: „Über Kants Philosophie“.31 Was hat diese Eintragung 
zu bedeuten? An diesem Tag nämlich verfasste Goethe einen langen Brief an 
die Erbgroßherzogin Maria Paulovna, in dem er die Grundrisse der Kanti-
schen Philosophie darstellte. Die Zarentochter Maria Paulovna (1786–1859) 
war seit 1804 mit dem Weimarer Erbprinzen Carl Friedrich verheiratet. Sie 
zeigte ein lebhaftes Interesse an Kunst und Wissenschaft und ließ sich in die-
sen Fragen von Goethe beraten. Sein Brief über die Kantische Philosophie 
setzt natürlich die Vorkenntnisse der Erbgroßherzogin und ihren philoso-
phischen Wissensdurst voraus. In diesem Brief aber übermittelt Goethe nicht 
eigene Gedanken über Kant, sondern fasst eine Besprechung u. d. T. Kurze 
Vorstellung der Kantischen Philosophie zusammen, die von dem Theologen 
und Philosophen Franz Volkmar Reinhard verfasst wurde, und die eher vor 
als nach 1790 geschrieben sein dürfte, weil sie nur die ersten beiden Kritiken 

31  Alle Tagebucheintragungen zitiere ich nach: Vorländer, Kant–Schiller–Goethe, 212, 
219–220.



Goethe und Kant

121

berücksichtigt.32 Die mögliche Anfrage der Erbgroßherzogin, könnte aber 
für Goethe ein Ansporn gewesen sein, sich erneut dem Studium Kants zu 
widmen, umso mehr als dies seiner Absicht entsprach, die Ergebnisse seiner 
naturwissenschaftlichen Forschungen zusammenzustellen und über ihren 
Zusammenhang mit Lehre Kants zu reflektieren. Wie aber Terence James 
Reed richtig vermerkt, er will bei seinem Studium nicht von Kant beeinflusst, 
sondern bestätigt worden sein, und zwar ohne dass er beabsichtigt hätte, das 
ganze System genau und sorgfältig verstehen zu müssen.33

Lesen wir weitere Tagebucheintragungen Goethes aus diesem Jahr 1817. 
Zum 1. April heißt es: „Kants Kritik der teleologischen Urteilskraft“, am 
2. April: „Kants Kritik der Urteilskraft […]“. Und dann weiter: 3. April: „Ge-
schichte meines botanischen Studiums durchgedacht […] Kants Kritik der 
Urteilskraft“. 5. April: (ohne ersichtlichen Zusammenhang mit dem übrigen) 
„Kants Behauptung: Wie kann jemals Erfahrung gegeben werden, die einer 
Idee angemessen sein sollte? Denn darin besteht eben das Eigentümliche der 
letzteren, daß ihr niemals eine Erfahrung kongruieren könne“. 14. Mai: „Kan-
tischer Einfluss auf meine Denkweise und Studien“. 27. Mai: „Dreimal am 
Tage (dazwischen Unterbrechungen durch anderes) Kritik der Urteilskraft, 
das letzte Mal: Kritik der teleologischen Urteilskraft vom 71.§ an“. 30. Mai: 
„Kritik der Urteilskraft“. 8. September: „Einwirkung der Kantischen Philoso-
phie auf meine Studien… (Nach Tische) Einwirkung der Kantischen Philo-
sophie fortgesetzt […] Späterhin Kant. Vorbereitung auf morgen“. 9. Septem-
ber: „Intuitiver Verstand (Kants) auf Metamorphose der Pflanze bezüglich… 
Die Arbeiten von früh fortgesetzt“. 10. September: „Anschauender Verstand“. 
17. September: „Bildungstrieb“.

Anhand dieser Tagebuchnotizen lässt sich auch feststellen, was Goethe an 
Kant am meisten interessiert hat: Die Kritik der Urteilskraft, und zwar nicht 
nur der ästhetische, sondern vielmehr der teleologische Teil derselben. Goe-
the studierte Kant nicht als Dichter, sondern als Naturwissenschaftler.

32  Johann Wolfgang von Goethe, „Goethes Briefe. Band 3. 1805–1821“, in: Goethes 
Briefe und Briefe an Goethe, hrsg. Karl Robert Mandelkow (München: Verlag C. H. Beck, 
1988), 656.

33  Terence James Reed, „Goethe und Kant: Zeitgeist und eigener Geist“, Goethe-Jahrbuch, 
118 (2001): 58–59.



Dariusz Pakalski﻿﻿

122

Hans Georg Gadamer schreibt in seinem Aufsatz Goethe und die Philoso-
phie wie folgt:

Vollends aber fühlte er sich durch die Kritik der Urteilskraft gefördert, weil sie 
eine Entsprechung und tiefe Verwandtschaft zwischen Natur und Kunst lehrte: 
innere Zweckmäßigkeit sehen wir in der Natur, innere Zweckmäßigkeit erfah-
ren wir im Geschmackserlebnis des Schönen und in der Produktion des Genies.34

Und weiter fügt er hinzu:

Was er in der Kritik der Urteilskraft ausgesprochen sah, war mithin das innere 
Leben der Kunst sowie der Natur, ihr beiderseitiges Wirken von innen heraus.35

Diese Beurteilung scheint der späte Goethe bestätigt zu haben in einem 
Brief an seinen Berliner Freund und Komponisten Carl Friedrich Zelter 
(1758-1832) vom 29. Januar 1830:

[…] es ist ein grenzenloses Verdienst unsres alten Kant um die Welt, und ich darf 
auch sagen um mich, daß er, in seiner Kritik der Urteilskraft, Kunst und Natur 
kräftig nebeneinander stellt und beiden das Recht zugesteht: aus großen Prin-
zipien zwecklos zu handeln. […] Natur und Kunst sind zu groß um auf Zwecke 
auszugehen, und haben’s auch nicht nötig, denn Bezüge gibt’s überall und Bezü-
ge sind das Leben.36

Einen genaueren Einblick in Goethes Kant-Rezeption geben seine vier 
Aufsätze, die nach diesem erneuten Kant-Studium entstanden sind: An-
schauende Urteilskraft, Bedenken und Ergebung, Bildungstrieb und Der Ver-
such als Vermittler von Objekt und Subjekt. In seiner grundlegenden Arbeit 
Kant–Schiller–Goethe nennet Karl Vorländer nur die ersten drei dieser Texte, 
und über den vierten schreibt er, dass man ihn „hier übergehen“ könne, da 

34  Hans Georg Gadamer, Goethe und die Philosophie (Leipzig: Volk und Buch Verlag, 
1947), 15.

35  Ibidem, 16.
36  Johann Wolfgang von Goethe, „Goethes Briefe. Band 4. 1821–1832“, in: Goethes Briefe 

und Briefe an Goethe, hrsg. Karl Robert Mandelkow (München: Verlag C. H. Beck, 1988), 370.



Goethe und Kant

123

er „Kant weder nennt noch von ihm beeinflusst erscheint“.37 Er irrt sich aber, 
was ausführlich Wolf von Engelhardt in seinem dieser vierten Abhandlung 
gewidmeten Text nachweist.38

Der Text Anschauende Urteilskraft ist, wie die Tagebucheintragung be-
zeugt, am 10. September 1817 entstanden, knappe anderthalb Seiten, wovon 
ein Drittel ein folgendes Zitat vom § 77. der Kritik der Urteilskraft einnimmt 
(ich zitiere nach Goethe):

Wir können uns einen Verstand denken, der, weil er nicht wie der unsrige dis-
kursiv, sondern intuitiv ist, vom s y n t h e t i s c h  A l l g e m e i n e n , der An-
schauung eines Ganzen als eines solchen, zum Besonderen geht, das ist, von dem 
Ganzen zu den Teilen. – Hierbei ist gar nicht nötig zu beweisen, daß ein solcher 
intellectus archetypus möglich sei, sondern nur, daß wir in der Dagegenhaltung 
unseres diskursiven, der Bilder bedürftigen Verstandes (intellectus ectypus) und 
der Zufälligkeit einer solchen Beschaffenheit auf jene Idee eines intellectus arche-
typus geführt werden, diese auch keinen Widerspruch enthalte.39

Goethe schreibt dann, dass der Verfasser hier zwar auf einen göttlichen 
Verstand zu deuten scheint, und dass wir anderswoher wissen, dass wir und 
im Sittlichen „durch Glauben an Gott, Tugend und Unsterblichkeit uns in 
eine obere Region erheben und an das erste Wesen annähern sollen“.40 Wa-
rum nur im Sittlichen? – fragt der Dichter. Sein Postulat lautet, es dürfte auch 
im Intellektuellen derselbe Fall sein, dass wir „durch das Anschauen einer 
immer schaffenden Natur, zur geistigen Teilnahme an ihren Produktionen 
würdig machten“.41 Goethe meint hier seinen naturwissenschaftlichen Be-
griff: Urbild oder Typus.

In der Naturwissenschaft Goethes ist der Typus „von allen individuellen, 
rassen- und artenbedingten Eigenarten abstrahierte Urbild einer Gattung, 

37  Vorländer, Kant–Schiller–Goethe, 153.
38  Wolf von Engelhardt, „‘Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt‘: Goethes 

Aufsatz im Licht von Kants Vernunftkritik“, Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesell-
schaft 10 (2000): 9–28.

39  Goethe, „Naturwissenschaftliche Schriften“, 30.
40  Ibidem.
41  Ibidem, 30–31.



Dariusz Pakalski﻿﻿

124

aus dem sich durch Metamorphose die einzelnen Arten entfalten“.42 Es ist an-
ders gesagt ein Einzelfall, einer der vielen möglichen in der Mannigfaltigkeit 
der Natur, in dem sich aber der einheitliche Plan des Ganzen erkennen lässt. 
In seinen Tag- und Jahresheften schreibt Goethe:

[…] ich war völlig überzeugt, ein allgemeiner, durch Metamorphose sich erhe-
bender Typus gehe durch die sämtlichen organischen Geschöpfe durch, lasse sich 
in allen seinen Teilen auf gewissen mittleren Stufen gar wohl beobachten und 
müsse auch noch da anerkannt werden, wenn er sich auf der höchsten Stufe der 
Menschheit ins Verborgene bescheiden zurückzieht.43

Grundlegend für den Plan des Ganzen ist die Idee, ein gedankliches Prin-
zip, ein Urbild, ein gleichbleibendes, festes Muster, und die empirischen Fälle 
sind dasjenige, was Goethe „schwankend“ nennt, was sich im ewigen Werden 
verändert. Wie lautet der erste, der allererste Vers von Faust? „Ihr naht euch 
wieder, schwankende Gestalten, […]“.44 Das Feste und das Werdende bilden 
im Naturbild Goethes zwei Pole der Natur. Der Typus ist nicht als solcher 
in einem wirklich existierenden Organismus gegeben, er ist ein „Gedanken-
ding“, eine Idee, die das Ganze leitet und auf eine genetische Art und Weise 
ein Allgemeinbild abspiegelt. Im Pflanzenbereich ist der Typus nach Goethe 
die Urpflanze, im Tierreich dagegen – einschließlich des Menschen – eine 
entsprechende Urgestalt, ein Urtier. Hier ist an das erste, bahnbrechende Ge-
spräch zwischen Schiller und Goethe zu erinnern, das nach einer Vorlesung 
in der Naturforschenden Gesellschaft am. 20. 07. 1794 in Jena stattgefunden 
hat. Goethe schreibt in einem seiner autobiographischen Schriften (Glückli-
ches Ereignis):

Wir gelangten zu seinem Hause, das Gespräch lockte mich hinein; da trug ich 
die Metamorphose der Pflanzen lebhaft vor, und ließ, mit manchen charakte-
ristischen Federstrichen, eine symbolische Pflanze vor seinen Augen entstehen. 
Er vernahm und schaute das alles mit großer Teilnahme, mit entschiedener Fas-

42  Wilpert, Goethe-Lexikon, 1089.
43  Goethe, „Autobiographische Schriften“, 436.
44  Goethe, „Dramatische Dichtungen“, 9 [Vers 1].



Goethe und Kant

125

sungskraft; als ich aber geendet, schüttelteer den Kopf und sagte: „Das ist keine 
Erfahrung, das ist eine Idee“. Ich stutzte, verdrießlich einigermaßen: denn der 
Punkt, der uns trennte, war dadurch aufs strengste bezeichnet. […] ich nahm 
mich aber zusammen und versetzte: „Das kann mir sehr lieb sein, daß ich Ideen 
habe ohne es zu wissen, und sie sogar mit Augen sehe“.45

Der Text Bedenken und Ergebung bezieht sich auf die Notiz vom. 5. April: 
„Kants Behauptung: Wie kann jemals Erfahrung gegeben werden, die einer 
Idee angemessen sein sollte? Denn darin besteht eben das Eigentümliche der 
letzteren, daß ihr niemals eine Erfahrung kongruieren könne“. Zwischen Idee 
und Erfahrung scheint – so Goethe – „eine gewisse Kluft befestigt“, „die zu 
überschreiten unsere ganze Kraft sich vergeblich bemüht“.46 Aber diejeni-
gen Philosophen, die zwar zugeben, dass keine Idee mit der Erfahrung völlig 
übereinstimmt, aber behaupten, dass sie analog sein müssen, mögen recht 
haben. Wir können die Vorstellung nicht loswerden, „daß dem Ganzen eine 
Idee zum Grund liege“.47 Die Schwierigkeit, Idee und Erfahrung in Einklang 
zu bringen ist besonders in der Naturforschung hinderlich; die Idee ist unab-
hängig von Raum und Zeit, die Forschung der Natur ist auf Raum und Zeit 
beschränkt. In der Idee ist – schreibt Goethe – „Simultanes und Sukzessi-
ves unnigst verbunden“,48 in der Erfahrung ist dagegen alles immer getrennt. 
Dieses philosophische Problem wird von Goethe dichterisch gelöst.

Der dritte Text Bildungstrieb beginnt mit einem Zitat aus der Kritik der 
Urteilskraft:

In Ansehung dieser Theorie der Epigenesis hat niemand mehr sowohl zum Be-
weis derselben, als auch zur Gründung der ächten Prinzipien ihrer Anwendung 
zum Theil durch die Beschränkung eines zu vermessenen Gebrauchs derselben 
geleistet, als H e r r  B l u m e n b a c h.49

45  Goethe, „Autobiographische Schriften“, 540–541.
46  Goethe, „Naturwissenschaftliche Schriften“, 31.
47  Ibidem.
48  Ibidem.
49  Kant, Kritik der Urteilskraft (5 :424). Johann Friedrich Blumenbach (1752–1840), Ana-

tom in Göttingen.



Dariusz Pakalski﻿﻿

126

Goethe versucht mit diesem Text die herkömmlichen Anschauungen 
über die Art organischer Bildung seinem Metamorphosegedanken zu unter-
ordnen. Auf eine solche Anregung Kants hat er noch einmal das Werk Blu-
menbachs studiert, bei dem der Begriff „Bildungstrieb“ auftaucht, welcher 
die Steuerung zu einer bestimmten Form einschließt. Goethes Fazit ist: „Ein-
heit und Freiheit des Bildungstriebes ist ohne den Begriff der Metamorphose 
nicht zu fassen“.50 Und Goethe begreift die Metamorphose als eine allmäh-
liche, aber unendliche Entwicklung zum Höheren von einer gemeinsamen 
Urgestalt, z. B. von der Urpflanze.

Goethes Gedankengänge in dem vierten Text Der Versuch als Vermittler 
von Subjekt zu Objekt kommen in seinem Brief an Jacobi vom 29. Dezember 
1794 zum Ausdruck, seine Absicht sei es gewesen:

D i e  P h ä n o m e n e  zu e r h a s c h e n,  sie zu Ve r s u c h e n  z u  f i x i e r e n , 
die Erfahrungen zu o r d n e n  und die Vo r s t e l l u n g s a r t e n  darüber k e n -
n e n  z u  l e r n e n , bei dem ersten so a u f m e r k s a m , bei dem zweiten so g e -
n a u  als möglich zu sein, beim dritten v o l l s t ä n d i g  zu werden und beim 
vierten v i e l s e i t i g  genug zu bleiben […].51

In seiner Schrift schreibt Goethe über eine Erfahrung „von einer höheren 
Art“.52 Er meint, dass in der Wissenschaft „diejenigen am meisten geleistet 
haben“, welche nicht „ein isoliertes Faktum mit ihrer Denk- und Urteilskraft 
unmittelbar zu verbinden suchten“, sondern die, „welche nicht ablassen alle 
Seiten und Modifikationen einer einzigen Erfahrung, eines einziges Versu-
ches, nach aller Möglichkeit durchzuforschen und durchzuarbeiten“.53 In 
diesem Fall werden empirische Tatsachen „mittelbar“, d. h. mit Hilfe der Er-
kenntnis, dass alles in der Natur sich „in einer ewigen Wirkung und Gegen-
wirkung befindet“,54 so dass man „von einem jeden Phänomen“ sagen kann, 
dass es „mit unzähligen anderen in Verbindung stehe“.55 Das weist auf seine 

50  Goethe, „Naturwissenschaftliche Schriften“, 33–34.
51  Goethe, „Goethes Briefe. Band 2. 1786–1805“, 192.
52  Goethe, „Naturwissenschaftliche Schriften“, 18.
53  Ibidem, 17.
54  Ibidem, 17–18.
55  Ibidem, 18.



Goethe und Kant

127

Lektüre der Kritik der Urteilskraft hin. Dort lesen wir über die reflektierende 
Urteilskraft, die nach einer allgemeiner Regel für die Mannigfaltigkeit des 
Besonderen sucht, dass sie Dinge als „Naturzwecke“ auffasst:

Zu einem Dinge als Naturzwecke wird nun e r s t l i c h  erfordert, daß die Tei-
le […] nur durch ihre Beziehung auf das Ganze möglich sind. […] Z w e i t e n s 
[ …] daß die Teile desselben sich dadurch zur Einheit eines Ganzen verbinden, 
daß sie von einander wechselseitige Ursache und Wirkung ihrer Form sind: denn 
auf solche Weise ist es allein möglich, daß umgekehrt (wechselseitig) die Idee des 
Ganzen wiederum die Form und Verbindung aller Teile bestimme […].56

Hat man „eine Reihe Erfahrungen der höheren Art zusammengebracht, 
[…] in Reihen geordnet und niedergelegt“ – fasst Goethe in seiner Schrift 
zusammen – „so steht alsdann einem jeden frei sie nach seiner Art zu verbin-
den und ein Ganzes daraus zu bilden, das der menschlichen Vorstellungsart 
überhaupt mehr oder weniger bequem und angenehm ist“.57 

Zu Schopenhauer soll Goethe einmal gesagt haben, „daß wenn er eine 
Seite im Kant lese, ihm zu Muthe würde, als träte er in ein helles Zimmer“.58 
Das bedeutet aber keinesfalls, dass er sich von Kant beeinflusst fühlte, er 
wollte eher, vor allen Dingen durch dessen Kritik der Urteilskraft, in seiner 
naturwissenschaftlichen Denkweise bestätigt worden sein.

Literaturverzeichnis

Bode Wilhelm. 1979. Goethe in vertraulichen Briefen seiner Zeitgenossen. In 
3. Bänden. Berlin–Weimar: Aufbau-Verlag.

Dietzsch Steffen. 1998. „Kant, Immanuel“. In: Goethe-Handbuch, hrsg. Hans Dietrich 
Dahnke, Regine Otto. Bd. 4/1, 594–596. Stuttgart–Weimar: Verlag J. B. Metzler.

Dietzsch Steffen. 2022. „‘Kant hat nie von mir Notiz genommen…‘ Goethe und Kant, 
Königsberg und Weimar“. Die „Pforte“ 16: 180–205.

56  Kant, Kritik der Urteilskraft (5:373).
57  Goethe, „Naturwissenschaftliche Schriften“, 20.
58  Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Bd. 2 (Zürich: Haffmans Ver-

lag, 1991), 168.



Dariusz Pakalski﻿﻿

Eckermann Johann Peter. 1982. Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines 
Lebens. Berlin–Weimar: Aufbau–Verlag.

Engelhardt Wolf von. 2000. „‘Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt‘: 
Goethes Aufsatz im Licht von Kants Vernunftkritik“. Athenäum. Jahrbuch der 
Friedrich Schlegel-Gesellschaft 10: 9–28.

Gadamer Hans Georg. 1947. Goethe und die Philosophie. Leipzig: Volk und Buch Verlag.
Goethe Johann Wolfgang von. 1998. Goethes Briefe und Briefe an Goethe. Hrsg. Karl 

Robert Mandelkow. In 6. Bänden, München: Verlag C. H. Beck.
Goethe Johann Wolfgang von. 1998–2023. Goethes Werke. Hamburger Ausgabe, 

hrsg. Erich Trunz. In 14. Bänden. München: Verlag C. H. Beck.
Herwig Wolfgang. 1998. Goethes Gespräche: eine Sammlung zeitgenössischer Berichte 

aus seinem Umgang. In 5. Bänden. München: Deutscher Taschenbuch Verlag.
Kant Immanuel. 1900-. Kants gesammelte Schriften. Hrsg. v. der Königlich-Preußis-

chen (später Deutschen) Akademie der Wissenschaften. Berlin: Georg Reimer, 
danach Walter de Gruyter.

Molnar Géza von. 1994. Goethes Kantstudien. Weimar: Verlag Hermann Böhlhaus 
Nachfolger.

Reed Terence James. 2001. „Goethe und Kant: Zeitgeist und eigener Geist“. Goethe-
Jahrbuch 118: 58–74.

Schopenhauer Arthur. 1991. Die Welt als Wille und Vorstellung. Zürich: Haffmans 
Verlag.

Schröpfer Horst. 1995. „Carl Christian Erhard Schmid – der ‚bedeutendste Kantian-
er‘ an der Universität Jena im 18. Jahrhunder“. In: Der Aufbruch in den Kantian-
ismus. Der Frühkantianismus an der Universität Jena von 1785–1800 und seine 
Vorgeschichte, hrsg. Norbert Hinske, Erhard Lange, Horst Schröpfer, 37– 84. 
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

Schröpfer Horst. 1995. „Christian Gottfried Schütz  – Initiator einer wirkungsvol-
len Verbreitung der Philosophie Kants“. In: Der Aufbruch in den Kantianismus. 
Der Frühkantianismus an der Universität Jena von 1785-1800 und seine Vorge-
schichte, hrsg. Norbert Hinske, Erhard Lange, Horst Schröpfer, 15–36. Stuttgart-
Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

Schröpfer Horst. 1995. „Karl Leonhard Reinhold – sein Wirken für das allgemeine 
Verständnis der ‚Hauptresultate‘ und der ‚Organisation des Kantischen Systems‘“. 
In: Der Aufbruch in den Kantianismus. Der Frühkantianismus an der Universität 
Jena von 1785–1800 und seine Vorgeschichte, hrsg. Norbert Hinske, Erhard Lange, 
Horst Schröpfer, 101–120. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

Vorländer Karl. 1907. Kant–Schiller–Goethe. Leipzig: Verlag der Dürr’schen Buch-
handlung.

Wilpert Gero von. 1998. Goethe-Lexikon. Stuttgart: Alfred Kröner Verlag.


