
95127

Damian Michał Winczewski
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

E-mail: damian.winczewski@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0809-4817

Scjentystyczna szkoła filozofii marksistowskiej 
w Polsce i rewizjonizm

Abstract: The aim of  the article was to discuss scientist Marxist philosophy 
in Poland as one of the varieties of the broad trend of revisionism in Marxism. Its 
main goals and assumptions can be read as a modernization of dialectical materialism 
in the spirit of critical realism and critical rationalism. The achievements of Scientist 
Marxism were compared with the perspective of  Humanist Marxism, considered 
in Poland to be the main version of Marxist revisionism, and also with assumptions 
of Poznań Methodological School, which is considered as local version of Analytical 
Marxism.

Keywords: Marxism, scientism, revisionism, dialectical materialism, methodology 
of science

Wstęp

Historia filozofii marksistowskiej w Polsce, jej rozwoju, głównych pro-
blemów i nurtów została niemal zapomniana  – po 1989  roku pisali o niej 

ISSN 2083-1978
4(12)/2021  e-ISSN 2391-775X

http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2021.023

127

Damian Michał Winczewski
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

E-mail: damian.winczewski@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0809-4817

Scjentystyczna szkoła filozofii marksistowskiej 
w Polsce i rewizjonizm

Abstract: The aim of  the article was to discuss scientist Marxist philosophy 
in Poland as one of the varieties of the broad trend of revisionism in Marxism. Its 
main goals and assumptions can be read as a modernization of dialectical materialism 
in the spirit of critical realism and critical rationalism. The achievements of Scientist 
Marxism were compared with the perspective of  Humanist Marxism, considered 
in Poland to be the main version of Marxist revisionism, and also with assumptions 
of Poznań Methodological School, which is considered as local version of Analytical 
Marxism.

Keywords: Marxism, scientism, revisionism, dialectical materialism, methodology 
of science

Wstęp

Historia filozofii marksistowskiej w Polsce, jej rozwoju, głównych pro-
blemów i nurtów została niemal zapomniana  – po 1989  roku pisali o niej 

ISSN 2083-1978
4(12)/2021  e-ISSN 2391-775X

http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2021.023http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2025.016
2(16)/2025

Anna Szyrwińska-Hörig
Universität Vechta

e-mail: anna.szyrwinska@uni-vechta.de
ORCID: 0000-0002-6799-0454

Ewiger Frieden als politisches  
oder religiöses Projekt?

Zu den Auslegungstraditionen  
des Kantschen Friedentraktats

Abstract: The article presents two possible interpretations of Kant’s treatise To-
ward Perpetual Peace. The first interpretation treats the treatise as a purely political 
text, whereas the second links the idea of the treatise to Kant’s other latter works, ar-
guing that the idea of eternal peace is related to the conviction that human nature 
can progress and that moral evil can be overcome. The text will discuss both of these 
interpretative traditions, referring to the authors who represent each of them and ex-
amining the extent to which these two ways of interpretation can be reconciled.

Keywords: chiliasm, eschatology, Kant, perpetual peace

Man könnte meinen, dass Kants Philosophie bereits ausreichend analy-
siert worden ist, so dass wir davon ausgehen können, dass wir wissen, was 
Kant uns vermitteln wollte. Aber sind wir noch in der Lage, Kant zu verste-



Anna Szyrwińska-Hörig﻿﻿

96

hen? Es ist eine Aufgabe der Philosophiegeschichte zu versuchen, den Gei-
steszustand des Philosophen so detailliert wie möglich zu rekonstruieren, 
um nicht nur seine Ideen wiederholen zu können, sondern auch zu wissen, 
warum er sie formuliert hat. In meinem Beitrag möchte ich demonstrieren, 
wie das Annehmen einer spezifischen Forschungsperspektive es beeinflussen 
kann, wie konkrete philosophische Ideen interpretiert werden. Ich möchte 
Ihre Aufmerksamkeit auf die letzte, nachkritische Periode von Kants Werk 
lenken und genauer auf das Werk Zum ewigen Frieden. Dieses Traktat ist be-
reits mehrfach kommentiert worden, so dass es unwahrscheinlich erscheint, 
eine neue Interpretation vorzustellen. Es gibt allerdings eine bemerkenswerte 
Tendenz in der Forschung zu diesem Traktat, auf die im Folgenden hingewie-
sen werden soll.

Das Ziel des vorliegenden Artikels ist es zu zeigen, dass sich in der For-
schung zwei grundlegende Interpretationslinien des Traktats Zum ewigen 
Frieden unterscheiden lassen, die jeweils verschiedenen Aspekte der kant-
schen Theorie des Friedens zum Ausdruck bringen. Im Folgenden werde ich 
die beiden Auslegungen vorstellen und es überprüfen, ob sie gleich legitim 
sind. Dabei werde ich mich gezielt auf die sog. Prälimiarartikel zum ewi-
gen Frieden berufen. Die Präliminarartikel stellen nämlich einen Aspekt der 
Kantschen Theorie dar, der sich hervorragend zur Veranschaulichung der In-
terpretationstendenzen eignet. Diese Präliminarien können als ein Probier-
stein der Legitimität des kantischen Frienden Entwurfes gelten. Wie wir uns 
überzeugen werden können, hängt die Legitimität der Präliminarartikel da-
von ab, mit welchen anthropologischen Annahmen sie verbunden werden.1

1  Kants Präliminarartikel: 1. „Es soll kein Friedensschluss für einen solchen gelten, der 
mit dem geheimen Vorbehalt des Stoffs zu einem künftigen Kriege gemacht worden.“; 2. „Es 
soll kein für sich bestehender Staat (klein oder groß, das gilt hier gleichviel) von einem ande-
ren Staate durch Erbung, Tausch, Kauf oder Schenkung erworben werden können.“; 3. „Ste-
hende Heere (miles perpetuus) sollen mit der Zeit ganz aufhören.“; 4. „Es sollen keine Staats-
schulden in Beziehung auf äußere Staatshändel gemacht werden.“; 5. „Kein Staat soll sich in 
die Verfassung und Regierung eines anderen Staates gewalttätig einmischen.“; 6. „Es soll sich 
kein Staat im Kriege mit einem andern solche Feindseligkeiten erlauben, welche das wechsel-
seitige Zutrauen im künftigen Frieden unmöglich machen müssen: als da sind, Anstellung der 
Meuchelmörder (percussores), Giftmischer (venefici), Brechung der Kapitulation, Anstiftung 
des Verrats (perduellio) in dem bekriegten Staat etc.“ Kant, Zum ewigen Frieden (8:343–347) 
[Kants Schriften zitiere ich nach Kants gesammelten Schriften, hrsg. v. der Königlich-Preußi-



Ewiger Frieden als politisches oder religiöses Projekt?

97

1. Politisch-philosophische Interpretation

Die politisch-philosophische Interpretation des Kantischen Friedenstrak-
tats basiert auf der Betonung seines unmittelbaren – politischen – Charakters. 
Insofern lässt sich festhalten, dass Kant beim Verfassen des Friedensvertrags 
lediglich die Absicht verfolgte, ein politisches bzw. juristisches Projekt zu 
schaffen. Die Interpretation von Kants Aussagen erfolgt auf direkteste Weise, 
ohne dabei die Auslegungsperspektive über das notwendige Minimum hin-
aus zu erweitern.

Zu den Autoren, die gerade diese Interpretation übernommen haben, 
zählt z.B. Otfried Höffe. Er sagt Folgendes:

[…] Von diesem Friedensbegriff her gelingt es, das Wesentliche der gesamten 
politischen Philosophie abzuhandeln; Kants Friedensbegriff ist ein zutiefst poli-
tischer Begriff. Das gilt um so mehr, als Kant mit guten Gründen die politische 
Philosophie als Rechts- und Staatsphilosophie versteht. Kant skizziert die Grund-
züge […] einer vollständigen Theorie des öffentlichen Rechts. Zugleich entwic-
kelt er die Utopie, genauer: das Ideal, das für die internationale Politik entschei-
dend ist, jene wahrhaft globale Friedensordnung, die sich in einer Einzelstaaten 
umspannenden Rechtsordnung verwirklicht.2

In einem ähnlichen Ton stellt Reinhard Brandt fest:

Die Friedensschrift ist eine politische Schrift, sie nimmt nicht in einer Kurzfas-
sung die einschlägigen Lehrstücke der Metaphysik der Sitten vorweg, sondern 
handelt von einem anderen Thema: der Realisierung des Rechts, also der Politik, 
denn Politik wird bestimmt als „ausübender[r] Rechtslehre“ deren „eigentliche 
Aufgabe“ zugleich und eben dadurch in der Zusammenstimmung mit dem allge-
meinen Zweck des Publikums, der Glücksverwirrung, liegt.3

schen (später Deutschen) Akademie der Wissenschaften (Berlin: Georg Reimer, danach Wal-
ter de Gruyter, 1900–). Bei Zitatnachweisen notiere ich x: für den Band und xx. für die Seite].

2  Otrief Höffe, „Einleitung: Der Friede – ein vernachlässigtes Ideal“, in: Immanuel Kant. 
Zum ewigen Frieden, hrsg. Otfried Höffe (Berlin: Akademie Verlag, 1995), 6–7.

3  Reinhard Brandt, „Vom Weltbürgerrecht“, in: Immanuel Kant. Zum ewigen Frieden, hrsg. 
Otfried Höffe (Berlin: Akademie Verlag, 1995), 135.



Anna Szyrwińska-Hörig﻿﻿

98

Es soll nicht behauptet werden, dass die zitierten Autoren Unrecht haben. 
Das wäre auch gar nicht möglich, denn sie haben in der Tat Recht. Der ewi-
ge Friede bezieht sich zweifellos auf die politische Sphäre, wurde vielleicht 
durch historische Ereignisse inspiriert und enthält Vorschläge zur Korrektur 
bestimmter rechtlicher Lösungen im Bereich der internationalen Beziehun-
gen. Doch nun liegt die Frage nahe: Ist das alles? Die Anhänger der zweiten 
Tradition der Auslegung von Kants Friedenschrift würden diese Frage aller 
Wahrscheinlichkeit nach verneinen.

2. Anthropologische Interpretation

Die zweite Interpretationslinie – ich werde sie im Folgenden als eine an-
thropologische Interpretation nennen  – unterscheidet sich wesentlich von 
der ersten. Vor allem wird darin Kants Abhandlung über den ewigen Frie-
den nicht lediglich als ein durchaus unabhängiger Text behandelt, der einen 
bestimmten Bereich des kantischen Denkens – nämlich die Philosophie der 
Politik – charakterisiert. Stattdessen wird der Traktat als ein wichtiges Ele-
ment des Kantischen Spätwerk betrachtet und soll danach in diesem Kontext 
ausgelegt werden.

Es ist auffällig, dass sich die nachkritische Periode von Kants Gesamtwerk 
abhebt. Jedes der drei zwischen 1793 und 1798 erschienenen Werke Kants 
(Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Der Streit der Fa-
kultäten, Zum ewigen Frieden) hat seinen eigenen Charakter. Dennoch wei-
sen sie eine interessante Gemeinsamkeit auf. Sie beschäftigen sich nämlich 
mit der Frage nach dem letzten Ziel, auf das die Wirklichkeit zusteuert. In 
diesem Zusammenhang erwägt Kant unter anderem die Möglichkeit einer 
radikalen moralischen Metamorphose der Individuen (Der Streit der Fakul-
täten), die Perspektive der Errichtung einer moralischen Gemeinschaft aller 
Menschen (Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft) und die 
Schaffung eines stabilen Zustands der Harmonie zwischen verschiedenen 
Nationen (Zum ewigen Frieden). In diesem Sinne können die Schriften aus 
der Spätzeit Kants insgesamt als eine Art eschatologischer Entwurf betrachtet 
werden, der sich mit dem Problem der Möglichkeit der Überwindung des 



Ewiger Frieden als politisches oder religiöses Projekt?

99

Bösen durch das Gute auseinandersetzt und das in den kritischen Schriften 
dargelegte System vervollständigt. Ich möchte zwei interessante Beispiele für 
diese Auffassung anführen. 

Das erste Beispiel verdeutlicht die moralische Dimension der im Trak-
tat über den ewigen Frieden aufgeworfenen Fragen, die über die politische 
und rechtliche Sphäre hinausgeht. Der Autor, den ich gleich zitieren werde ist 
Marek Siemek, der in dem Aufsatz Das Projekt des ewigen Friedens und das 
kantische Ethos der modernen politischen Freiheit Folgendes sagt:

Kants Abhandlung über den Frieden setzt die gesamte praktische Philosophie 
oder Ethik Kants voraus und bezieht sich auf sie. Die Fragen von Krieg und Frie-
den sind in der Abhandlung unmittelbar mit den Fragen nach den universel-
len Prinzipien verbunden, die einen rationalen politischen und zivilen Aufbau 
in der postrevolutionären modernen Welt ermöglichen. Da diese Prinzipien in 
keiner Weise von den allgemeinen Prinzipien und Gesetzen der „reinen prak-
tischen Vernunft“ abweichen, welche auch die einzig sinnvolle Grundlage und 
das Maß der ethischen Ordnung des menschlichen Einzelhandelns bestimmen, 
ist es nicht überraschend, dass sich gerade in den Problemen von Krieg und 
Frieden das gesamte Ethos der rationalen Autonomie und des kommunikativen 
Dialogs, welches die Freiheitsphilosophie Kants darstellt, wie in einem Brenn-
glas konzentriert.4 

Der Unterschied zu der ersten Auslegungstradition liegt auf der Hand. 
Man kann sehen, wie Siemek versucht, den Interpretationskontext über ein 
striktes Verständnis des Inhalts des Friedensvertrags als eines politischen 

4  Marek Siemek, „Projekt ‚wiecznego pokoju‘ a Kantowski opis nowoczesnej wolności po-
litycznej”, in: Proyekt wieczystego pokoiu. W 200-lecie wydania pracy Kanta, hrsg. Jan Garewicz, 
Barbara Markiewicz (Warszawa: Polskie Towarzystwo Filozoficzne, 1995), 109. Eigene Über-
setzung, das Originalzitat lautet: „Rozprawa o pokoju Kanta zakłada i wykłada całą filozofię 
praktyczną czyli etykę Kanta. Pytania o wojnę i pokój […] są w niej bezpośrednio powiązane 
z pytaniami o uniwersalne zasady, podług jakich możliwa jest racjonalna konstrukcja poli-
tyczno-obywatelskiego ładu w  porewolucyjnym, nowoczesnym świecie. Ponieważ zaś zasa-
dy te niczym się nie różnią od ogólnych pryncypiów i praw ‘czystego rozumu praktycznego’, 
wyznaczających również jedyną sensowną podstawę i miarę etycznego ładu ludzkich działań 
indywidualnych, nic tedy dziwnego, że właśnie w problematyce wojny i pokoju jak w soczewce 
skupia się cały etos rozumnej autonomii i komunikacyjnego dialogu, jaki prezentuje Kantow-
ska filozofia wolności“.



Anna Szyrwińska-Hörig﻿﻿

100

bzw. juristischen Textes hinaus zu erweitern. Den Hintergrund der von ihm 
vorgeschlagenen Interpretation bildet die gesamte Reflexion über rationale 
Autonomie und die Philosophie der Freiheit, also ein bestimmtes Ethos, wie 
Siemek behauptet. Der Traktat über den ewigen Frieden ist somit für ihn 
nicht mehr als ein bloßer Entwurf der Grundzüge einer vollständigen Theo-
rie des öffentlichen Rechts zu betrachten.

Eine noch weitergehende Interpretation stammt von Tomasz Kupś, der 
Folgendes feststellt:

Eine rationale, auf Vernunft gegründete Ordnung im äußeren, kosmopolitischen 
Bereich soll in Analogie zu einer inneren sittlichen Ordnung verwirklicht wer-
den, deren Verwirklichung auf der Umwandlung des eigenen Willens beruhen 
soll, so dass sich der eigene Wille nur noch an den Maximen orientiert, die sich 
aus dem Gesetz der Vernunft ergeben. Diese Umwandlung bedeutet  – in der 
Sprache der religiösen Symbole – die Vollendung des inneren Kampfes zwischen 
Gut und Böse, den der Mensch als sittliches und vernunftbegabtes Wesen ständig 
gegen die Schwächen seiner eigenen Natur führt.5

3. Warum ist die anthropologische  
Interpretationslinie legitim?

Meine These lautet: Die Annahme, dass die politische Interpretation des 
Traktats Zum ewigen Frieden legitim ist, dürfte unumstritten sein. Gleich-
wohl kann die oben vorgestellte anthropologische Interpretation, welche 
einen engen Zusammenhang zwischen den Dimensionen der Ethik und 
Anthropologie auf der einen Seite und der Politik auf der anderen Seite be-

5  Tomasz Kupś, „Religijny kontekst Kantowskiej idei ‘wiecznego pokoju’”, in: Rodzin-
na Europa. Europejska myśl polityczno-prawna u  progu XXI wieku, hrsg. Paweł Fiktus u. a. 
(Wrocław: Wydział Prawa, Administracji i Ekonomii Uniwersytetu Wrocławskiego, 2015), 77. 
Eigene Übersetzung, das Originalzitat lautet: „Celowy, oparty na rozumie porządek w sferze 
zewnętrznej – kosmopolitycznej – ma zostać zrealizowany w analogii do wewnętrznego po-
rządku moralnego, którego urzeczywistnienie ma się opierać na przemianie własnej woli tak, 
by kierowała się ona tylko maksymami wypływającymi z prawa rozumu. Przemiana ta – w ję-
zyku religijnych symboli – oznacza ustanie wewnętrznej walki dobra ze złem, którą człowiek 
będący istotą moralną i rozumną toczy nieustannie ze słabościami własnej natury“.



Ewiger Frieden als politisches oder religiöses Projekt?

101

hauptet, als durchaus legitim anerkannt werden. Die Friedenschrift muss 
demselben nicht zwangsläufig als lediglich ein politischer Text ausgelegt wer-
den, sondern zugleich als eine Komponente des eschatologischen Entwurfs, 
den Kant in seinen nachkritischen Schriften entwickelt hat. Die Kohärenz 
und die gegenseitige Bedingtheit des Inhalts der Schriften aus der Spätperi-
ode der kantischen Tätigkeit lässt sich beobachten, wenn man eigenständi-
ge anthropologische Annahmen Kants berücksichtigt. Die Besonderheit der 
kantischen Anthropologie manifestiert sich in der unerschütterlichen Über-
zeugung Kants, dass ein Mensch dazu imstande ist, das Böse in seiner Natur 
zu überwinden. Diese Behauptung erweist sich als von besonderer Relevanz 
für das Verständnis der kantischen Idee des Friedens. Nämlich, die von Kant 
behauptete Befähigung der Menschen zur Überwindung des Bösen – sowohl 
in der individuellen Perspektive als auch als die sogenannte, unsichtbare Kir-
che – ist die Bedingung, die erfüllt werden muss, damit Kants Argumente aus 
der Friedensschrift als überzeugend anerkannt werden können.

Die Eigenständigkeit der kantischen Überzeugung über die Fähigkeit der 
Menschen, das Böse endgültig und selbstständig zu überwinden, stellt in-
nerhalb des Spektrums der eschatologischen Ansichten der damaligen Den-
ker ein Novum dar. Im Streit der Fakultäten positionierte sich Kant gegen 
das pietistische Paradigma der moralischen Erneuerung eines Individuums, 
welches er in erster Linie mit der Theologie Philipp Jakob Speners identifi-
zierte. (07:55) Kants Kritik zielte auf die Behauptung, dass ein Individuum 
zur Überwindung des Bösen dank göttlicher Gnade gelingen kann. Aller-
dings hat er die pietistische Lehre völlig missverstanden. Spener zufolge ist 
es nämlich nicht möglich, dass ein Individuum je das Böse in der eigenen 
Natur vollständig überwindet. Die sogenannte Wiedergeburt, die laut Kant 
eine vollständige moralische Erneuerung bedeuten sollte, wurde von Spener 
lediglich als ein Übergang zwischen zwei Arten der Prägung durch die Erb-
sünde definiert. Dieser Übergang vollzieht sich demnach von einem Zustand 
der vollständigen Verdorbenheit zu einem neuen Menschen, bei dem zwar 
einige Folgen der Erbsünde nivelliert wurden, dessen Natur jedoch weiterhin 
von der Erbsünde geprägt ist. Somit kann von einer vollständigen Überwin-
dung des Bösen bei Spener und den Pietisten nicht die Rede sein. Bei Kant ist 
sie dagegen durchaus möglich.



Anna Szyrwińska-Hörig﻿﻿

102

Um die Relevanz der Überzeugung Kants über die Möglichkeit das Böse 
zu überwinden zu sehen, lassen wir uns nun ein Blick auf die Präliminararti-
kel zum Ewigen Frieden werfen. Aus unserer Perspektive sind vor allem drei 
der Präliminarartikel von besonderer Bedeutung, nämlich der erste, dritte 
und sechste. Diese lauten:

1. „Es soll kein Friedensschluss für einen solchen gelten, der mit dem geheimen 
Vorbehalt des Stoffs zu einem künftigen Kriege gemacht worden.“; 3. „Stehende 
Heere (miles perpetuus) sollen mit der Zeit ganz aufhören.“; 6. „Es soll sich kein 
Staat im Kriege mit einem andern solche Feindseligkeiten erlauben, welche das 
wechselseitige Zutrauen im künftigen Frieden unmöglich machen müssen: als da 
sind, Anstellung der Meuchelmörder (percussores), Giftmischer (venefici), Bre-
chung der Kapitulation, Anstiftung des Verrats (perduellio) in dem bekriegten 
Staat etc.“6

In diesen drei Artikeln wird insbesondere die Notwendigkeit hervorge-
hoben, Regeln für die internationale Ordnung aufzustellen, die jede latent 
vorhandene feindliche Absicht ausschließen. Aus heutiger Sicht klingen diese 
Artikel, gelinde gesagt, naiv. Man könnte jedoch fragen, warum Kant selbst 
sie nicht so gesehen hat. Die Antwort kann in seinen Ansichten über die 
Anthropologie und die Möglichkeit der Überwindung des Bösen gefunden 
werden. Der Erfolg bei der Unterstützung der in diesen Artikeln enthalte-
nen Friedensprinzipien hängt in hohem Maße davon ab, dass sich alle Partei-
en an sie halten. Ob sich die Parteien daran halten, hängt wiederum jeweils 
von ihrer eigenen Entscheidung ab, die durch ihren Willen bestimmt wird. 
Die Kantische Formulierung der Präliminarien setzt folglich die moralische 
Richtigkeit der Motive der Parteien voraus. Daraus lässt sich schließen, dass 
das Gelingen des Friedens jeweils von der sittlichen Verfassung der Individu-
en abhängt. Wollte man für die Gültigkeit dieser Überzeugungen argumen-
tieren, indem man sich auf die anthropologische Sichtweise z.B. von Spener 
beruft, so könnte man aller Wahrscheinlichkeit nach nicht behaupten, dass 
die Erfüllung der in den drei genannten Präliminär Artikel vorgestellten Be-

6  Siehe Anm. 1. 



Ewiger Frieden als politisches oder religiöses Projekt?

103

dingungen möglich ist. Die Annahme eines in der menschlichen Natur lie-
genden unverrückbaren und zugleich latenten Potentials zum Bösen, das aus 
der Erbsünde herrührt, würde es unmöglich machen, Regeln für ein gemein-
sames Leben zu formulieren, welche die latente Bösartigkeit der menschli-
chen Natur nicht berücksichtigen würden. Die Annahme eines potenziellen 
Risikos der Aktivierung des der menschlichen Natur innewohnenden bösen 
Elements würde eine andere Formulierung der Artikel erfordern.

4. Ist die Rede von einer Eschatologie legitim?

Wie schon gesagt darf der politische Charakter des Friedenstraktates 
Kants nicht angezweifelt werden. Doch wir konnten sehen, dass die Spezifik 
der kantischen Überzeugungen stark von seinen anthropologischen Ansich-
ten abhängt und mit alternativen anthropologischen Modellen  – wie etwa 
Speners – nicht wirklich vereinbar ist. Nun liegt die Frage nahe: Wäre es kei-
ne zu weitgehende Interpretation es zu behaupten, dass die anthropologische 
Auslegung der kantischen Ansichten zur Perspektive der Erreichung des ewi-
gen Friedens einen eschatologischen Charakter hat? Spricht nichts dagegen, 
es zu behaupten, dass der Friedenstraktat sich mittelbar mit den eschatolo-
gischen Vorstellungen verbindet, die in dem Streit der Fakultäten und in der 
Religionsschrift beinhaltet sind? Um diese Fragen näher betrachten zu kön-
nen, lassen wir uns nun kurz dem Begriff „Eschatologie“ widmen. 

Das Wort „Eschatologie“ wurde nicht ohne Grund benutzt – der Begriff 
mag zwar theologisch klingen und ist in der Tat oft in theologischen Diskur-
sen benutzt. Doch es bedeutet die Lehre von den letzten Dingen, die ebenso 
einen philosophischen Charakter haben kann. Der Begriff „Eschatologie“ 
kann also durchaus legitim ebenso in einem philosophischen Kontext be-
nutzt werden. In Anlehnung an Kants Friedenstheorie bezieht sich die Escha-
tologie auf die Dimension der Spannung zwischen Gut und Böse, wie sie in 
internationalen Konflikten sichtbar wird. Das Streben nach einem dauerhaf-
ten Friedenszustand, der die Quelle jeglicher Aggression oder latenten Ant-
agonismus ausschließt, kann somit als das Streben nach einer endgültigen 
Überwindung des Bösen verstanden werden.



Anna Szyrwińska-Hörig﻿﻿

104

Eine solche Interpretation ist vor allem angesichts der Charakteristika der 
philosophischen Texte jener Zeit gerechtfertigt. Entgegen den Stereotypen, 
die insbesondere die Aufklärung als eine Epoche der Trennung zwischen 
den Sphären des Glaubens und der Rationalität darstellen, war das 17. und 
18.  Jahrhundert in Deutschland eine Zeit, in der das religiöse Bewusstsein 
stark von der Reflexion über philosophische Fragen begleitet wurde. Ein 
Beispiel für einen Philosophen, dessen Überlegungen zu Religion und Recht 
in einer bestimmten eschatologischen Gesamtdimension vereint waren, war 
etwa Gottfried Wilhelm Leibniz. Es ist nicht unbedeutend, dass die Idee Leib-
nizens in einer Zeit entstanden, die von interkonfessionellen Spannungen 
geprägt war. Wie z.B. Walter Sparn betont, ist die Epoche Leibnizens auch 
eine Zeit, in der chiliastische Hoffnungen in den Vordergrund traten. Diese 
Hoffnungen bestanden nicht nur darin, dass Gottes Reich bald auf der Erde 
herrschen würde, sondern auch darin, dass sich die menschlichen Beziehun-
gen verbessern würden. 

Die chiliastischen Tendenzen betrafen also nicht nur die Theologie, son-
dern auch die Reflexion über die Gesellschaft und den Bereich des mensch-
lichen Lebens im Allgemeinen. Das Zusammenspiel verschiedener Faktoren 
bei Leibniz, das in einer bestimmten eschatologischen Position des Philoso-
phen resultierte, stellte Sparn auf eine folgende Art und Weise vor:

Leibniz‘ spezifische Verknüpfung von Theorie und Praxis sowie die von Natur-
recht und Religion rekurriert in der Tat stets auf die Erwartung des Fortschritts 
in eine zeitlich offene Zukunft, eine Erwartung, die nicht erlaubt „Zeit zu verlie-
ren“, die vielmehr Aufmerksamkeit auf die jetzigen Möglichkeiten des Handelns 
wachruft und den Willen zum wirksamen Handeln aufbaut.7

Die zitierte Passage kann sich nicht nur auf Leibniz sondern auch auf Kant 
beziehen.8 Mit einem Unterschied jedoch und zwar, dass während man bei 

7  Walter Sparn, „‘…une certain nouvelle logique‘ Der Zusammenhang von Theodizee und 
Kirchenreform bei G.W. Leibniz“, in: Wissenschaft und Weltgestaltung: Internationales Sympo-
sion zum 350. Geburtstag von Gottfried Wilhelm Leibniz vom 9. bis 11. April 1996 in Leipzig, 
hrsg. Kurt Nowak u. a. (Baden-Baden: Olms Verlag, 1999), 275–276.

8  Ein Vergleich der Philosophie von Leibniz und Kant kann nicht als angemessen zu be-
trachten scheinen, da beide Autoren in unterschiedlichen Epochen lebten und sich ihre philo-



Ewiger Frieden als politisches oder religiöses Projekt?

105

Leibniz noch von einer „Erwartung des Fortschritts“ reden kann, kann es bei 
Kant bereits die Rede von einer festen Überzeugung sein, dass dieser Fort-
schritt sich gerade vollzieht und weiterhin vollziehen soll.

5. Schlussbemerkungen

Abschließend soll der Frage nachgegangen werden, welche Argumente 
gegen eine anthropologische Interpretation des Friedensbegriffs sprechen. 
Welche Gründe könnte es geben, diese Auslegung als grundsätzlich fehler-
haft abzulehnen? Diese Frage scheint besonders frappierend zu sein, denn 
die anthropologische Interpretation enthält nichts, was der Richtigkeit der 
politischen Deutung widerspricht, sondern scheint lediglich eine Art Erwei-
terung derselben zu sein. Da sich die beiden Interpretationsarten inhaltlich 
nicht gegenseitig ausschließen, kann man davon ausgehen, dass jede Kritik an 
der Gültigkeit der anthropologischen Interpretation in erster Linie als Ableh-
nung der Möglichkeit einer Erweiterung der Forschungsperspektive gesehen 
werden kann, aus der heraus Kants Philosophie analysiert wird. Es ist daher 
zu überlegen, ob die Skepsis gegenüber der anthropologischen Interpretation 
nicht darauf zurückzuführen ist, dass man eine bestimmte – nicht unbedingt 
objektive – Interpretationspraxis des kantischen Denkens favorisiert. Es soll-
te nicht vergessen werden, dass die Besonderheiten der Interpretation des 
kantischen Denkens fast von Anfang an durch besondere Schwierigkeiten 
gekennzeichnet sind, mit denen die Interpreten nicht zurechtkommen. 

Die vorliegende Problematik manifestiert sich insbesondere in Bezug auf 
die Fragestellung, mit der unsere Überlegungen ihren Anfang nahmen: Ver-
stehen wir Kant tatsächlich oder ist es lediglich uns bekannt, welche Inhalte 

sophischen Systeme erheblich voneinander unterscheiden. Es sei jedoch darauf hingewiesen, 
dass sich auch die Art und Weise, in der sich die Forscher mit dem Denken von Kant und Leib-
niz auseinandersetzen, unterscheidet. In der Leibniz-Forschung besteht weiterhin das Bestre-
ben, die tatsächlichen Behauptungen Leibniz‘ zu ermitteln. Bei den Kant-Forschern hingegen 
manifestiert sich häufig die Annahme, dass die Intention Kants bereits hinreichend bekannt 
ist, während die Kontroversen sich auf die angemessene Interpretation seiner Theorien kon-
zentrieren. Dies führt zu einer größeren Offenheit der Leibniz-Forschung für neue Interpreta-
tionen, was die Berücksichtigung neuer Perspektiven als nicht überraschend erscheinen lässt.



Anna Szyrwińska-Hörig﻿﻿

106

er vermitteln wollte? Diese Thematik wurde von Dieter Schönecker aufge-
griffen, der Folgendes schrieb:

In der älteren Hermeneutik spricht man von dem Unterschied zwischen sensus 
(Bedeutung) und sententia (Wahrheit); es sei eine Sache, die sachliche Wahr-
heit von Sinnäußerungen zu analysieren und eine andere, solche Äußerungen 
überhaupt zu verstehen. Vermutlich wurde dieser Unterschied von den meisten 
Kant-Interpreten offiziell anerkannt. Aber in der Praxis wird er entweder nicht 
berücksichtigt oder zugunsten der Bedeutungserfassung gewendet. Viele Inter-
preten beschäftigen sich viel stärker mit der Wahrheit (Verbesserung, Verteidi-
gung, Kritik) von Kants Philosophie als mit dem Verstehen dieser Philosophie.9

Verfolgt man die Forschungsgeschichte zu Kants Philosophie, so fällt es 
schwer, Schöneckers Diagnose nicht zuzustimmen. Es ist ein bereits allge-
mein bekanntes Problem der Kantforschung, dass Kants Denken allzu häufig 
als ein Werk behandelt wird, der aus seinem historischen Kontext herausge-
löst werden kann, indem man sich allein auf eine systematische Analyse des 
Inhalts einzelner Werke konzentriert. Weiterhin kann man sich oft des Ein-
drucks nicht erwehren, dass seine Philosophie oft als eine so herausragende 
Leistung behandelt wird, dass sie durchaus anders behandelt werden kann als 
die Leistungen anderer historischer Denker. Diese privilegierte Stellung der 
Philosophie Kants ist nicht legitim. Denn Kants Denken ist, bei aller Bedeu-
tung, die ihm beigemessen wird, eine historische Theorie, die von einem Au-
tor geschaffen wurde, dessen Wahrnehmung der Wirklichkeit sich erheblich 
von der heutigen unterscheidet. Es ist daher eher eine Selbstverständlichkeit 
als eine provokante Neuinterpretation, neue Wege zu beschreiten, die zu ei-
nem besseren Verständnis von Kant führen könnten.

9  Dieter Schönecker, „Textvergessenheit in der Philosophiehistorie“, in: Kant verstehen. 
Understanding Kant, hrsg. Dieter Schönecker u. a. (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 2001), 173. Der von Schönecker angedeutete Aspekt kann auch auf den obigen Ver-
gleich zwischen Kant und Leibniz bezogen werden. Die Leibniz-Forschung ist eindeutig stär-
ker historisch orientiert und damit offener für neue Interpretationen.



Ewiger Frieden als politisches oder religiöses Projekt?

Literaturverzeichnis

Brandt Reinhard. 1995. „Vom Weltbürgerrecht“. In: Immanuel Kant. Zum ewigen 
Frieden, hrsg. Otfried Höffe, 133–148. Berlin: Akademie Verlag.

Höffe Otfrief. 1995. „Einleitung: Der Friede – ein vernachlässigtes Ideal“. In: Immanu-
el Kant. Zum ewigen Frieden, hrsg. Otfried Höffe, 5–29. Berlin: Akademie Verlag.

Kant Immanuel. 1900–. Kants gesammelte Schriften. Hrsg. v. der Königlich-Preußi-
schen (später Deutschen) Akademie der Wissenschaften. Berlin: Georg Reimer, 
danach Walter de Gruyter.

Kupś Tomasz. 2015. „Religijny kontekst Kantowskiej idei ‘wiecznego pokoju’“. 
In: Rodzinna Europa. Europejska myśl polityczno-prawna u  progu XXI wieku, 
hrsg. Paweł Fiktus, Henryk Malewski, Maciej Marszał, 75–84. Wrocław: Wydział 
Prawa, Administracji i Ekonomii Uniwersytetu Wrocławskiego.

Schönecker Dieter. 2001. „Textvergessenheit in der Philosophiehistorie“. In: Kant ver-
stehen. Understanding Kant, hrsg. Dieter Schönecker, Thomas Zwenger, 159–181. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Siemek Marek. 1995. „Projekt ‚wiecznego pokoju‘ a  Kantowski opis nowoczesnej 
wolności politycznej“. In: Proyekt wieczystego pokoiu. W 200-lecie wydania pracy 
Kanta, hrsg. Jan Garewicz, Barbara Markiewicz, 108–120. Warszawa: Polskie To-
warzystwo Filozoficzne.

Sparn Walter. 1999. „‘…une certain nouvelle logique‘ Der Zusammenhang von Theo-
dizee und Kirchenreform bei G.W. Leibniz“. In: Wissenschaft und Weltgestaltung: 
Internationales Symposion zum 350. Geburtstag von Gottfried Wilhelm Leibniz 
vom 9. bis 11. April 1996 in Leipzig, hrsg. Kurt Nowak, Hans Poser, 271–288. Ba-
den-Baden: Olms Verlag.


