
51127

Damian Michał Winczewski
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

E-mail: damian.winczewski@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0809-4817

Scjentystyczna szkoła filozofii marksistowskiej 
w Polsce i rewizjonizm

Abstract: The aim of  the article was to discuss scientist Marxist philosophy 
in Poland as one of the varieties of the broad trend of revisionism in Marxism. Its 
main goals and assumptions can be read as a modernization of dialectical materialism 
in the spirit of critical realism and critical rationalism. The achievements of Scientist 
Marxism were compared with the perspective of  Humanist Marxism, considered 
in Poland to be the main version of Marxist revisionism, and also with assumptions 
of Poznań Methodological School, which is considered as local version of Analytical 
Marxism.

Keywords: Marxism, scientism, revisionism, dialectical materialism, methodology 
of science

Wstęp

Historia filozofii marksistowskiej w Polsce, jej rozwoju, głównych pro-
blemów i nurtów została niemal zapomniana  – po 1989  roku pisali o niej 

ISSN 2083-1978
4(12)/2021  e-ISSN 2391-775X

http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2021.023

127

Damian Michał Winczewski
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

E-mail: damian.winczewski@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0809-4817

Scjentystyczna szkoła filozofii marksistowskiej 
w Polsce i rewizjonizm

Abstract: The aim of  the article was to discuss scientist Marxist philosophy 
in Poland as one of the varieties of the broad trend of revisionism in Marxism. Its 
main goals and assumptions can be read as a modernization of dialectical materialism 
in the spirit of critical realism and critical rationalism. The achievements of Scientist 
Marxism were compared with the perspective of  Humanist Marxism, considered 
in Poland to be the main version of Marxist revisionism, and also with assumptions 
of Poznań Methodological School, which is considered as local version of Analytical 
Marxism.

Keywords: Marxism, scientism, revisionism, dialectical materialism, methodology 
of science

Wstęp

Historia filozofii marksistowskiej w Polsce, jej rozwoju, głównych pro-
blemów i nurtów została niemal zapomniana  – po 1989  roku pisali o niej 

ISSN 2083-1978
4(12)/2021  e-ISSN 2391-775X

http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2021.023http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2025.014
2(16)/2025

Werner Euler
Universität von Santa Catarina, Brasilien

e-mail: Werner.Euler@web.de
ORCID: 0000-0002-7514-7838

Religion und Theologie  
in Kants Religionsphilosophie

Abstract: Religion within the Bounds of Mere Reason cannot be understood as 
following from the pure scientific interest of its author to state the reasons for pure 
philosophical morality. It does not belong to the System of Philosophy but to the 
problem of the demarcation of philosophy from theology, and, thus, it forms the ar-
gumentative background of the defense against the censorship of the Prussian state. 
In the preface to the first edition of the writing on religion, it is clear that respect 
(Achtung) becomes free if it happens through censorship. It means that Kant’s con-
trol by censorship includes voluntarily his own control. He favours self-censorship 
of his own writing. But against this right, the supreme censor’s right of the theologi-
cal faculty is used, which has exclusively the right of the first censorship. Ecclesias-
tical and religious beliefs are well distinguished, but his book on Religion within the 
Bounds of Mere Reason can be used by students of theology as well to complete their 
studies. It is a fact that people do not possess all the means by the moral law to act 
obligatory, but that they still need a final end. It is unavoidable because of their limi-
tations as finite beings. For that reason, morality must evidently refer to the concept 
of final ends. In the end, it is experience in which the effects of morality demonstrate 
their ends, that brings the real ground of the expansion of men beyond of all morals. 
It must be an almighty moral being as a world creature that must be thought to take 



Werner Euler﻿﻿

52

precautions of it. In this sense, morals lead inevitably to religion; that is, it can never 
be considered a being derived from mere reason.

Keywords: religion, reason, final cause, censorship, morality

1. Die Religion „innerhalb“  
der Grenzen der bloßen Vernunft 

Religion in Kants System der Philosophie verspricht einen zweifachen 
Nutzen: zum Einen gehört sie als integraler Bestandteil der Philosophie zu 
jeder der drei Hauptdisziplinen derselben und stellt innerhalb derselben ei-
nen je besonderen Teil derselben vor; zum Anderen gehört sie nicht zum Sy-
stem, aber doch zu dem Teil des Ganzen, der für sich allein Bestand hat. Die 
Unterscheidung zwischen dem, was nur „innerhalb der Grenzen“ der bloßen 
Vernunft Geltung beanspruchen kann, nicht aus bloßer Vernunft abgeleitet 
und zugleich „auf Geschichts- und Offenbarungslehren gegründet ist“, und 
dem, was „außerhalb den Grenzen der reinen Moralphilosophie“ angenom-
men werden muss, ist das Kriterium für die Wissenschaftlichkeit ihrer Sätze. 
Als wissenschaftlich qualifiziert gelten Sätze nur dann, wenn sie nicht „das 
Materiale der Religion“ zum Inhalt haben. Denn als letztere ist sie nur eine 
Lehre, die auf einen bereits vorliegenden geschichtlichen Befund angewandt 
wird, aber sie ist keine „Ethik“ im Sinne einer reinen, moralisch-praktischen 
Philosophie, und würde „keinen Theil der reinen philosophischen Moral 
ausmachen“.1

Unter der Voraussetzung des Zusammenhangs der Funktion der Religion 
mit den drei Kritiken möchte ich auf die Religionsschrift von 1793 zu spre-
chen kommen. Der Zusammenhang besteht – grob formuliert – darin, dass 
	 1)	 die Rolle der Religion für den Weg theoretischer Naturerkenntnis zwar 

unzureichend ist, als Teil-Idee eines notwendigen Gesamtsystems der 

1  Kant, Die Metaphysik der Sitten (6:486‒488) [Kants Schriften zitiere ich nach Kants ge-
sammelten Schriften, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften (Ber-
lin: Georg Reimer, danach Walter de Gruyter, 1900–). Bei Zitatnachweisen notiere ich x: für 
den Band, xx. für die Seite und xx für die Zeilen. Der Text der Kritik der reinen Vernunft zitiere 
ich unter Verwendung der üblichen Originalpaginierung »A« bzw. »B«].



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

53

Philosophie aber „alle Naturforschung eine Richtung nach der Form 
eines Systems der Zwecke“2 bekommen muß; d. h. sie ist unentbehrlich 
für die Systembildung des Ganzen unserer Erkenntnis überhaupt ‒ die 
Funktion der Religion ist reduzierbar auf diejenige der Gottesidee der 
Vernunft und bedarf deswegen nicht einfach einer Destruktion, son-
dern einer Erneuerung.3 ‒ Der Zusammenhang besteht

	 2)	 darin, dass sich auch in der zweiten Kritik aus der „Dialektik der reinen 
Vernunft“4 die Stellung der Existenz Gottes und der Religion innerhalb 
Kants Moralphilosophie erschließt. Dabei nimmt die Idee des höch-
sten Gutes einen zentralen Platz ein, wobei höchstes Gut der ganze Ge-
genstand heißt, den die reine Vernunft als praktische sucht und der in 
seiner Moralkonzeption Tugend mit Glückseligkeit zu einer untrenn-
baren Einheit verknüpft.5 Die Schluß-Kette im zweiten Absatz des fünf-
ten Abschnittes stellt einen Beweis des Daseins Gottes dar, der mit der 
Conclusio endet: „es ist notwendig, das Dasein Gottes anzunehmen“.6 
Damit ist zugleich die Deduktion des Begriffs vom höchsten Gut ab-
geschlossen. Allerdings wird unmittelbar die Einschränkung geltend 
gemacht, dass „diese moralische Nothwendigkeit“ nicht objektiv son-
dern nur subjektiv sei, weil es keine Pflicht gebe, die Existenz irgend-
eines Dinges anzunehmen.7 Der Begriff des höchsten Gutes als Objekt 
und Endzweck der reinen praktischen Vernunft öffnet die Passage vom 
moralischen Gesetz zur Religion.8 ‒ Schließlich besteht der Funktions-
zusammenhang der Religion mit der dritten Kritik

	 3)	 darin, dass Kant in den §§ 83‒91 der KU, ausgehend von der Betrach-
tung des teleologischen Systems der Natur, das Projekt einer Ethiko-
Theologie entwirft, das auch einen moralischen Gottesbeweis ein-

2  Kant, Kritik der reinen Vernunft (B 844 / A 816).
3  Vgl. zu diesem Komplex Wolfgang Röd, Der Gott der reinen Vernunft. Die Auseinan-

dersetzung um den ontologischen Gottesbeweis von Anselm bis Hegel (München: C. H. Beck, 
1992), 145‒164.

4  Kant, Kritik der praktischen Vernunft (5:107ff).
5  Ibidem (5:111).
6  Ibidem (5:125.30).
7  Ibidem (5:125.31‒34).
8  Ibidem (5:129.16‒18).



Werner Euler﻿﻿

54

schließt. Der Mensch wird, insofern er von dem teleologischen System 
der Natur herkommt, als letzter Zweck der Natur angesehen. Als dieser 
letzte Zweck ist er weder ein Naturzweck (somit nicht Glückseligkeit), 
noch Freiheit, sondern der Übergang von der Natur zur Freiheit, um 
den Menschen auf das vorzubereiten, „was er selbst tun muß, um End-
zweck zu sein“.9

Der teleologische Weg von der Naturbedingtheit des Menschen zur 
menschlichen Freiheit führt also in der dritten Kritik über den Begriff des 
Endzwecks. 

Neben diese Naturteleologie stellt Kant dann noch eine „moralische Te-
leologie“, die er so etabliert, dass sie „zu diesem Behuf keiner verständigen 
Ursache außer uns für diese innere Gesetzmäßigkeit bedarf “.10 Von dieser 
„Ethikotheologie“ handelt § 86 der KU und die angeschlossene „Anmer-
kung“. ‒ Am Ende der dritten Kritik führt Kants Weg zur Theologie und 
zum Dasein Gottes über die Begründung des „Endzwecks der Schöpfung“ 
(vgl. § 88, 4. Abs.). 

Die Untersuchung zur Rolle der Religion in der dritten Kritik sollte zei-
gen, dass ihr nicht eine von den beiden ersten Kritiken fundamental unter-
schiedene Funktion zukommt, sondern vielmehr deren Verhältnis zueinander 
beleuchtet und ausführt. Es ergibt sich daraus kein Widerspruch. Vielmehr 
erläutert Kant erstens, dass die Naturerkenntnis mit Bezug auf den Begriff 
Gottes die Religion und die Theologie beschränkt, aber nicht als sinnlos ver-
wirft, sondern eine regulative Funktion hat (damit knüpft Kant an die erste 
Kritik an); zweitens, dass allein die moralisch-praktische Idee der Freiheit auf 
den Weg der Religion führen kann, die der physikotheologischen Ausrichtung 
nicht mehr bedarf (damit knüpft er an die Resultate der zweiten Kritik an).

Wenn es in der Aufeinanderfolge der drei Kritiken eine Entwicklung 
festzustellen gibt, dann ist es nach meiner Einschätzung diejenige einer fort-
schreitenden Relativierung und Beschränkung der Funktion der Religion 
und der Gotteserkenntnis im Gesamtkontext der Philosophie. Ob aber der 
von Kant eingeschlagene moralisch-praktische Weg zwingend zur Religion 

9  Kant, Kritik der Urteilskraft (5:431.14‒15).
10  Ibidem (5:447.23‒24).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

55

führen muss (ob, mit Kants eigenen Worten, „die Moral unausweichlich zur 
Religion“ führt) und was das bedeuten kann, das muss jetzt unter Einbezie-
hung der Metaphysik der Sitten und der Religionsschrift untersucht werden.

Meiner Ansicht nach spielen Kants Ausführungen zum Begriff der Religi-
on innerhalb seiner praktischen Philosophie nur eine untergeordnete Rolle, 
die mit fortschreitender Entwicklung seiner Ethik mehr und mehr in den 
Hintergrund tritt. Für die Ethik in der Tugendlehre der MS ist ihre Bedeu-
tungfast gänzlich verschwunden.11 Die Religion ist in Kants System der Philo-
sophie nicht (mehr) enthalten. Sie bildet ein isoliertes, eigenständiges Thema.

Die Entstehung der Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen 
Vernunft ist durch ein anderes Interesse motiviert, nämlich durch die Frage 
der Abgrenzung der Philosophie und ihres Gegenstandes von der Theologie, 
welches auch ein zentrales Thema im Fakultätenstreit ist, und zwar sowohl 
in dem der philosophischen Theorie als auch in der realen Auseinanderset-
zung an der Universität Königsberg. Zugleich bildet dies den Argumentati-
onshintergrund für Kants Verteidigung und Zurückweisung der gegen ihn 
von der preußischen Staatszensur erhobenen Vorwürfe im Zusammenhang 
mit seiner Religionsschrift. Diese Vorgänge hat der Autor selbst in ihrer 
Chronologie sowie in ihrem logischen Zusammenhang im ersten Teil des 
Streits der Fakultäten dargelegt.12 Aber schon in der Vorrede zur ersten Auf-
lage der Religionsschrift selbst (1793) hat er dezidiert zur Sache Stellung 
genommen.13

Es ist eine bekannte Episode, dass Kant im Durchgang durch die preußi-
sche Reaktionshaltung mit Worten gerungen hat, das ihn ereilende Schicksal 
erträglich zu gestalten. Seine persönlichen Empfindungen in diesem Zwist 
ungeachtet – waren sie im Ernstfall auch noch so belastend – tragen nicht 
dazu bei, sich über den Fall hinreichend zu informieren. Zwischen 1793 und 
1798 war dies die schwierigste und bedrohlichste Zeit im Wirken von Imma-
nuel Kant, die ihm nicht nur Ehre, sondern auch Vorwürfe eingetragen hat. 

11  Kant, Die Metaphysik der Sitten (6:487‒488).
12  Kant, Der Streit der Fakultäten (7:7‒10).
13  Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (6:6‒11).



Werner Euler﻿﻿

56

Gleichwohl ist sie nicht entscheidend bei der Beurteilung seiner Motivlage 
zugunsten der „Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft“.14

2. Die Vorreden zur Religionsschrift: ein Plädoyer zur 
religionsphilosophischen Erweiterung des Theologiestudiums

Wenn man nach der Funktion der Religionsschrift fragt, entdeckt man 
darin einen auffallenden Zwiespalt: Auf der einen Seite bemerkt Kant in der 
zweiten Vorrede, es bedürfe zum Verständnis des wesentlichen Inhalts dieser 
Schrift „nur der gemeinen Moral“, die kritischen Hauptschriften müsse man 
dafür nicht erst studiert haben. „Die Sache selbst“, die sich mit scholastischen 
Ausdrücken als Unterscheidung zwischen Moralität (Tugend als „standhafte 
Gesinnung solcher Handlungen aus Pflicht […] virtus noumenon“) und Lega-
lität („Tugend als Fertigkeit in pflichtmäßigen Handlungen […] virtus phae-
nomenon“) zeige,15 sei schon „in der populärsten Kinderunterweisung oder 
Predigt, wenn gleich mit anderen Worten enthalten“.16 Dem steht auf der an-
deren Seite Kants Erklärung zur Verteidigung gegen die Anschuldigungen der 
preußischen Zensurkommission gegenüber, sein Buch sei gar nicht dazu ge-
eignet, der „öffentlichen Landesreligion Abbruch“ zu tun, weil es „für das Pu-
blicum ein unverständliches, verschlossenes Buch und nur eine Verhandlung 
zwischen Facultätsgelehrten vorstellt, wovon das Volk keine Notiz nimmt“.17

Kants Neubestimmung des auf rein praktischer Vernunft basierenden 
moralischen Religionsbegriffs ist das Kriterium jener Grenzbestimmung, das 
eben genau durch die Autonomie des moralischen Gesetzes die theologische 
Fremdherrschaft über die Philosophie beendet und zugleich die traditionelle 
Stellung der Religion innerhalb der Metaphysik verändert. Kant hat wenig-

14  Vgl. die drei Varianten zu dem Antwortschreiben Kants zur Verteidigung seiner Religi-
onsschrift gegen die Angriffe der Krone (13:372‒387).

15  Diese Unterscheidung spielt eine maßgebliche Rolle in der „Vigilantius“-Nachschrift, 
in der es darum geht, Recht und Moralität auf einheitliche Prinzipien zurückzuführen (Siehe: 
Werner Euler, unveröffentlichtes Manuskript, 11.8.2013, 11).

16  Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (6:14.4‒10).
17  Kant, Der Streit der Fakultäten (7:8.3‒7).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

57

sten dreimal über „natürliche Religion“ in den 1780er Jahren gelesen, obwohl 
die Vorlesung nur einmal (im WS 1785/86) im Lektionskatalog angekündigt 
wurde, und dabei als Lehrbücher den vierten Teil von Alexander Gottlieb 
Baumgartens Metaphysica und Johann August Eberhards Vorbereitung zur 
natürlichen Theologie (1781) verwendet.18 Ich habe den Inhalt der publizier-
ten Mitschriften von Kants Vorlesungen hier in meinem Vortrag nicht be-
rücksichtigt.

Es gibt im wesentlichen drei Gesichtspunkte in der ersten Vorrede zur 
Religionsschrift, die m. E. von hauptsächlicher Bedeutung sind: 1) die Forde-
rung des Zensurgehorsams – d. i. der politische Aspekt; 2) das Verhältnis der 
„philosophischen Religionslehre“ zur Theologie, welches indirekt ebenfalls 
ein politischer Aspekt ist; 3) die Bestimmung der Religion als Verlängerung 
der Moral.

Zu 1) und 2) knüpfe ich an eine mir (zunächst) rätselhaft erscheinende 
Stelle in der ersten Vorrede an, die ich hier zitiere: 

Was nur sofern wahrhaftig verehrt werden kann, als die Achtung dafür frei ist, 
wird genöthigt, sich nach solchen Formen zu bequemen, denen man nur durch 
Zwangsgesetze Ansehen verschaffen kann, und was sich von selbst der öffentli-
chen Kritik jedes Menschen bloßstellt, das muß sich einer Kritik, die Gewalt hat, 
d. i. einer Censur, unterwerfen.19

Ich verstehe Kants Text hier so, dass die Verehrung aus ‚freier Achtung‘ 
notwendig mit der Folge verbunden ist, dass „Ansehen“ nur mit der Unter-
werfung unter „Zwangsgesetze“ (als Rechtsgesetze im weiteren Sinne, also 
nicht die göttlichen Gesetze als Ausfluß des außermenschlichen moralischen 
Gesetzgebers!) erworben werden kann. „Das“ (= das Werk) oder „derjeni-
ge“ (= der Autor), welcher hier der Unterworfene ist, ist der Empfänger der 
Achtung. M. a. W., sofern einem Subjekt als moralischer Person, bzw. dem 
Erzeugnis dieser Person, Achtung aus freiem Willen entgegen gebracht wird, 

18  Diese Information auf der Grundlage eines Vortrages von Werner Stark (Marília 
8/2013). Siehe dazu auch: Immanuel Kant, Lectures on Philosophical Theology, übers. v. Allen 
W. Wood, Gertrude M. Clark (Ithaca‒London: Cornell University Press, 1978), 15.

19  Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (6:8.1‒6).



Werner Euler﻿﻿

58

setzt dies voraus, dass der Geachtete oder das Geachtete durch eben jene Un-
terwerfung als moralisches Subjekt qualifiziert ist.

Der zweite Teil des Zitats („und was sich von selbst der öffentlichen 
Kritik jedes Menschen bloßstellt etc.“) kann nur bedeuten, dass erstens die 
Unterwerfung unter Zwangsgesetze eine freiwillige Selbstunterwerfung ist, 
und zwar zunächst nur „der öffentlichen Kritik jedes Menschen“, zweitens 
aber „einer Kritik, die Gewalt hat“, und d. h. einer staatlichen (nicht bloß 
subjektiv-moralischen) Zensurbehörde, da diese Gewalt von Kant „Censur“ 
genannt wird. 

Offensichtlich hält Kant also eine Zensurkontrolle unter staatlicher Ober-
aufsicht für unbedingt erforderlich, um das Ansehen der Person und der Sa-
che aus Freiheit erst möglich zu machen. Diese Kontrolle kann nicht einseitig 
auf bloßer Fremdkontrolle beruhen, sondern schließt formal die Freiwillig-
keit oder Selbstkontrolle ein. Mir scheint, dass diese Forderung Kants nur 
nachvollziehbar ist unter Berücksichtigung des Doppelcharakters des mora-
lischen Gesetzes als einerseits auf freier Kausalität der Vernunft beruhend, 
andererseits die Nötigung notwendig (als Imperativ) enthaltend. 

Der auf das Zitat folgende Text zeigt dann: 1) dass die Zensur ein mo-
ralisches Gehorsamsgebot gegenüber der (staatlichen) „Obrigkeit“ ist.20 Der 
politische und kulturpolitische Gesichtspunkt kommt hier ins Spiel durch 
das Interesse an zuverlässigen und loyalen Priestern und Schullehrern, deren 
Ausbildungsort traditionell die Theologenfakultät war; 2) (zeigt der auf das 
Zitat folgende Text), dass die Beobachtung aller Pflichten als Aufgabe der 
Religion betrachtet werden „kann“;21 3) dass deshalb mit der vorliegenden 
Schrift, da sie die Religion zum Gegenstand hat, selbst ein Beispiel dieser 
Art von Zensur gegeben werden soll, d. h. Kant befürwortet im Prinzip die 
Zensur seiner eigenen Schrift; er ist nicht schlechthin gegen Zensur einge-
stellt, sondern hält sie im Gegenteil für notwendig. Aber er weist zugleich auf 
notwendige Bedingungen hin, die bei der Ausübung des Zensurgebotes zu 
beachten sind. Die wesentliche Bedingung ist, 4) dass die mit dem gebotenen 
Gehorsam verbundene „Achtsamkeit“ nicht als eine solche gegen ein iso-

20  Ibidem (6:8.7‒8).
21  Ibidem (6:8.8‒9).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

59

liertes Gesetz „im Staat“ mißzuverstehen ist, sondern „nur durch vereinigte 
Achtung für alle vereinigt bewiesen werden“ kann,22 m. a. W., die „Achtsam-
keit“ muss sich als universelles Gesetz erweisen, das sich durchgängig selbst 
bestimmt, und zwar so bestimmt, dass es keine Ausnahme mehr von dieser 
Regel zulässt.

Die Zensurausübung wird hier von Kant auf folgende Weise konstruiert: 
Der Zensor (oder ‚Bücherrichter‘) erscheint in zweifacher Gestalt als Reprä-
sentant der Theologie, die damit eine Doppelzensur ausübt: Der seelenhei-
lende Priester wird in seiner Bücherzensur zugleich vom Wissenschaftskura-
tor seiner Fakultät kontrolliert. Dieser letzte, der Gelehrte der theologischen 
Fakultät, ist als ‚Oberzensor‘ berechtigt und beauftragt, als Glied der Univer-
sität „alle Wissenschaften zur Cultur und zur Verwahrung gegen Beeinträch-
tigung“ zu überwachen. Da der Theologe aber in beiden Funktionen ‚Bibel-
Theologe‘ ist, so wird die Selbstkontrolle der Theologie zum Problem, und es 
kann geschehen, dass er „um den Stolz der Wissenschaften zu demüthigen“, 
in alle Wissenschaftsgebiete als Vormund eindringt. Es geht Kant darum, die-
se Grenzüberschreitung durch eine „Obercensur“ zu verhüten.23

Von der „biblischen Theologie“ unterscheidet Kant eine „philosophische 
Theologie“, die in die Philosophie gehört. Das Verhältnis beider Fakultäten 
zueinander (als der obersten zur unteren), bestimmt sich in Hinsicht auf das 
Zensurrecht in doppelter Weise: einerseits hat die philosophische das Recht, 
alle Gegenstände der Theologie mitzubenutzen (selbst aus der Bibel zu zi-
tieren), unter der Bedingung, dass sie „innerhalb der Grenzen der bloßen 
Vernunft bleibt“,24 d. h. dass sie sich keine Eingriffe auf die Interessensgebie-
te der anderen Wissenschaften erlaubt. Insofern hat die Philosophie „volle 
Freiheit“25 sich auf fremden Wissenschaftsgebieten umzusehen und auszu-
breiten. Sie ist aber hinsichtlich des Verwendungszwecks klar beschränkt: sie 
darf die aus der Theologie geschöpften Materialien „nur für sich“26 benut-
zen, d. h. es ist ihr nicht gestattet, ihre philosophische Lehrmeinung in die 

22  Ibidem (6:8.13).
23  Ibidem (6:8.25‒9.5).
24  Ibidem (6:9.8‒9).
25  Ibidem (6:9.13).
26  Ibidem (6:9.11).



Werner Euler﻿﻿

60

Theologie „hineinzutragen“,27 um diese zu manipulieren und überhaupt das 
Privileg der geistlichen Lehre der Theologie anzutasten. Das Zensurrecht der 
theologischen Fakultät hat die Funktion, eine solche Grenzüberschreitung 
zu verhüten, und zwar hat sie hier nur in diesem Falle das ausschließliche 
Recht der „erste[n] Zensur“, d. h. der Oberzensur, und dieses hat die philo-
sophische zu respektieren und sich ihr damit zu unterwerfen. Denn umge-
kehrt geht das Recht der Theologie nicht so weit, sich nun ihrerseits Eingriffe 
in die philosophische Verwendung theologischer Begriffe zu erlauben. Ihre 
Zensurfunktion umfaßt in Hinsicht auf die Philosophie nur die Aufgabe zu 
verhüten, dass jene in ihr Gebiet fremde Begriff „hineinträgt“.28

Indem die Philosophie mit der Moraltheologie sozusagen eine eigene, 
genuine, von der praktischen Vernunft getragene Religionslehre hat, ist sie 
gegen die Bevormundung durch die Theologie geschützt.

Eine Abgrenzung der Philosophie von den übrigen Wissenschaften und 
ihren spezifischen Gegenständen, ist Kants Anliegen auch in anderen Fra-
gestellungen, u. a. im Verhältnis zur Medizin, zu den Rechtswissenschaften, 
zur Mathematik. Zu Recht kann er deshalb auch in seinem Verteidigungs-
schreiben gegen die preußische Zensurbehörde darauf verweisen, dass ihn 
der Vorwurf der Einmischung der Philosophie in Fragen der Theologie am 
wenigsten treffe, da gerade er den Fehler der Grenzüberschreitung „jederzeit 
gerügt und dawider gewarnt habe“.29

Der Eingriff der Philosophie in die Theologie geht aber immerhin so weit, 
dass Kant ihr prophezeien kann, dass sie ohne oder sogar gegen die Vernunft 
auf Dauer nicht bestehen werde.30 Er sieht sich ermutigt, den Absolventen 
der Theologie nahezulegen, an ihr Studium der biblischen Theologie „noch 
eine besondere Vorlesung über die reine philosophische Religionslehre“ als 
notwendige Vervollständigung ihrer Ausbildung anzuschließen. „Leitfaden“ 
dafür könnte ein Buch wie die vorliegende Religionsschrift des Autors sein.31 

27  Ibidem (6:9.11). Im Streit der Fakultäten behauptet Kant aber, er habe mit seiner Religi-
onsschrift „einen moralischen Sinn“ in Glaubenssätze hereingetragen (7:39.6‒8).

28  Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (6:10.2).
29  Kant, Der Streit der Fakultäten (7:7.32‒35).
30  Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (6:10.19‒20).
31  Ibidem (6:10.20‒27).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

61

Eine solche Koalition zwischen Bibeltheologie und philosophischer Theolo-
gie (moralischer Religion) wird erst durch die scharfe Trennung und Vervoll-
ständigung ihrer jeweiligen Wissenschaften möglich. Damit ist zugleich das 
Feld für das Konkurrenzverhältnis im Streit der Fakultäten eröffnet.

In der Fakultätenschrift nimmt die Betrachtung des Streits zwischen der 
theologischen und der philosophischen Fakultät relativ breiten Raum ein.32 
Es ist hier nicht möglich, den interessanten Aspekten dieser Auseinanderset-
zung und Kants Lösungsvorschlägen im einzelnen nachzugehen.

Die „Materie“ ihres Streits lässt sich aber immerhin am Gegensatz von 
„Kirchenglauben“, der auf Statuten und äußeren Gesetzen beruht und vom 
biblischen Theologen vertreten wird, und dem „Religionsglauben“ des 
„Vernunftgelehrte[n]“, der auf inneren Vernunftgesetzen beruht, festmachen. 
In dieser Hinsicht ist die Theologie als „Inbegriff gewisser Lehren als göttli-
cher Offenbarungen“ von der Religion als Inbegriff „aller unserer Pflichten 
überhaupt als göttlicher Gebote“ unterschieden.33 Der Unterschied zwischen 
Religion und Moral ist hierbei nur ein formaler, behauptet Kant, nämlich 
dass Religion „eine Gesetzgebung der Vernunft [ist], um der Moral durch 
die aus dieser selbst erzeugte Idee von Gott auf den menschlichen Willen zu 
Erfüllung aller seiner Pflichten Einfluß zu geben“.34

Kants Vorschlag zur religionsphilosophischen Erweiterung des Theolo-
giestudiums trägt dem historischen Umstand Rechnung, dass in den staat-
lichen Verordnungen zur akademischen Ausbildung bereits festgelegt war, 
welche Auflagen und Beschränkungen die Philosophie im Verlauf ihrer Be-
schäftigung mit Fragen der Theologie zu beachten hatte. Diese Bestimmun-
gen werden in Kants Fakultätenschrift im Grund bloß wiederholt.

3. Inwiefern führt die Moral „unumgänglich zur Religion“?

Zur dritten Frage (der Bestimmung der Religion als Verlängerung der Mo-
ral). An zwei Stellen der ersten Vorrede zur Religionsschrift wird die Religion 

32  Kant, Der Streit der Fakultäten (7:36‒75).
33  Ibidem (7:36).
34  Ibidem.



Werner Euler﻿﻿

62

von Kant zwar nicht als Grund, wohl aber als notwendige Folgerung aus der 
Moral begriffen.35 Das ist zugleich der Hauptgesichtspunkt, der sie mit einem 
(mutmaßlich hinlänglichen) Argument von den Religionsbetrachtungen in 
den drei kritischen Hauptschriften unterscheidet. Obwohl sie „innerhalb“ der 
Grenzen der bloßen Vernunft steht (und stehen muss), zu deren Standpunkt 
sie führen soll, so kann sie doch nicht „außerhalb“ derselben operieren. Aber 
sie ist mit dem Anspruch ihrer Erweiterung „zur Idee eines machthabenden 
moralischen Gesetzgebers außer dem Menschen“ verbunden.36

Diese Erweiterung formuliert Kant in der Fußnote zum Text auch als den 
„Satz“, es sei „ein Gott, mithin […] ein höchstes Gut in der Welt“.37 Dieser 
„Satz“ sei ein synthetischer Satz („Glaubenssatz“) a priori,38 der über den Be-
griff der Pflicht und den des moralischen Gesetzes hinausgehe. Wie ein sol-
cher „Satz“ möglich sei, könne er an dieser Stelle nicht vorführen, aber diese 
Fußnote enthalte zumindest den „Schlüssel zur Auflösung dieser Aufgabe“.39 
Die Auflösung ist in jedem Fall sehr problematisch, da sie die Verwendung 
des Begriffs des Endzwecks und desjenigen des empirischen subjektiven 
Zwecks der Glückseligkeit einschließt (die Kant in der Konzeption der Tu-
gendlehre in der Metaphysik der Sitten in dieser Weise dann nicht mehr be-
nutzen wird).

Der Wille jenes angezeigten (göttlichen) „Gesetzgebers“ enthält den End-
zweck der Schöpfung in Übereinstimmung mit der Forderung des Endzwecks 
des Menschen (d. i. des an anderer Stelle auch explizit genannten „höchsten 
Guts“).40

Über die „Heiligkeit“ des moralischen Gesetzes als Gegenstand der „größ-
ten Achtung“ wird auf die exekutive Gewalt als „Ursache“ geschlossen. Die-

35  Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (6:6.8, 8.37).
36  Ibidem (6:6.9).
37  Ibidem (6:6.14).
38  Vgl. Streit der Fakultäten, 1. Abschnitt: „Unter Glaubenssätzen versteht man nicht, was 

geglaubt werden soll (denn das Glauben verstattet keinen Imperativ), sondern das, was in 
praktischer (moralischer) Absicht anzunehmen möglich und zweckmäßig, obgleich nicht 
eben erweislich ist, mithin nur geglaubt werden kann“ (7:42.3‒6).

39  Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (6:6.24‒25).
40  Ibidem (6:6.8‒11).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

63

se Ursache ist ein „Gegenstand der Anbetung“ als Pendant zum moralischen 
Gesetz.41

Wo findet man aber nun ein schlüssiges Argument für Kants Behauptung, 
die Moral führe notwendig zur Religion?42 Woraus ergibt sich die Notwendig-
keit eines moralischen Gesetzgebers „außer dem Menschen“? 

Es scheint einzig in dem beobachteten menschlichen Unvermögen zu lie-
gen, das moralische Gesetz vollständig zu befolgen, um damit Glückseligkeit 
und Sittlichkeit in Einklang miteinander zu bringen. Der moralische Weltur-
heber und Gesetzgeber gleicht nach Kants Vorstellung den Mangel aus, in-
dem er ursächlich „Vorsorge“ trägt, dass jener Einklang bewirkt wird.43 

Die Zweckursache im Hinblick auf die Befolgung des moralischen Ge-
setzes scheint somit in der Konzeption der Religionsschrift von 1793 ‒ allen 
gegenteiligen Versicherungen Kants zum Trotz ‒ der Grund der notwendigen 
Ergänzung der Moral durch die Religion zu sein (wenngleich – wie Kant be-
hauptet – nicht in begründender Funktion).

Dass die Religion notwendige Folge der Moral ist, bedeutet aber zugleich, 
dass die Moralbegründung durch die Selbstverpflichtung des Menschen auf 
der Basis des moralischen Gesetzes aus seiner eigenen Vernunft keiner Idee 
eines übernatürlichen Wesens bedarf, weder um die Pflicht zu erkennen, 
noch um als Triebfeder neben dem Gesetz die Pflicht zu beobachten.44 Die 
Religion kann den Mangel an Moralität in dieser Hinsicht nicht ersetzen. Auf 
der Grundlage der praktischen Vernunft ist die Moral vielmehr „sich selbst 
genug“; sie benötigt weder objektiv noch subjektiv die Religion.45 Die Moral 
bedarf auch zur Ausführung und Erkenntnis der Pflicht keines Zwecks als 
materialen Bestimmungsgrund des Willens.46 – Auf der anderen Seite ist der 
Mangel zu berücksichtigen, dass keine Willensbestimmung ohne eine Bezie-
hung auf einen Zweck auskommt, da der Wille ja immer eine Wirkung nach 
sich zieht. Ein solcher Zweck wäre aber nur die notwendige Folge von Maxi-

41  Ibidem (6:6.12‒7.2).
42  Ibidem (6:6.8, 8.37).
43  Ibidem (6:7.42, 8.33‒37).
44  Ibidem (6:3.3‒7).
45  Ibidem (6:3.11‒14).
46  Ibidem (6:3.17‒4.1, 4.11‒12)



Werner Euler﻿﻿

64

men. Die Vorstellung der Wirkung des Willens „als Folge“ der Bestimmung 
der Willkür durchs Gesetz macht den Zweck aus, der notwendig zur Hand-
lungsabsicht hinzugedacht werden muss.47 „Aus der Moral geht“ insofern 
„ein Zweck hervor“,48 obwohl die Moral zum „Rechthandeln“ neben dem 
formalen Gesetz nicht auch noch einer Zweckbestimmung bedarf.49 

Um dennoch eine Zweckerweiterung in der Religion zu rechtfertigen, 
verweist Kant auf das Vernunftinteresse an der Beantwortung der Frage nach 
dem Ergebnis (der Folge) des „Rechthandeln[s]“. Die Bedeutung dieser Frage 
ergibt sich aus der Schwäche des moralischen „Rechthandeln[s]“ des Men-
schen, bei dessen Verfehlung wir – quasi als Substitut – unser Handeln auf 
einen Zweck richten, „um damit wenigstens zusammen zu stimmen“.50 Die-
ses Substitut ist nun die uns schon hinlänglich bekannte „Idee eines höchsten 
Guts in der Welt“.51 Dieses hat die Funktion die „formale Bedingung aller 
Zwecke, wie wir sie haben sollen (die Pflicht)“ und das damit übereinstim-
mende Bedingte aller Zwecke, „die wir haben“ (Glückseligkeit) zu vereinen. 
Es ist m. a. W. ein Zweckformalismus, der den Gesetzesformalismus zu er-
gänzen hat.

Nun ist der weitere Argumentationsschritt in der ersten Vorrede der Re-
ligionsschrift nur eine Wiederholung dessen, was Kant in der zweiten und 
dritten Kritik bereits ausgeführt hat: Die Möglichkeit der „Idee eines höch-
sten Guts in der Welt“ setzt notwendig die Annahme eines „höhere[n], 
moralische[n], heiligste[n] und allesvermögende[n] Wesen[s]“ voraus, das 
allein die beiden angeführten „Elemente“ (d. i. Pflicht und Glückseligkeit) zu 
vereinigen vermag.52

Diese Übersteigerung menschlicher moralisch-praktischer Vermögen im 
Außermenschlichen wird indessen dem moralischen Unvermögen im Hin-
blick auf die Möglichkeit seiner Vervollkommnung nichts hinzutun. Kant 
behauptet zwar: diese höhere Idee sei „doch nicht leer“53 (weil sie den „End-

47  Ibidem (6:4.12‒25).
48  Ibidem (6:5.1‒2).
49  Ibidem (6:4.25‒5.2).
50  Ibidem (6:5.1‒7).
51  Ibidem (6:5.11‒12).
52  Ibidem (6:5.11‒14).
53  Ibidem (6:5.15).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

65

zweck“ enthalte, ohne welchen unsere natürlichen Bedürfnisse „ein Hinderniß 
der moralischen Entschließung“ wären)54 – aber es ist nicht zu ersehen, worin 
ihre unterstützende Funktion für das moralisch-praktische Urteil besteht.

4. Wohin gehört die Religion?

Es sind zwei heterogene Aspekte, die Kant hervorhebt und die sich nicht 
zusammenbringen lassen: einerseits geht die höchste moralische Idee „aus der 
Moral hervor“, insofern „das moralische Gesetz will, daß das höchste durch 
uns mögliche Gut bewirkt werde“;55 andererseits ist sie „nicht die Grundla-
ge derselben“, insofern der Zweck „schon sittliche Grundsätze voraussetzt“.56 
Meine Frage, die sich daran anknüpft, lautet: Wie kann etwas, das notwen-
dige Folge eines Anderen ist, nicht zu dessen Grund als Bedingung gehören? 
Wird mit der Teilung von Grund und Folge nicht auf ein Problem rekurriert, 
das mit der Zensurforderung seiner Religionsschrift erst auftrat?

Zwischen diesen beiden Gesichtspunkten schwankt Kants Auffassung 
über das Verhältnis zwischen Moral und Religion im Wechselspiel zwischen 
Grund und Folge, Bedingtem und Bedingung hin und her.

So kommt es, dass die höchste Zweckidee allem Anschein nach doch eine 
stärkere Funktion hat als die von Kant behauptete bloße Folge aus der Mo-
ral, nämlich die eines „besonderen Beziehungspunkt[s] der Vereinigung aller 
Zwecke“.57 Diesen muss man auch als einen Grund der Einheit aller Zwecke 
gelten lassen, über den sich die besonderen moralischen Zwecke erst bestim-
men lassen. Denn schließlich bringt Kant diese Funktion der Einheitsbe-
gründung mit der Hauptaufgabe in Zusammenhang, deren Lösung er mit der 
Kritik der Urteilskraft anstrebte, nämlich die „Verbindung der Zweckmäßig-
keit aus Freiheit mit der Zweckmäßigkeit der Natur“, und hier in der ersten 
Vorrede der Religionsschrift wird nun behauptet: dieser „Verbindung“ wer-

54  Ibidem (6:5.17‒19).
55  Ibidem (6:5.35‒36).
56  Ibidem (6:5.19‒21).
57  Ibidem (6:5.24‒25).



Werner Euler﻿﻿

66

de durch den „Endzweck aller Dinge“ „allein“ „objectiv praktische Realität 
verschafft“.58

Wir sehen also an dieser Stelle das Wiedererstarken des am Ende der 
Kritik der Urteilskraft entworfenen Projekts einer „Ethikotheologie“, dessen 
Funktion immer noch die gleiche ist, hier aber aus dem Blickwinkel der Mo-
raltheologie selbst betrachtet und beurteilt wird, d. h. aus dem Blickwinkel 
der menschlichen Erweiterung im Hinblick auf einen allumfassenden End-
zweck, der aus keinem Grund hervorgehen soll.

Wenn nun die Idee des höchsten Gutes in der Welt als „das höchste durch 
uns mögliche Gut“ durch das moralische Gesetz selbst gefordert wird (wie 
Kant behauptet),59 die Einlösung dieser Forderung wegen des menschlichen 
Unvermögens aber offen bleibt, so erweist sie sich als der Vernunftforderung, 
Moral und Glückseligkeit miteinander in Einklang zu bringen, nicht adäquat. 
Jedoch zwingt die Vernunft dazu – das ist die ultima ratio eines Gedanken-
experimentes Kants in der ersten Vorrede60 – die Notwendigkeit der Zusam-
menführung von Moralität und Glückseligkeit in der Idee des höchsten Guts 
anzuerkennen, was wiederum die Existenz des moralischen ‚Bedürfnisses‘ 
des Menschen „beweist“, „zu seinen Pflichten sich noch einen Endzweck, als 
den Erfolg derselben, zu denken“.61

Dass die Menschen am moralischen Gesetz nicht „genug haben“, um zum 
pflichtgemäßen Handeln in der Lage zu sein, sondern darüber hinaus noch 
eines Endzwecks als erwartetes Ergebnis ihres moralischen Tuns bedürfen,62 
um ihn sich zuerst zur Absicht zu machen oder die Moralität in seiner Ab-
sicht zu beweisen, beruht allein auf den „unvermeidlichen Einschränkungen 
des Menschen und seines […] praktischen Vernunftvermögens“.63

Auch hier in dieser langen Fußnote führt die Begründung der Notwen-
digkeit der Erweiterung der Moral in der Religion über die Zweck-Konstrukti-
on. Nicht nur das Gesetz als Gegenstand der Achtung, sondern an demselben 

58  Ibidem (6:5.25‒28).
59  Ibidem (6:5.35‒36).
60  Ibidem (6:5.28‒6.7).
61  Ibidem (6:6.5‒7).
62  Ibidem (6:7.15‒20).
63  Ibidem (6:7.20‒26).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

67

auch etwas, das geliebt werden kann, sei dasjenige, was der Mensch suche.64 
Damit erweitere sich das Gesetz durch sich selbst zugunsten des geliebten Ge-
genstandes „zu[r] Aufnehmung des moralischen Endzwecks der Vernunft 
unter seine Bestimmungsgründe“.65 Und der synthetische Satz a priori, der 
die Setzung des höchsten Guts in der Welt als den Endzweck fordert, wer-
de „durch das moralische Gesetz selber eingeführt“.66 Diese Erweiterung 
der praktischen Vernunft über das moralische Gesetz hinaus sei durch zwei 
Gründe möglich, 1) dadurch, dass das moralische Gesetz „auf die Naturei-
genschaft des Menschen, sich zu allen Handlungen noch außer dem Gesetz 
noch einen Zweck denken zu müssen, bezogen wird“;67 2) dadurch („nur 
dadurch“),68 dass der Mensch auch „das Princip a  priori der Erkenntniß 
der Bestimmungsgründe einer freien Willkür in der Erfahrung überhaupt 
enthält“.69

Es ist also der Rekurs auf Erfahrung, der den eigentlichen Grund der Er-
weiterung liefert. Denn in der Erfahrung zeigen sich die „Wirkungen der 
Moralität in ihren Zwecken“,70 und die Erfahrung ist es insofern auch, die 
„dem Begriff der Sittlichkeit als Causalität in der Welt objective, obgleich nur 
praktische Realität verschafft“.71

Diese Realisierung der Sittlichkeit in der Erfahrung zu beobachten (die 
von Kant als eine Aufgabe der Religion betrachtet wird),72 soll zugleich 
„als Ursache der Herbeiführung des höchsten Guts (als Zwecks) gedacht 
werden“.73 Nun ist das menschliche Vermögen nicht ausreichend, „die Glück-
seligkeit in der Welt einstimmig mit der Würdigkeit glücklich zu sein zu be-
wirken“ (also auch nicht, sie zu beobachten!). Deshalb müsse nun „ein allver-
mögendes moralisches Wesen als Weltherrscher angenommen werden“, das 

64  Ibidem (6:7.26‒28).
65  Ibidem (6:7.28‒30).
66  Ibidem (6:7.31‒33).
67  Ibidem (6:7.34‒36).
68  Ibidem (6:7.38).
69  Ibidem (6:7.38‒39.
70  Ibidem (6:7.40).
71  Ibidem (6:7.40‒42).
72  Ibidem (6:8.8).
73  Ibidem (6:8.33‒34).



Werner Euler﻿﻿

68

dafür „Vorsorge“ trage, und in diesem Sinne führe die Moral „unausbleiblich 
zur Religion“.74

Im „Beschluß“ der Ethik am Ende der Tugendlehre in der Metaphysik der 
Sitten sagt Kant im Untertitel: „Die Religionslehre als Lehre der Pflichten gegen 
Gott liegt außerhalb den Grenzen der reinen Moralphilosophie“.75 Auch hier 
stellt er die Frage nach der „Grenzbestimmung der Wissenschaft“, zu der die 
Religionslehre gehört, unbeschadet der Tatsache, dass sie zur „allgemeinen 
Pflichtenlehre“ gehören soll. Ist sie nun ein Teil der Ethik oder liegt sie „ganz 
außerhalb einer rein-philosophischen Moral“?76 

Kant kommt zu dem Schluß, dass sie im Hinblick auf das „Formale aller 
Religion“ (Religion in dem Sinne genommen, dass sie „‘der Inbegriff aller 
Pflichten als […] göttlicher Gebote‘“ sei), zwar zur philosophischen Moral 
gehöre in der Hinsicht, dass sie die „Religionspflicht“ als „Beziehung der 
Vernunft auf die Idee von Gott“ beinhalte; aber es wäre ein Mißverständnis, 
sie als Pflicht gegen Gott zu interpretieren. Denn es liege hier nur ein „sub-
jectiv-logisch[er] Grund“ vor, menschliche Pflichten im Zusammenhang 
mit der Gottesidee zu denken. Im eigentlichen Sinne sei diese vermeintliche 
Pflicht gegen Gott nur „Pflicht des Menschen gegen sich selbst“.77 – In mate-
rialer Bedeutung hingegen wäre Religion Offenbarung und als solche macht 
sie „keinen Theil der reinen philosophischen Moral“ aus.78 Sie gehört daher 
nicht in die Ethik: „Religion also, als Lehre der Pflichten gegen Gott, liegt 
jenseit[s] aller Grenzen der rein-philosophischen Ethik hinaus“.79 Sie kann 
nicht in eine Lehre der Ethik mit aufgenommen werden.80 Kant beanstandet 
schließlich den Titel seiner eigenen Schrift, wenn er bemerkt: eine „Religion 
innerhalb den Grenzen der bloßen Vernunft“ sei nicht „aus bloßer Vernunft 
abgeleitet“.81 Weil sie vielmehr auch „auf Geschichts- und Offenbarungsleh-
ren gegründet“ sei und deren Übereinstimmung mit der reinen praktischen 

74  Ibidem (6:8.34‒37).
75  Ibidem (6:486.2‒3).
76  Ibidem (6:487.1‒7).
77  Ibidem (6:487.22).
78  Ibidem (6:487.35‒36).
79  Ibidem (6:487.37, 488.1)
80  Ibidem (6:488.3‒4).
81  Ibidem (6:488.6).



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

Vernunft enthalte, sei sie „auch nicht reine, sondern auf eine vorliegende 
Geschichte angewandte Religionslehre, für welche in einer Ethik, als reiner 
praktischer Philosophie, kein Platz“ sei.82 

Kants Plädoyer für eine Religion „innerhalb der Grenzen“ der bloßen Ver-
nunft ist keine Forderung nach einer Begründungsfunktion der Religion als 
Ethik. Vielmehr ist sie eine Forderung, die sich für ihre Anwendung als Reli-
gionslehre erst ergibt. In diesem Falle ist sie auch nicht „aus“ bloßer Vernunft 
abgeleitet.

Literaturverzeichnis

Kant Immanuel. 1900–. Kants gesammelte Schriften, hrsg. von der Königlich Preu-
ßischen Akademie der Wissenschaften. Berlin: Georg Reimer, danach Walter de 
Gruyter.

Kant Immanuel. 1978. Lectures on Philosophical Theology. Übers. v. Allen W. Wood, 
Gertrude M. Clark. Ithaca‒London: Cornell University Press.

Röd Wolfgang. 1992. Der Gott der reinen Vernunft. Die Auseinandersetzung um den 
ontologischen Gottesbeweis von Anselm bis Hegel. München: C. H. Beck.

82  Ibidem (6:488.9‒12).


