studia
“HISTORI HLOLOAII ISSN 20831978

2(16)/2025  e-ISSN 2391-775X
http://dx.doi.org/10.12775/szhf.2025.014

WERNER EULER

UNIVERSITAT VON SANTA CATARINA, BRASILIEN
E-MAIL: WERNER.EULER@WEB.DE

ORCID: 0000-0002-7514-7838

Religion und Theologie
in Kants Religionsphilosophie

Abstract: Religion within the Bounds of Mere Reason cannot be understood as
following from the pure scientific interest of its author to state the reasons for pure
philosophical morality. It does not belong to the System of Philosophy but to the
problem of the demarcation of philosophy from theology, and, thus, it forms the ar-
gumentative background of the defense against the censorship of the Prussian state.
In the preface to the first edition of the writing on religion, it is clear that respect
(Achtung) becomes free if it happens through censorship. It means that Kant’s con-
trol by censorship includes voluntarily his own control. He favours self-censorship
of his own writing. But against this right, the supreme censor’s right of the theologi-
cal faculty is used, which has exclusively the right of the first censorship. Ecclesias-
tical and religious beliefs are well distinguished, but his book on Religion within the
Bounds of Mere Reason can be used by students of theology as well to complete their
studies. It is a fact that people do not possess all the means by the moral law to act
obligatory, but that they still need a final end. It is unavoidable because of their limi-
tations as finite beings. For that reason, morality must evidently refer to the concept
of final ends. In the end, it is experience in which the effects of morality demonstrate
their ends, that brings the real ground of the expansion of men beyond of all morals.
It must be an almighty moral being as a world creature that must be thought to take

51



WERNER EULER

precautions of it. In this sense, morals lead inevitably to religion; that is, it can never
be considered a being derived from mere reason.

Keywords: religion, reason, final cause, censorship, morality

1. Die Religion ,innerhalb“
der Grenzen der blofSen Vernunft

Religion in Kants System der Philosophie verspricht einen zweifachen
Nutzen: zum Einen gehort sie als integraler Bestandteil der Philosophie zu
jeder der drei Hauptdisziplinen derselben und stellt innerhalb derselben ei-
nen je besonderen Teil derselben vor; zum Anderen gehort sie nicht zum Sy-
stem, aber doch zu dem Teil des Ganzen, der fiir sich allein Bestand hat. Die
Unterscheidung zwischen dem, was nur ,,innerhalb der Grenzen® der blofien
Vernunft Geltung beanspruchen kann, nicht aus bloffer Vernunft abgeleitet
und zugleich ,,auf Geschichts- und Offenbarungslehren gegriindet ist, und
dem, was ,aufSerhalb den Grenzen der reinen Moralphilosophie® angenom-
men werden muss, ist das Kriterium fiir die Wissenschaftlichkeit ihrer Satze.
Als wissenschaftlich qualifiziert gelten Satze nur dann, wenn sie nicht ,,das
Materiale der Religion® zum Inhalt haben. Denn als letztere ist sie nur eine
Lehre, die auf einen bereits vorliegenden geschichtlichen Befund angewandt
wird, aber sie ist keine ,,Ethik“ im Sinne einer reinen, moralisch-praktischen
Philosophie, und wiirde ,keinen Theil der reinen philosophischen Moral
ausmachen®'

Unter der Voraussetzung des Zusammenhangs der Funktion der Religion
mit den drei Kritiken mdchte ich auf die Religionsschrift von 1793 zu spre-
chen kommen. Der Zusammenhang besteht — grob formuliert — darin, dass

1) die Rolle der Religion fiir den Weg theoretischer Naturerkenntnis zwar

unzureichend ist, als Teil-Idee eines notwendigen Gesamtsystems der

! Kant, Die Metaphysik der Sitten (6:486-488) [Kants Schriften zitiere ich nach Kants ge-
sammelten Schriften, hrsg. von der Koniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften (Ber-
lin: Georg Reimer, danach Walter de Gruyter, 1900-). Bei Zitatnachweisen notiere ich x: fiir
den Band, xx. fiir die Seite und xx fiir die Zeilen. Der Text der Kritik der reinen Vernunft zitiere
ich unter Verwendung der iiblichen Originalpaginierung » A« bzw. »B«].

52



2)

3)

Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

Philosophie aber ,,alle Naturforschung eine Richtung nach der Form
eines Systems der Zwecke“? bekommen muf3; d. h. sie ist unentbehrlich
tiir die Systembildung des Ganzen unserer Erkenntnis tiberhaupt - die
Funktion der Religion ist reduzierbar auf diejenige der Gottesidee der
Vernunft und bedarf deswegen nicht einfach einer Destruktion, son-
dern einer Erneuerung.’ - Der Zusammenhang besteht

darin, dass sich auch in der zweiten Kritik aus der ,,Dialektik der reinen
Vernunft“ die Stellung der Existenz Gottes und der Religion innerhalb
Kants Moralphilosophie erschliefit. Dabei nimmt die Idee des hoch-
sten Gutes einen zentralen Platz ein, wobei hochstes Gut der ganze Ge-
genstand heif3t, den die reine Vernunft als praktische sucht und der in
seiner Moralkonzeption Tugend mit Gliickseligkeit zu einer untrenn-
baren Einheit verkniipft.’ Die Schluf3-Kette im zweiten Absatz des fiinf-
ten Abschnittes stellt einen Beweis des Daseins Gottes dar, der mit der
Conclusio endet: ,es ist notwendig, das Dasein Gottes anzunehmen®®
Damit ist zugleich die Deduktion des Begriffs vom hochsten Gut ab-
geschlossen. Allerdings wird unmittelbar die Einschrankung geltend
gemacht, dass ,,diese moralische Nothwendigkeit” nicht objektiv son-
dern nur subjektiv sei, weil es keine Pflicht gebe, die Existenz irgend-
eines Dinges anzunehmen.” Der Begriff des hochsten Gutes als Objekt
und Endzweck der reinen praktischen Vernunft 6ffnet die Passage vom
moralischen Gesetz zur Religion.® - SchlieSlich besteht der Funktions-
zusammenhang der Religion mit der dritten Kritik

darin, dass Kant in den §§ 83-91 der KU, ausgehend von der Betrach-
tung des teleologischen Systems der Natur, das Projekt einer Ethiko-
Theologie entwirft, das auch einen moralischen Gottesbeweis ein-

2 Kant, Kritik der reinen Vernunft (B 844 / A 816).

? Vgl. zu diesem Komplex Wolfgang Rod, Der Gott der reinen Vernunft. Die Auseinan-
dersetzung um den ontologischen Gottesbeweis von Anselm bis Hegel (Miinchen: C. H. Beck,
1992), 145-164.

* Kant, Kritik der praktischen Vernunft (5:107ff).

°> Ibidem (5:111).

¢ Ibidem (5:125.30).

7 Ibidem (5:125.31-34).

8 Ibidem (5:129.16-18).

53



WERNER EULER

schliefSt. Der Mensch wird, insofern er von dem teleologischen System
der Natur herkommt, als letzter Zweck der Natur angesehen. Als dieser
letzte Zweck ist er weder ein Naturzweck (somit nicht Gliickseligkeit),
noch Freiheit, sondern der Ubergang von der Natur zur Freiheit, um
den Menschen auf das vorzubereiten, ,,was er selbst tun muf$, um End-
zweck zu sein®’

Der teleologische Weg von der Naturbedingtheit des Menschen zur
menschlichen Freiheit fithrt also in der dritten Kritik iiber den Begriff des
Endzwecks.

Neben diese Naturteleologie stellt Kant dann noch eine ,,moralische Te-
leologie®, die er so etabliert, dass sie ,,zu diesem Behuf keiner verstindigen
Ursache aufler uns fiir diese innere Gesetzmafligkeit bedarf“!® Von dieser
»Ethikotheologie® handelt § 86 der KU und die angeschlossene ,,Anmer-
kung® - Am Ende der dritten Kritik fithrt Kants Weg zur Theologie und
zum Dasein Gottes iiber die Begriindung des ,,Endzwecks der Schopfung®
(vgl. § 88, 4. Abs.).

Die Untersuchung zur Rolle der Religion in der dritten Kritik sollte zei-

gen, dass ihr nicht eine von den beiden ersten Kritiken fundamental unter-
schiedene Funktion zukommt, sondern vielmehr deren Verhaltnis zueinander
beleuchtet und ausfiihrt. Es ergibt sich daraus kein Widerspruch. Vielmehr
erlautert Kant erstens, dass die Naturerkenntnis mit Bezug auf den Begriff
Gottes die Religion und die Theologie beschrankt, aber nicht als sinnlos ver-
wirft, sondern eine regulative Funktion hat (damit kniipft Kant an die erste
Kritik an); zweitens, dass allein die moralisch-praktische Idee der Freiheit auf
den Weg der Religion fithren kann, die der physikotheologischen Ausrichtung
nicht mehr bedarf (damit kniipft er an die Resultate der zweiten Kritik an).
Wenn es in der Aufeinanderfolge der drei Kritiken eine Entwicklung
festzustellen gibt, dann ist es nach meiner Einschitzung diejenige einer fort-
schreitenden Relativierung und Beschrankung der Funktion der Religion
und der Gotteserkenntnis im Gesamtkontext der Philosophie. Ob aber der
von Kant eingeschlagene moralisch-praktische Weg zwingend zur Religion

° Kant, Kritik der Urteilskraft (5:431.14-15).
10 Thidem (5:447.23-24).

54



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

tithren muss (ob, mit Kants eigenen Worten, ,,die Moral unausweichlich zur
Religion® fithrt) und was das bedeuten kann, das muss jetzt unter Einbezie-
hung der Metaphysik der Sitten und der Religionsschrift untersucht werden.

Meiner Ansicht nach spielen Kants Ausfithrungen zum Begrift der Religi-
on innerhalb seiner praktischen Philosophie nur eine untergeordnete Rolle,
die mit fortschreitender Entwicklung seiner Ethik mehr und mehr in den
Hintergrund tritt. Fir die Ethik in der Tugendlehre der MS ist ihre Bedeu-
tungfast gianzlich verschwunden.'! Die Religion ist in Kants System der Philo-
sophie nicht (mehr) enthalten. Sie bildet ein isoliertes, eigenstdndiges Thema.

Die Entstehung der Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen
Vernunft ist durch ein anderes Interesse motiviert, naimlich durch die Frage
der Abgrenzung der Philosophie und ihres Gegenstandes von der Theologie,
welches auch ein zentrales Thema im Fakultitenstreit ist, und zwar sowohl
in dem der philosophischen Theorie als auch in der realen Auseinanderset-
zung an der Universitdt Konigsberg. Zugleich bildet dies den Argumentati-
onshintergrund fiir Kants Verteidigung und Zuriickweisung der gegen ihn
von der preuflischen Staatszensur erhobenen Vorwiirfe im Zusammenhang
mit seiner Religionsschrift. Diese Vorgdnge hat der Autor selbst in ihrer
Chronologie sowie in ihrem logischen Zusammenhang im ersten Teil des
Streits der Fakultditen dargelegt.'? Aber schon in der Vorrede zur ersten Auf-
lage der Religionsschrift selbst (1793) hat er dezidiert zur Sache Stellung
genommen."

Es ist eine bekannte Episode, dass Kant im Durchgang durch die preuf3i-
sche Reaktionshaltung mit Worten gerungen hat, das ihn ereilende Schicksal
ertraglich zu gestalten. Seine personlichen Empfindungen in diesem Zwist
ungeachtet — waren sie im Ernstfall auch noch so belastend - tragen nicht
dazu bei, sich tiber den Fall hinreichend zu informieren. Zwischen 1793 und
1798 war dies die schwierigste und bedrohlichste Zeit im Wirken von Imma-
nuel Kant, die ihm nicht nur Ehre, sondern auch Vorwiirfe eingetragen hat.

' Kant, Die Metaphysik der Sitten (6:487-488).
12 Kant, Der Streit der Fakultiiten (7:7-10).
13 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft (6:6-11).

55



WERNER EULER

Gleichwohl ist sie nicht entscheidend bei der Beurteilung seiner Motivlage

zugunsten der ,Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft!'*

2. Die Vorreden zur Religionsschrift: ein Pladoyer zur
religionsphilosophischen Erweiterung des Theologiestudiums

Wenn man nach der Funktion der Religionsschrift fragt, entdeckt man
darin einen auffallenden Zwiespalt: Auf der einen Seite bemerkt Kant in der
zweiten Vorrede, es bediirfe zum Verstindnis des wesentlichen Inhalts dieser
Schrift ,nur der gemeinen Moral, die kritischen Hauptschriften miisse man
dafiir nicht erst studiert haben. ,,Die Sache selbst®, die sich mit scholastischen
Ausdriicken als Unterscheidung zwischen Moralitit (Tugend als ,,standhafte
Gesinnung solcher Handlungen aus Pflicht [...] virtus noumenon“) und Lega-
litit (,Tugend als Fertigkeit in pflichtméfligen Handlungen [...] virtus phae-
nomenon®) zeige,"” sei schon ,in der populirsten Kinderunterweisung oder
Predigt, wenn gleich mit anderen Worten enthalten®'® Dem steht auf der an-
deren Seite Kants Erkldrung zur Verteidigung gegen die Anschuldigungen der
preuflischen Zensurkommission gegeniiber, sein Buch sei gar nicht dazu ge-
eignet, der ,,6ffentlichen Landesreligion Abbruch® zu tun, weil es ,fiir das Pu-
blicum ein unverstandliches, verschlossenes Buch und nur eine Verhandlung
zwischen Facultdtsgelehrten vorstellt, wovon das Volk keine Notiz nimmt“"”

Kants Neubestimmung des auf rein praktischer Vernunft basierenden
moralischen Religionsbegriffs ist das Kriterium jener Grenzbestimmung, das
eben genau durch die Autonomie des moralischen Gesetzes die theologische
Fremdherrschaft tiber die Philosophie beendet und zugleich die traditionelle
Stellung der Religion innerhalb der Metaphysik verdndert. Kant hat wenig-

1 Vgl. die drei Varianten zu dem Antwortschreiben Kants zur Verteidigung seiner Religi-
onsschrift gegen die Angriffe der Krone (13:372-387).

> Diese Unterscheidung spielt eine mafigebliche Rolle in der ,Vigilantius“-Nachschrift,
in der es darum geht, Recht und Moralitit auf einheitliche Prinzipien zuriickzufithren (Siehe:
Werner Euler, unveroffentlichtes Manuskript, 11.8.2013, 11).

16 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft (6:14.4-10).

17 Kant, Der Streit der Fakultiiten (7:8.3-7).

56



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

sten dreimal Giber ,,natiirliche Religion® in den 1780er Jahren gelesen, obwohl
die Vorlesung nur einmal (im WS 1785/86) im Lektionskatalog angekiindigt
wurde, und dabei als Lehrbiicher den vierten Teil von Alexander Gottlieb
Baumgartens Metaphysica und Johann August Eberhards Vorbereitung zur
natiirlichen Theologie (1781) verwendet.'® Ich habe den Inhalt der publizier-
ten Mitschriften von Kants Vorlesungen hier in meinem Vortrag nicht be-
riicksichtigt.

Es gibt im wesentlichen drei Gesichtspunkte in der ersten Vorrede zur
Religionsschrift, die m. E. von hauptsichlicher Bedeutung sind: 1) die Forde-
rung des Zensurgehorsams - d. i. der politische Aspekt; 2) das Verhaltnis der
»philosophischen Religionslehre® zur Theologie, welches indirekt ebenfalls
ein politischer Aspekt ist; 3) die Bestimmung der Religion als Verldngerung
der Moral.

Zu 1) und 2) kniipfe ich an eine mir (zunichst) rétselhaft erscheinende
Stelle in der ersten Vorrede an, die ich hier zitiere:

Was nur sofern wahrhaftig verehrt werden kann, als die Achtung dafiir frei ist,
wird genéthigt, sich nach solchen Formen zu bequemen, denen man nur durch
Zwangsgesetze Ansehen verschaffen kann, und was sich von selbst der 6ffentli-
chen Kritik jedes Menschen blofistellt, das muf8 sich einer Kritik, die Gewalt hat,
d. i. einer Censur, unterwerfen.*

Ich verstehe Kants Text hier so, dass die Verehrung aus ,freier Achtung’
notwendig mit der Folge verbunden ist, dass ,,Ansehen“ nur mit der Unter-
werfung unter ,,Zwangsgesetze“ (als Rechtsgesetze im weiteren Sinne, also
nicht die gottlichen Gesetze als Ausfluf des auflermenschlichen moralischen
Gesetzgebers!) erworben werden kann. ,Das” (= das Werk) oder ,derjeni-
ge“ (= der Autor), welcher hier der Unterworfene ist, ist der Empfinger der
Achtung. M. a. W,, sofern einem Subjekt als moralischer Person, bzw. dem
Erzeugnis dieser Person, Achtung aus freiem Willen entgegen gebracht wird,

¥ Diese Information auf der Grundlage eines Vortrages von Werner Stark (Marilia
8/2013). Siehe dazu auch: Immanuel Kant, Lectures on Philosophical Theology, iibers. v. Allen
W. Wood, Gertrude M. Clark (Ithaca-London: Cornell University Press, 1978), 15.

19 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft (6:8.1-6).

57



WERNER EULER

setzt dies voraus, dass der Geachtete oder das Geachtete durch eben jene Un-
terwerfung als moralisches Subjekt qualifiziert ist.

Der zweite Teil des Zitats (,,und was sich von selbst der offentlichen
Kritik jedes Menschen blof3stellt etc.“) kann nur bedeuten, dass erstens die
Unterwerfung unter Zwangsgesetze eine freiwillige Selbstunterwerfung ist,
und zwar zunédchst nur ,,der offentlichen Kritik jedes Menschen®, zweitens
aber ,einer Kritik, die Gewalt hat, und d. h. einer staatlichen (nicht blof3
subjektiv-moralischen) Zensurbehorde, da diese Gewalt von Kant ,,Censur®
genannt wird.

Offensichtlich halt Kant also eine Zensurkontrolle unter staatlicher Ober-
aufsicht fiir unbedingt erforderlich, um das Ansehen der Person und der Sa-
che aus Freiheit erst moglich zu machen. Diese Kontrolle kann nicht einseitig
auf bloer Fremdkontrolle beruhen, sondern schlief3t formal die Freiwillig-
keit oder Selbstkontrolle ein. Mir scheint, dass diese Forderung Kants nur
nachvollziehbar ist unter Beriicksichtigung des Doppelcharakters des mora-
lischen Gesetzes als einerseits auf freier Kausalitdt der Vernunft beruhend,
andererseits die Notigung notwendig (als Imperativ) enthaltend.

Der auf das Zitat folgende Text zeigt dann: 1) dass die Zensur ein mo-
ralisches Gehorsamsgebot gegeniiber der (staatlichen) ,,Obrigkeit® ist.** Der
politische und kulturpolitische Gesichtspunkt kommt hier ins Spiel durch
das Interesse an zuverldssigen und loyalen Priestern und Schullehrern, deren
Ausbildungsort traditionell die Theologenfakultdt war; 2) (zeigt der auf das
Zitat folgende Text), dass die Beobachtung aller Pflichten als Aufgabe der
Religion betrachtet werden ,kann“?' 3) dass deshalb mit der vorliegenden
Schrift, da sie die Religion zum Gegenstand hat, selbst ein Beispiel dieser
Art von Zensur gegeben werden soll, d. h. Kant befiirwortet im Prinzip die
Zensur seiner eigenen Schrift; er ist nicht schlechthin gegen Zensur einge-
stellt, sondern halt sie im Gegenteil fiir notwendig. Aber er weist zugleich auf
notwendige Bedingungen hin, die bei der Ausiibung des Zensurgebotes zu
beachten sind. Die wesentliche Bedingung ist, 4) dass die mit dem gebotenen
Gehorsam verbundene ,, Achtsamkeit® nicht als eine solche gegen ein iso-

20 Tbidem (6:8.7-8).
2l Tbidem (6:8.8-9).

58



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

liertes Gesetz ,,im Staat” mifSzuverstehen ist, sondern ,,nur durch vereinigte
Achtung fiir alle vereinigt bewiesen werden® kann,** m. a. W,, die ,, Achtsam-
keit“ muss sich als universelles Gesetz erweisen, das sich durchgéngig selbst
bestimmt, und zwar so bestimmt, dass es keine Ausnahme mehr von dieser
Regel zuldsst.

Die Zensurausiibung wird hier von Kant auf folgende Weise konstruiert:
Der Zensor (oder ,Biicherrichter®) erscheint in zweifacher Gestalt als Repra-
sentant der Theologie, die damit eine Doppelzensur ausiibt: Der seelenhei-
lende Priester wird in seiner Biicherzensur zugleich vom Wissenschaftskura-
tor seiner Fakultét kontrolliert. Dieser letzte, der Gelehrte der theologischen
Fakultat, ist als ,Oberzensor* berechtigt und beauftragt, als Glied der Univer-
sitdt ,,alle Wissenschaften zur Cultur und zur Verwahrung gegen Beeintréch-
tigung” zu tiberwachen. Da der Theologe aber in beiden Funktionen ,Bibel-
Theologe® ist, so wird die Selbstkontrolle der Theologie zum Problem, und es
kann geschehen, dass er ,,um den Stolz der Wissenschaften zu demiithigen’,
in alle Wissenschaftsgebiete als Vormund eindringt. Es geht Kant darum, die-
se Grenziberschreitung durch eine ,,Obercensur® zu verhiiten.®

Von der ,,biblischen Theologie“ unterscheidet Kant eine ,,philosophische
Theologie®, die in die Philosophie gehort. Das Verhiltnis beider Fakultiten
zueinander (als der obersten zur unteren), bestimmt sich in Hinsicht auf das
Zensurrecht in doppelter Weise: einerseits hat die philosophische das Recht,
alle Gegenstande der Theologie mitzubenutzen (selbst aus der Bibel zu zi-
tieren), unter der Bedingung, dass sie ,innerhalb der Grenzen der bloflen
Vernunft bleibt?* d. h. dass sie sich keine Eingriffe auf die Interessensgebie-
te der anderen Wissenschaften erlaubt. Insofern hat die Philosophie ,volle
Freiheit“” sich auf fremden Wissenschaftsgebieten umzusehen und auszu-
breiten. Sie ist aber hinsichtlich des Verwendungszwecks klar beschrankt: sie
darf die aus der Theologie geschopften Materialien ,,nur fiir sich“*® benut-
zen, d. h. es ist ihr nicht gestattet, ihre philosophische Lehrmeinung in die

22 Tbidem (6:8.13).
23 Ibidem (6:8.25-9.5).
24 Tbidem (6:9.8-9).
25 Tbidem (6:9.13).
2 Ibidem (6:9.11).

59



WERNER EULER

Theologie ,,hineinzutragen®,” um diese zu manipulieren und iiberhaupt das
Privileg der geistlichen Lehre der Theologie anzutasten. Das Zensurrecht der
theologischen Fakultdt hat die Funktion, eine solche Grenziiberschreitung
zu verhiiten, und zwar hat sie hier nur in diesem Falle das ausschlief3liche
Recht der ,.erste[n] Zensur®, d. h. der Oberzensur, und dieses hat die philo-
sophische zu respektieren und sich ihr damit zu unterwerfen. Denn umge-
kehrt geht das Recht der Theologie nicht so weit, sich nun ihrerseits Eingriffe
in die philosophische Verwendung theologischer Begriffe zu erlauben. Thre
Zensurfunktion umfafit in Hinsicht auf die Philosophie nur die Aufgabe zu
verhiiten, dass jene in ihr Gebiet fremde Begriff ,,hineintrigt*®

Indem die Philosophie mit der Moraltheologie sozusagen eine eigene,
genuine, von der praktischen Vernunft getragene Religionslehre hat, ist sie
gegen die Bevormundung durch die Theologie geschiitzt.

Eine Abgrenzung der Philosophie von den iibrigen Wissenschaften und
ihren spezifischen Gegenstdnden, ist Kants Anliegen auch in anderen Fra-
gestellungen, u. a. im Verhiltnis zur Medizin, zu den Rechtswissenschaften,
zur Mathematik. Zu Recht kann er deshalb auch in seinem Verteidigungs-
schreiben gegen die preuflische Zensurbehorde darauf verweisen, dass ihn
der Vorwurf der Einmischung der Philosophie in Fragen der Theologie am
wenigsten treffe, da gerade er den Fehler der Grenziiberschreitung ,,jederzeit
geriigt und dawider gewarnt habe“*

Der Eingriff der Philosophie in die Theologie geht aber immerhin so weit,
dass Kant ihr prophezeien kann, dass sie ohne oder sogar gegen die Vernunft
auf Dauer nicht bestehen werde.* Er sieht sich ermutigt, den Absolventen
der Theologie nahezulegen, an ihr Studium der biblischen Theologie ,,noch
eine besondere Vorlesung iiber die reine philosophische Religionslehre® als
notwendige Vervollstaindigung ihrer Ausbildung anzuschlief3en. , Leitfaden®
dafiir konnte ein Buch wie die vorliegende Religionsschrift des Autors sein.*

¥ Ibidem (6:9.11). Im Streit der Fakultiten behauptet Kant aber, er habe mit seiner Religi-
onsschrift ,,einen moralischen Sinn“ in Glaubenssitze hereingetragen (7:39.6-8).

8 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft (6:10.2).

2 Kant, Der Streit der Fakultiiten (7:7.32-35).

30 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft (6:10.19-20).

31 Tbidem (6:10.20-27).

60



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

Eine solche Koalition zwischen Bibeltheologie und philosophischer Theolo-
gie (moralischer Religion) wird erst durch die scharfe Trennung und Vervoll-
standigung ihrer jeweiligen Wissenschaften moglich. Damit ist zugleich das
Feld fiir das Konkurrenzverhaltnis im Streit der Fakultdten er6ffnet.

In der Fakultitenschrift nimmt die Betrachtung des Streits zwischen der
theologischen und der philosophischen Fakultit relativ breiten Raum ein.*
Es ist hier nicht moglich, den interessanten Aspekten dieser Auseinanderset-
zung und Kants Losungsvorschldgen im einzelnen nachzugehen.

Die ,,Materie“ ihres Streits lasst sich aber immerhin am Gegensatz von
»Kirchenglauben®, der auf Statuten und dufleren Gesetzen beruht und vom
biblischen Theologen vertreten wird, und dem ,Religionsglauben® des
~Vernunftgelehrte[n] der auf inneren Vernunftgesetzen beruht, festmachen.
In dieser Hinsicht ist die Theologie als ,,Inbegrift gewisser Lehren als gottli-
cher Offenbarungen® von der Religion als Inbegriff ,,aller unserer Pflichten
tiberhaupt als gottlicher Gebote® unterschieden.?* Der Unterschied zwischen
Religion und Moral ist hierbei nur ein formaler, behauptet Kant, ndmlich
dass Religion ,eine Gesetzgebung der Vernunft [ist], um der Moral durch
die aus dieser selbst erzeugte Idee von Gott auf den menschlichen Willen zu
Erfillung aller seiner Pflichten Einfluf} zu geben®**

Kants Vorschlag zur religionsphilosophischen Erweiterung des Theolo-
giestudiums tragt dem historischen Umstand Rechnung, dass in den staat-
lichen Verordnungen zur akademischen Ausbildung bereits festgelegt war,
welche Auflagen und Beschrankungen die Philosophie im Verlauf ihrer Be-
schiftigung mit Fragen der Theologie zu beachten hatte. Diese Bestimmun-
gen werden in Kants Fakultdtenschrift im Grund blofl wiederholt.

3. Inwiefern fithrt die Moral ,,unumgénglich zur Religion*?

Zur dritten Frage (der Bestimmung der Religion als Verldngerung der Mo-
ral). An zwei Stellen der ersten Vorrede zur Religionsschrift wird die Religion

32 Kant, Der Streit der Fakultiten (7:36-75).
3 Ibidem (7:36).
3 Tbidem.

61



WERNER EULER

von Kant zwar nicht als Grund, wohl aber als notwendige Folgerung aus der
Moral begriffen.?” Das ist zugleich der Hauptgesichtspunkt, der sie mit einem
(mutmafilich hinlinglichen) Argument von den Religionsbetrachtungen in
den drei kritischen Hauptschriften unterscheidet. Obwohl sie ,,innerhalb“ der
Grenzen der bloflen Vernunft steht (und stehen muss), zu deren Standpunkt
sie fithren soll, so kann sie doch nicht ,,auflerhalb” derselben operieren. Aber
sie ist mit dem Anspruch ihrer Erweiterung ,,zur Idee eines machthabenden
moralischen Gesetzgebers aufler dem Menschen® verbunden.*

Diese Erweiterung formuliert Kant in der Fuf3note zum Text auch als den
»oatz es sei ,ein Gott, mithin [...] ein hochstes Gut in der Welt“?” Dieser
»Satz“ sei ein synthetischer Satz (,,Glaubenssatz®) a priori,”® der tiber den Be-
griff der Pflicht und den des moralischen Gesetzes hinausgehe. Wie ein sol-
cher ,,Satz“ moglich sei, konne er an dieser Stelle nicht vorfiihren, aber diese
Fufinote enthalte zumindest den ,,Schliissel zur Auflosung dieser Aufgabe“*
Die Auflésung ist in jedem Fall sehr problematisch, da sie die Verwendung
des Begriffs des Endzwecks und desjenigen des empirischen subjektiven
Zwecks der Gliickseligkeit einschliefdt (die Kant in der Konzeption der Tu-
gendlehre in der Metaphysik der Sitten in dieser Weise dann nicht mehr be-
nutzen wird).

Der Wille jenes angezeigten (gottlichen) ,,Gesetzgebers® enthélt den End-
zweck der Schépfung in Ubereinstimmung mit der Forderung des Endzwecks
des Menschen (d. i. des an anderer Stelle auch explizit genannten ,,h6chsten
Guts“).*

Uber die »Heiligkeit“ des moralischen Gesetzes als Gegenstand der ,,grof3-
ten Achtung“ wird auf die exekutive Gewalt als ,,Ursache® geschlossen. Die-

35 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft (6:6.8, 8.37).

% Ibidem (6:6.9).

37 Ibidem (6:6.14).

38 Vgl. Streit der Fakultiten, 1. Abschnitt: ,Unter Glaubenssitzen versteht man nicht, was
geglaubt werden soll (denn das Glauben verstattet keinen Imperativ), sondern das, was in
praktischer (moralischer) Absicht anzunehmen méglich und zweckmafig, obgleich nicht
eben erweislich ist, mithin nur geglaubt werden kann“ (7:42.3-6).

3 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloffen Vernunft (6:6.24-25).

40 Tbidem (6:6.8-11).

62



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

se Ursache ist ein ,,Gegenstand der Anbetung“ als Pendant zum moralischen
Gesetz.*!

Wo findet man aber nun ein schliissiges Argument fiir Kants Behauptung,
die Moral fiihre notwendig zur Religion?** Woraus ergibt sich die Notwendig-
keit eines moralischen Gesetzgebers ,,aufler dem Menschen?

Es scheint einzig in dem beobachteten menschlichen Unvermégen zu lie-
gen, das moralische Gesetz vollstindig zu befolgen, um damit Gliickseligkeit
und Sittlichkeit in Einklang miteinander zu bringen. Der moralische Weltur-
heber und Gesetzgeber gleicht nach Kants Vorstellung den Mangel aus, in-
dem er ursichlich ,Vorsorge“ tragt, dass jener Einklang bewirkt wird.**

Die Zweckursache im Hinblick auf die Befolgung des moralischen Ge-
setzes scheint somit in der Konzeption der Religionsschrift von 1793 - allen
gegenteiligen Versicherungen Kants zum Trotz - der Grund der notwendigen
Ergianzung der Moral durch die Religion zu sein (wenngleich — wie Kant be-
hauptet — nicht in begriindender Funktion).

Dass die Religion notwendige Folge der Moral ist, bedeutet aber zugleich,
dass die Moralbegriindung durch die Selbstverpflichtung des Menschen auf
der Basis des moralischen Gesetzes aus seiner eigenen Vernunft keiner Idee
eines iibernatiirlichen Wesens bedarf, weder um die Pflicht zu erkennen,
noch um als Triebfeder neben dem Gesetz die Pflicht zu beobachten.** Die
Religion kann den Mangel an Moralitdt in dieser Hinsicht nicht ersetzen. Auf
der Grundlage der praktischen Vernunft ist die Moral vielmehr ,,sich selbst
genug®; sie benotigt weder objektiv noch subjektiv die Religion.*” Die Moral
bedarf auch zur Ausfithrung und Erkenntnis der Pflicht keines Zwecks als
materialen Bestimmungsgrund des Willens.* — Auf der anderen Seite ist der
Mangel zu beriicksichtigen, dass keine Willensbestimmung ohne eine Bezie-
hung auf einen Zweck auskommt, da der Wille ja immer eine Wirkung nach
sich zieht. Ein solcher Zweck wire aber nur die notwendige Folge von Maxi-

41 Tbidem (6:6.12-7.2).

2 Thidem (6:6.8, 8.37).

4 Ibidem (6:7.42, 8.33-37).

4 Tbidem (6:3.3-7).

4 Ibidem (6:3.11-14).

4 Thidem (6:3.17-4.1, 4.11-12)

63



WERNER EULER

men. Die Vorstellung der Wirkung des Willens ,,als Folge” der Bestimmung
der Willkiir durchs Gesetz macht den Zweck aus, der notwendig zur Hand-
lungsabsicht hinzugedacht werden muss.”” ,,Aus der Moral geht“ insofern
»ein Zweck hervor* obwohl die Moral zum ,Rechthandeln® neben dem
formalen Gesetz nicht auch noch einer Zweckbestimmung bedarf.*’

Um dennoch eine Zweckerweiterung in der Religion zu rechtfertigen,
verweist Kant auf das Vernunftinteresse an der Beantwortung der Frage nach
dem Ergebnis (der Folge) des ,,Rechthandeln[s]. Die Bedeutung dieser Frage
ergibt sich aus der Schwiche des moralischen ,,Rechthandeln[s]“ des Men-
schen, bei dessen Verfehlung wir - quasi als Substitut — unser Handeln auf
einen Zweck richten, ,,um damit wenigstens zusammen zu stimmen“>° Die-
ses Substitut ist nun die uns schon hinldnglich bekannte ,,Idee eines hochsten
Guts in der Welt“*! Dieses hat die Funktion die ,formale Bedingung aller
Zwecke, wie wir sie haben sollen (die Pflicht)“ und das damit iibereinstim-
mende Bedingte aller Zwecke, ,,die wir haben® (Gliickseligkeit) zu vereinen.
Es ist m. a. W. ein Zweckformalismus, der den Gesetzesformalismus zu er-
ginzen hat.

Nun ist der weitere Argumentationsschritt in der ersten Vorrede der Re-
ligionsschrift nur eine Wiederholung dessen, was Kant in der zweiten und
dritten Kritik bereits ausgefiihrt hat: Die Moglichkeit der ,,Idee eines hoch-
sten Guts in der Welt“ setzt notwendig die Annahme eines ,hohere[n],
moralische[n], heiligste[n] und allesvermogende[n] Wesen[s]“ voraus, das
allein die beiden angefiihrten ,,Elemente® (d. i. Pflicht und Gliickseligkeit) zu
vereinigen vermag.*

«

Diese Ubersteigerung menschlicher moralisch-praktischer Vermdgen im
Auflermenschlichen wird indessen dem moralischen Unvermégen im Hin-
blick auf die Méglichkeit seiner Vervollkommnung nichts hinzutun. Kant
behauptet zwar: diese hohere Idee sei ,,doch nicht leer*>” (weil sie den ,,End-

47 Tbidem (6:4.12-25).
4 Ibidem (6:5.1-2).
4 Ibidem (6:4.25-5.2).
0 Ibidem (6:5.1-7).
1 Ibidem (6:5.11-12).
2 Ibidem (6:5.11-14).
3 Ibidem (6:5.15).

64



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

zweck® enthalte, ohne welchen unsere natiirlichen Bediirfnisse ,,ein Hindernif3
der moralischen Entschlieflung® wéren)** — aber es ist nicht zu ersehen, worin
ihre unterstiitzende Funktion fiir das moralisch-praktische Urteil besteht.

4. Wohin gehort die Religion?

Es sind zwei heterogene Aspekte, die Kant hervorhebt und die sich nicht
zusammenbringen lassen: einerseits geht die hochste moralische Idee ,,aus der
Moral hervor®, insofern ,,das moralische Gesetz will, daf8 das hochste durch
uns mogliche Gut bewirkt werde®;> andererseits ist sie ,,nicht die Grundla-
ge derselben’, insofern der Zweck ,,schon sittliche Grundsétze voraussetzt®.>
Meine Frage, die sich daran ankniipft, lautet: Wie kann etwas, das notwen-
dige Folge eines Anderen ist, nicht zu dessen Grund als Bedingung gehoren?
Wird mit der Teilung von Grund und Folge nicht auf ein Problem rekurriert,
das mit der Zensurforderung seiner Religionsschrift erst auftrat?

Zwischen diesen beiden Gesichtspunkten schwankt Kants Auffassung
tiber das Verhiltnis zwischen Moral und Religion im Wechselspiel zwischen
Grund und Folge, Bedingtem und Bedingung hin und her.

So kommt es, dass die hochste Zweckidee allem Anschein nach doch eine
starkere Funktion hat als die von Kant behauptete blofie Folge aus der Mo-
ral, ndmlich die eines ,,besonderen Beziehungspunkt[s] der Vereinigung aller
Zwecke“”” Diesen muss man auch als einen Grund der Einheit aller Zwecke
gelten lassen, iiber den sich die besonderen moralischen Zwecke erst bestim-
men lassen. Denn schlieflich bringt Kant diese Funktion der Einheitsbe-
griindung mit der Hauptaufgabe in Zusammenhang, deren Losung er mit der
Kritik der Urteilskraft anstrebte, namlich die ,Verbindung der Zweckmaflig-
keit aus Freiheit mit der Zweckmafligkeit der Natur®, und hier in der ersten
Vorrede der Religionsschrift wird nun behauptet: dieser ,.Verbindung® wer-

5 Tbidem (6:5.17-19).
55 Ibidem (6:5.35-36).
5 Tbidem (6:5.19-21).
57 Ibidem (6:5.24-25).

65



WERNER EULER

de durch den ,,Endzweck aller Dinge® ,,allein® ,,objectiv praktische Realitdt
verschafft®®

Wir sehen also an dieser Stelle das Wiedererstarken des am Ende der
Kritik der Urteilskraft entworfenen Projekts einer ,Ethikotheologie®, dessen
Funktion immer noch die gleiche ist, hier aber aus dem Blickwinkel der Mo-
raltheologie selbst betrachtet und beurteilt wird, d. h. aus dem Blickwinkel
der menschlichen Erweiterung im Hinblick auf einen allumfassenden End-
zweck, der aus keinem Grund hervorgehen soll.

Wenn nun die Idee des hochsten Gutes in der Welt als ,,das hochste durch
uns mogliche Gut® durch das moralische Gesetz selbst gefordert wird (wie
Kant behauptet),” die Einlosung dieser Forderung wegen des menschlichen
Unvermogens aber offen bleibt, so erweist sie sich als der Vernunftforderung,
Moral und Gliickseligkeit miteinander in Einklang zu bringen, nicht addquat.
Jedoch zwingt die Vernunft dazu - das ist die ultima ratio eines Gedanken-
experimentes Kants in der ersten Vorrede® — die Notwendigkeit der Zusam-
menfithrung von Moralitdt und Gliickseligkeit in der Idee des hochsten Guts
anzuerkennen, was wiederum die Existenz des moralischen ,Bediirfnisses’

des Menschen ,,beweist®, ,,zu seinen Pflichten sich noch einen Endzweck, als
den Erfolg derselben, zu denken®*!

Dass die Menschen am moralischen Gesetz nicht ,,genug haben’, um zum
pflichtgeméflen Handeln in der Lage zu sein, sondern dariiber hinaus noch
eines Endzwecks als erwartetes Ergebnis ihres moralischen Tuns bediirfen,®
um ihn sich zuerst zur Absicht zu machen oder die Moralitét in seiner Ab-
sicht zu beweisen, beruht allein auf den ,,unvermeidlichen Einschrinkungen
des Menschen und seines [...] praktischen Vernunftvermogens®.®

Auch hier in dieser langen Fufinote fithrt die Begriindung der Notwen-
digkeit der Erweiterung der Moral in der Religion iiber die Zweck-Konstrukti-
on. Nicht nur das Gesetz als Gegenstand der Achtung, sondern an demselben

5 Thidem (6:5.25-28).
% Ibidem (6:5.35-36).
%0 Tbidem (6:5.28-6.7).
¢l Tbidem (6:6.5-7).

% Thidem (6:7.15-20).
63 Thidem (6:7.20-26).

66



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

auch etwas, das geliebt werden kann, sei dasjenige, was der Mensch suche.®*
Damit erweitere sich das Gesetz durch sich selbst zugunsten des geliebten Ge-
genstandes ,,zu[r] Aufnehmung des moralischen Endzwecks der Vernunft
unter seine Bestimmungsgriinde“® Und der synthetische Satz a priori, der
die Setzung des hochsten Guts in der Welt als den Endzweck fordert, wer-
de ,durch das moralische Gesetz selber eingefiihrt“® Diese Erweiterung
der praktischen Vernunft iiber das moralische Gesetz hinaus sei durch zwei
Griinde moglich, 1) dadurch, dass das moralische Gesetz ,,auf die Naturei-
genschaft des Menschen, sich zu allen Handlungen noch aufler dem Gesetz
noch einen Zweck denken zu miissen, bezogen wird“;®” 2) dadurch (,,nur
dadurch®),%® dass der Mensch auch ,das Princip a priori der Erkenntnify
der Bestimmungsgriinde einer freien Willkiir in der Erfahrung tiberhaupt
enthalt“®

Es ist also der Rekurs auf Erfahrung, der den eigentlichen Grund der Er-
weiterung liefert. Denn in der Erfahrung zeigen sich die ,Wirkungen der
Moralitdt in ihren Zwecken®® und die Erfahrung ist es insofern auch, die
~dem Begriff der Sittlichkeit als Causalitéit in der Welt objective, obgleich nur
praktische Realitét verschafft“”!

Diese Realisierung der Sittlichkeit in der Erfahrung zu beobachten (die
von Kant als eine Aufgabe der Religion betrachtet wird),”? soll zugleich
»als Ursache der Herbeifithrung des hochsten Guts (als Zwecks) gedacht
werden“”® Nun ist das menschliche Vermégen nicht ausreichend, ,,die Gliick-
seligkeit in der Welt einstimmig mit der Wiirdigkeit gliicklich zu sein zu be-
wirken® (also auch nicht, sie zu beobachten!). Deshalb miisse nun ,ein allver-
mogendes moralisches Wesen als Weltherrscher angenommen werden®, das

% Tbidem (6:7.26-28).
% Ibidem (6:7.28-30).
% Tbidem (6:7.31-33).
7 Ibidem (6:7.34-36).
% Tbidem (6:7.38).

% Tbidem (6:7.38-39.
70 Tbidem (6:7.40).

71 Ibidem (6:7.40-42).
72 Tbidem (6:8.8).

7 Tbidem (6:8.33-34).

67



WERNER EULER

dafiir ,Vorsorge® trage, und in diesem Sinne fithre die Moral ,,unausbleiblich
zur Religion®”

Im ,,Beschlufl“ der Ethik am Ende der Tugendlehre in der Metaphysik der
Sitten sagt Kant im Untertitel: ,,Die Religionslehre als Lehre der Pflichten gegen
Gott liegt aufSerhalb den Grenzen der reinen Moralphilosophie“.”> Auch hier
stellt er die Frage nach der ,Grenzbestimmung der Wissenschaft, zu der die
Religionslehre gehort, unbeschadet der Tatsache, dass sie zur ,allgemeinen
Pflichtenlehre” gehoren soll. Ist sie nun ein Teil der Ethik oder liegt sie ,,ganz
auflerhalb einer rein-philosophischen Moral“?7¢

Kant kommt zu dem Schluf3, dass sie im Hinblick auf das ,,Formale aller
Religion® (Religion in dem Sinne genommen, dass sie ,,'der Inbegrift aller
Pflichten als [...] gottlicher Gebote™ sei), zwar zur philosophischen Moral
gehore in der Hinsicht, dass sie die ,Religionspflicht® als ,,Beziehung der
Vernunft auf die Idee von Gott“ beinhalte; aber es wiare ein Mif$verstandnis,
sie als Pflicht gegen Gott zu interpretieren. Denn es liege hier nur ein ,,sub-
jectiv-logisch[er] Grund®“ vor, menschliche Pflichten im Zusammenhang
mit der Gottesidee zu denken. Im eigentlichen Sinne sei diese vermeintliche
Pflicht gegen Gott nur ,,Pflicht des Menschen gegen sich selbst“”” — In mate-
rialer Bedeutung hingegen wire Religion Offenbarung und als solche macht
sie ,keinen Theil der reinen philosophischen Moral“ aus.”® Sie gehort daher
nicht in die Ethik: ,Religion also, als Lehre der Pflichten gegen Gott, liegt
jenseit[s] aller Grenzen der rein-philosophischen Ethik hinaus“’ Sie kann
nicht in eine Lehre der Ethik mit aufgenommen werden.® Kant beanstandet
schliefllich den Titel seiner eigenen Schrift, wenn er bemerkt: eine ,,Religion
innerhalb den Grenzen der bloflen Vernunft® sei nicht ,,aus blofler Vernunft
abgeleitet“3' Weil sie vielmehr auch ,,auf Geschichts- und Offenbarungsleh-
ren gegriindet“ sei und deren Ubereinstimmung mit der reinen praktischen

74 Tbidem (6:8.34-37).

75 Tbidem (6:486.2-3).

76 Tbidem (6:487.1-7).

77 Tbidem (6:487.22).

78 Tbidem (6:487.35-36).
7 Tbidem (6:487.37, 488.1)
% Tbidem (6:488.3-4).

81 Tbidem (6:488.6).

68



Religion und Theologie in Kants Religionsphilosophie

Vernunft enthalte, sei sie ,auch nicht reine, sondern auf eine vorliegende
Geschichte angewandte Religionslehre, fiir welche in einer Ethik, als reiner
praktischer Philosophie, kein Platz“ sei.®

Kants Pladoyer fiir eine Religion ,,innerhalb der Grenzen® der blofen Ver-
nunft ist keine Forderung nach einer Begriindungsfunktion der Religion als
Ethik. Vielmehr ist sie eine Forderung, die sich fiir ihre Anwendung als Reli-
gionslehre erst ergibt. In diesem Falle ist sie auch nicht ,,aus“ blofler Vernunft
abgeleitet.

Literaturverzeichnis

Kant Immanuel. 1900-. Kants gesammelte Schriften, hrsg. von der Koniglich Preu-
lischen Akademie der Wissenschaften. Berlin: Georg Reimer, danach Walter de
Gruyter.

Kant Immanuel. 1978. Lectures on Philosophical Theology. Ubers. v. Allen W. Wood,
Gertrude M. Clark. Ithaca-London: Cornell University Press.

Rod Wolfgang. 1992. Der Gott der reinen Vernunft. Die Auseinandersetzung um den
ontologischen Gottesbeweis von Anselm bis Hegel. Miinchen: C. H. Beck.

82 Tbidem (6:488.9-12).



