
Kwartalnik

52(2020)4, ss. 49–72

ISSN 1731-5638 (print)
ISSN 2391-7598 (online)

Piotr Kopiec
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II

petrko@kul.pl

ORCID 0000-0002-0581-0737

Teologicznie o  krytyce kapitalizmu: 
ujęcie Johna Milbanka i  ruchu Radykalnej Ortodoksji*

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/TiCz.2020.050

Streszczenie. Krytyka kapitalizmu jest w  ostatnich kilkunastu latach coraz 
częstszym polem zainteresowania teologów. Motyw ten jest także częstym przedmiotem 
oficjalnego nauczania Kościołów i  organizacji ponadwyznaniowych i  ekumenicznych. 
Współczesny kapitalizm jest często ujmowany jako wywołujący zagrożenie dla społe-
czeństwa i środowiska naturalnego i jednocześnie jako poważna przyczyna sekularyzacji 
i dechrystianizacji. Celem artykułu jest prezentacja fragmentu refleksji Johna Milbanka, 
odnoszącego się do krytycznej oceny kapitalizmu i  ukazanie jej na tle podsumowania 
najważniejszych teologicznych punktów programowych szkoły Radykalnej Ortodoksji, 
teologicznego środowiska, którego Milbank jest liderem. W  artykule zostaje przepro-
wadzony analityczny komentarz wybranych tekstów Milbanka, tak zestawionych, aby 
w możliwie reprezentatywnym stopniu osiągnąć zamierzone cele.

Słowa kluczowe: Radykalna Ortodoksja; kapitalizm; anglikanizm; ekonomia 
daru; chrześcijański socjalizm.

*  Artykuł został opublikowany w ramach projektu finansowanego przez Narodowe 
Centrum Nauki, nr 2018/31/B/HS1/01254.



50 Piotr Kopiec

Abstract. Theologically on the Criticism of Capitalism: the Approach of John 
Milbank and the Radical Orthodoxy Movement. The critique of capitalism increasingly 
has attracted much interest from theologians in the last decades. The topic is also the 
official teaching of both the Churches and ecumenical organizations. Contemporary 
capitalism is frequently regarded as a threat to societies and environment and, simulta-
neously, as a serious cause of secularization and dechristianization. The article presents 
selected concepts of John Milbank’s reflection that refers to the criticism of capitalism and 
shows it in the perspective of a summary of the crucial theological points of the Radical 
Orthodoxy movement. The text is an analytical commentary on the selected works of 
Milbank that have been compiled in order to achieve the intended goals. 

Keywords: Radical Orthodoxy; capitalism; Anglicanism; economy of gift; Chris-
tian socialism.

Na teologicznej mapie nowych kierunków istotne miejsce zajmuje 
od kilku dekad ruch tzw. Radykalnej Ortodoksji (Radical Orthodoxy, dalej 
RO). Nazwa może budzić zaskoczenie, idzie bowiem pod prąd intuicji. 
Zarówno radykalność głównych tez ruchu, jak i ich ortodoksja mają bo-
wiem specyficzne znaczenie odczytywanej na nowo ich inherentności we 
współczesnych okolicznościach epistemologicznych. Dotyczy więc raczej 
sfery intelektualnej, a nie moralnej czy związanej ze stylem życia. Szkoła 
RO jest antyliberalna, ale w  znaczeniu odnoszącym się do teologiczne-
go liberalizmu, to jest podkreślania roli indywidualnego doświadczenia 
religijnego w  poznaniu teologicznym. Jej antyliberalizm zasadza się na 
ustawicznym podkreślaniu powrotu do Chalcedonu, teologii patrystycz-
nej oraz średniowiecznej. Z  drugiej strony wiele jej twierdzeń jest nie 
do przyjęcia dla chrześcijan konserwatywnych, niezależnie od wyznań, 
oskarżających jej przedstawicieli właśnie o  liberalizm1. Już ten bardzo 
lapidarny opis świadczy o  kontrowersjach, jakie wśród teologów wzbu-
dza ten kierunek. Do kontrowersji przyczyniają się również „autorskie” 
znaczenia przypisywane powszechnie znanym pojęciom, jak na przykład 
socjalizm, czy też niedostateczna, jak na szkołę deklarującą ortodoksję, 
uwaga przypisywana Kościołowi. 

1  P. Hedges, Is John Milbank’s Radical Orthodoxy a  Form of Liberal Theology? 
A Rhetorical Counter, „The Heythrop Journal” 51 (2010), s. 795 (795–818). 



51Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

Szkoła RO podejmuje również temat krytyki kapitalizmu. Koron-
nym przykładem jest tutaj refleksja Johna Milbanka, lidera i twórcy tego 
środowiska teologicznego, autora, który wielokrotnie wypowiadał się na 
ten temat w  licznych mniejszych formach, jak artykuły czy wywiady. 
Reprezentatywnym źródłem tej krytyki jest jego kluczowa publikacja 
zatytułowana Teologia i  teoria społeczna (Theology and Social Theory), 
od której zresztą rozpoczyna się pochód refleksji ruchu RO i  samego 
Milbanka przez środowiska teologiczne i akademickie.

RO wpisuje się tym samym w pewną tendencję akademickiej teo-
logii. Należy tu bowiem podkreślić, że krytyka kapitalizmu jest w ostat-
nich kilkunastu latach coraz częstszym polem zainteresowania teologów, 
zarówno katolickich, jak i protestanckich (w mniejszym stopniu również 
prawosławnych). Motyw ten jest także przedmiotem oficjalnego nauczania 
Kościołów i organizacji ponadwyznaniowych i ekumenicznych: wystarczy 
wspomnieć choćby encyklikę Franciszka Evangelii gaudium czy szereg 
deklaracji podejmowanych przez takie instytucje, jak Światowa Wspólnota 
Kościołów Reformowanych. O ile jednak w przypadku Kościołów refleksja 
ta jest raczej stricte teologiczna, odwołująca się do argumentacji biblijnej, 
patrystycznej i  historycznoteologicznej, o  tyle interpretacje indywidual-
nych teologów są interdyscyplinarne. Teologiczne są w nich punkt wyjścia 
i  punkt odniesienia, które spinają klamrą wnioskowania posiłkujące się 
ekonomią, socjologią i filozofią.

Celem artykułu jest prezentacja fragmentu refleksji Johna Milban-
ka, odnoszącego się do krytycznej oceny kapitalizmu i ukazanie jej na tle 
podsumowania najważniejszych teologicznych punktów programowych 
szkoły RO, ze szczególnym uwzględnieniem wkładu samego Milbanka. 
Przedstawienie to ukazuje również charakterystyczne kierunki środowi-
ska teologicznego skupionego wokół angielskiego myśliciela i  sposoby 
konstruowania stanowisk wobec poszczególnych kwestii odnoszących się 
do współczesności. W  artykule zostaje przeprowadzony analityczny ko-
mentarz wybranych tekstów Milbanka, tak zestawionych, aby w możliwie 
reprezentatywnym stopniu osiągnąć zamierzone cele. 



52 Piotr Kopiec

	1.	Jo hn Milbank i R adykalna Ortodoksja: 
główne punkty teologiczne

Głównymi przedstawicielami ruchu (choć zdaniem Paula Hedgesa 
RO właściwie nie jest ruchem, ale teologicznym środowiskiem) są angli-
kańscy teologowie: John Milbank, Catherine Pickstock i  Graham Ward, 
pracujący na różnych brytyjskich uniwersytetach. RO jest jednak ex 
definitio środowiskiem ponadwyznaniowym i ekumenicznym, w którym 
uczestniczą również katolicy i protestanci różnych wyznań. Symbolicznym 
początkiem i jednocześnie manifestem RO jest zbiór esejów opublikowa-
ny w 1999 r. pod tytułem Radykalna ortodoksja: Nowa teologia (Radical 
Orthodoxy: A  New Theology), jakkolwiek już wspomniana wcześniej 
książka Milbanka, wydana w  1990 r., powinna być traktowana właśnie 
jako moment inicjujący kierunek teologicznej refleksji RO. 

Punktem wyjściowym w interpretacji poglądów Milbanka (i całej 
szkoły RO) może stać się stwierdzenie, że jest on zdecydowanym kryty-
kiem nowoczesności i głębokim orędownikiem wydobycia teologii z kąta, 
do jakiego jest ona stawiana już właściwie od XIV wieku2. To stwierdzenie 
dobitnie wyraża zresztą James Smith, jeden z członków ruchu, deklarujący, 
że „celem jest ponowne ustanowienie teologii królową nauk”3.

Angielski teolog opiera swoje tezy na głębokiej analizie kierunków 
w  historii teologii, filozofii oraz nauk społecznych, starając się objąć 
możliwie szeroką reprezentację poglądów i  stwierdzeń dotyczących 
pojęć podstawowych. W pewnym sensie przenosi do dzisiejszej dyskusji 
średniowieczny spór o uniwersalia. Warto przytoczyć tu charakterystykę 
RO sformułowaną przez Roberta Woźniaka, który przyjmuje, że „tym, 
co łączy wspomnianych autorów, jest powrót do myślenia z głębi tradycji 
i pojęć tradycyjnie chrześcijańskich. Pojęcia te stają się instrumentarium 
wchodzenia w twórczy i niepozorowany dialog ze współczesnością. Mil-
bank, Ward i Pickstock przypominają, że prawdziwy dialog ze współcze- 

2  A. Ivorra, La „liturgia” de la Radical Orthodoxy. Entre Catherine Pickstock y Ja- 
mes K. A. Smith, „Scripta Theologica” 43 (2011), s. 163–178.

3  J.K.A. Smith, Introducing Radical Orthodoxy: Mapping a Postsecular Theology, 
Grand Rapids 2004, s. 167. 



53Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

snością nie tylko nie powinien porzucać starych pojęć chrześcijańskiego 
słownika, ale wręcz musi się do nich odwoływać”4. 

Obserwacja współczesnej teologii oraz szerzej, współczesnego 
człowieka, społeczeństwa i  kultury, prowadzi Milbanka do wysunięcia 
zdecydowanego postulatu rehabilitacji znaczenia prawd metafizycznych 
w życiu chrześcijanina, przesuwanych gdzieś w tył za fałszywą pobożność 
i  fałszywą dobroczynność. Można bowiem odkryć, że kryzys chrześci-
jaństwa jest również (poza wieloma innymi czynnikami) wynikiem po-
wszechnego przekonania, że życie ludzkie przebiega w ciemnej próżni jako 
jakiś przypadkowy punkt i że stworzenie jest akcydentalnym rezultatem 
losowego i  materialnego procesu5. Jednocześnie, skoro wieki spychania 
metafizyki w obszar pozanaukowy (wystarczy przypomnieć przejście se-
mantyczne, jakie dokonało się od łacińskiego scientia do współczesnego 
angielskiego słowa science)6 doprowadziły do odebrania jej poznawczej 
wiarygodności, należy, jak podkreśla Milbank, bardziej zatroszczyć się 
o  teologiczną interpretację kosmologicznych, fizycznych i  biologicznych 
aspektów filozofii, tym bardziej że wspomniana przypadkowość czyni 
przypadkowymi również prawa natury. Właśnie kategorie wywodzące 
się z  tych dziedzin tworzą przecież dzisiaj epistemologiczne środowisko 
człowieka. Pokora współczesnej teologii i zadowolenie się aktualnym in-
telektualnym schowkiem albo też z drugiej strony kapitulacja teologów są 
ślepym zaułkiem i zaprzeczeniem nakazu misyjnego. Przeciwnie, Milbank 
wzywa do ataku apologetycznego, który nie będzie bał się zakwestiono-
wać współczesnego ładu epistemologicznego, współczesnego społecznego 
imaginarium, odwołując się do terminu Charlesa Taylora i który będzie 
odważnym przypominaniem istoty teologii chrześcijańskiej. Zauważa, że 
nauka i filozofia, jeśliby uwzględnić zakładaną anarchiczną losowość, są 
zmuszone dzisiaj do stwierdzania nieskończoności możliwych światów, dla 
których jednak nie znajdują cienia empirycznych dowodów. Wyłania się 

4  R. Woźniak, Radykalna Ortodoksja: próba definicji, „Znak” 7–8 (2010) 
nr 662–663, s. 10–20. 

5  J. Milbank, Radical orthodoxy and Protestantism Today: John Milbank in Con-
versation, „Acta Teologica” 37 (2017), s. 43–72. 

6  Można tu przypomnieć o określeniu scientia fidei sformułowanym przez Leona 
Wielkiego. Zob. J. Szymik, Teologia jako nauka wiary, czyli scientia sui generis, „Śląskie 
Studia Historyczno-Teologiczne” 32 (1999), s. 96 (95–104). 



54 Piotr Kopiec

w ten sposób przestrzeń dla metafizycznego kącika, który zawiera w sobie 
obserwację, że regularność, jaką obserwujemy w kosmosie, opiera się na 
działaniach jakiejś immanentnej inteligencji. Przywołując tu Akwinatę, 
można zauważyć, że w  tym przekonaniu o  regularności rzeczywistości 
jest sensus communis, zdrowy rozsądek, rozumiany jako jakiś zmysł we-
wnętrzny, który jest „wspólnym korzeniem i  wspólną zasadą zmysłów 
wewnętrznych”7. Jak zauważa Milbank, przyjmując kategorie biblijne, jest 
to „immanentne dzieło stworzonej Sofii, która paradoksalnie jest iden-
tyczna z  transcendentną i  »personifikującą« (jak to wyrażał Bułgakow) 
istotą Trójjedynego Boga”8. 

Misja chrześcijan obejmuje również ukazywanie światu objawio-
nego, teologicznego (a  więc z  perspektywy chrześcijan – prawdziwego) 
obrazu rzeczywistości. Przypadkowość i  nieprzejrzystość świata, którą 
przedstawia współczesna nauka i  dekonstruktywna filozofia, stawiają 
człowieka w  fałszywym środowisku epistemologicznym. To zdaje się 
twierdzić Milbank, wchodząc w bardziej szczegółowy wywód antropolo-
giczny. Podkreśla, że jeżeli przyjmujemy ciało i  duszę za rzeczywistości 
nieredukowalne, teologia nie może pozostawiać ludzi z  przekonaniem, 
że jako byty stworzone są wywodzeni „horyzontalnie”, a  więc, że ich 
istnienie jest sprawą przypadkowych sił natury. Pierwszym zadaniem 
teologicznej epistemologii jest wykazywanie, że z  jednej strony dusza 
i  intelekt „wyłaniają się”, z  drugiej zaś jednak przez to „horyzontalnie” 
działa „wertykalnie”, że to intelekt jest pierwszą stworzoną rzeczą, dając 
dalej początek duszy i materialnemu światu (odwołując się do Augustyna, 
Tomasza i wielu innych Ojców Kościoła). W konsekwencji, ta pierwotna 
teza epistemologiczna ma całkowicie fundamentalne znaczenie psycho-
logiczno-duchowe, prowadzi bowiem do świadomego przyznania przez 
istotę stworzoną, że stworzenie jest darem. Poznajemy więc siebie, w akcie 
refleksji, jako dar, jednocześnie dla siebie i z siebie9. 

Te podstawowe stwierdzenia teologicznoantropologiczne powinny 
więc być stale przypominane współczesnemu odbiorcy, który, co wszak 
podkreślają właściwie wszyscy teoretycy ponowoczesności, ciągle, ale bez-

7  H. Arendt, Myślenie, Warszawa 1991, s. 91. 
8  J. Milbank, Radical Orthodoxy and Protestantism Today, s. 63. 
9  Tamże, s. 65.



55Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

skutecznie poszukuje sensu. Podobnie, w reakcji na „płynność” nowocze-
sności (liquid modernity), uciekając się do określeń Baumana, remedium 
jest hierarchiczny porządek kosmogoniczny w  chrześcijaństwie, odbija-
jący fundamentalną prawdę wiary dla chrześcijaństwa, jaką jest dogmat 
trynitarny. Jak podkreśla Milbank, przypominając Doktora Anielskiego, 
całość stworzonej rzeczywistości odzwierciedla Trójcę Świętą w systemie 
wychodzących relacji: od przyczyny mechanicznej, poprzez sianie, akty 
zwierzęce, aż po intelekt ludzki, który wymaga tak wewnętrznej, jak 
i  zewnętrznej wypowiedzi „słowa”, powiązanego z  duchowym pragnie-
niem realizacji celu. W ten sposób stworzenia wciąż powracają do siebie 
i w konsekwencji do Boga. Bóg jednak, jak przypomina angielski teolog, 
jest sam w sobie doskonałym samo-powracaniem, nie przez jakąś alienację 
czy odbicie, ale przez wydanie Potomka/Słowa, który jest Jego odzwiercie-
dleniem o tyle tylko, o ile daje mu początek. To samo-powracanie odbywa 
się przez miłość ducha w akcie doskonałego obiegu. Zarazem akt ten jest 
prosty, ponieważ wzajemna miłość Ojca i  Syna wylewa się, jako że jest 
to miłość prawdziwa; jest to również miłość „zwrotna” wylewającego się 
Ducha do Ojca i Syna; a pośrednictwo (przez Syna), chociaż umożliwia 
tą zwrotną cyrkulację, jest ciągle „pośrednictwem mediacyjnym”, pośred-
nictwem zbieżnym z Boską istotą10.

Ten pierwotny porządek opierający się na uczestnictwie stworzenia 
we wspólnocie Trójcy Świętej zostaje przerwany przez grzech pierworodny 
i  „niemożliwe” zatrzymanie trynitarnej cyrkulacji, ale odzyskany przez 
odkupienie, dokonane przez Stwórcę. Milbank ponownie przypomina 
tu św. Tomasza z  Akwinu i  jego uwagę, że przywrócenie pierwotnego 
porządku było możliwe jedynie dzięki działaniu tego, kto ten porządek 
stworzył. Zostaje on ponownie ustanowiony przez akt Inkarnacji i  jej 
przedłużenie w działaniu Ducha Świętego w Kościele11. Angielski teolog, 
odnosząc się do przedstawionego powyżej schematu potwierdza kluczowe 
dla myślenia teologicznego przekonanie, że w ten sposób łączą się meta-
fizyczny z historycznym aspektem teologii. 

Obie te teologiczno-filozoficzne ścieżki wnioskowania, a  więc ta 
o stworzeniu jako darze i ta o istocie i porządku relacji odzwierciedlonym 

10  Tamże, s. 68. 
11  Tamże, s. 70.



56 Piotr Kopiec

w  Trójcy Świętej, właściwie ustawiają epistemologiczny punkt wyjścia. 
Dokonując przeglądu historii teologii w kontekście kształtowanym przez 
współczesność oraz współczesne konieczności i  możliwości człowieka, 
Milbank jednoznacznie ogłasza, że należy dążyć do radykalizacji ortodok-
sji teologicznej, a nie jej liberalizacji. Wskazuje również, że szczegółowo 
ta radykalizacja mogłaby się dokonywać po linii tworzonej przez myślenie 
Orygenesa, Jana Szkota Eriugeny, Mistrza Eckharta oraz Mikołaja z Kuzy. 

Jakby – komentując ten postulat – przywołuje interpretację na-
uczania Orygenesa dokonaną przez Catherine Pickstock, towarzyszkę 
z grupy Radykalnej Ortodoksji, która wykazuje, że teolog z Aleksandrii był 
najważniejszym chrześcijańskim teologiem duchowości, alegorycznej egze-
gezy i wyznaniowej ortodoksji (credal orthodoxy)12, ale też która zauważa, 
że jego ortodoksja przynależała do nieco innego kontekstu metafizycznego 
niż późniejsza myśl teologiczna. Jak stwierdza Pickstock, Orygenes respek-
tował różnicę pomiędzy czasem i  wiecznością, między innymi poprzez 
ujmowanie ludzi (a  nie tylko dusze) w  ich pre- i  postegzystencji, albo 
przez ujmowanie potępienia jako rzeczywistości „przedostatecznej”, jeżeli 
Bóg jest jednocześnie dobry i wszechmocny. 

Z  nauczania Orygenesa czy Eriugeny o  kolektywym ujmowaniu 
zbawienia Milbank wywodzi również znaczenie i rolę Kościoła. Pośrednio 
można dostrzec w tym wnioskowaniu również socjologiczne przekonanie 
o współzależności jednostek oraz ich działań, co przekłada się na teolo-
giczne stwierdzenie, że tak, jak zepsucie kogoś oznacza nieuniknione ze-
psucie innych, tak też nigdy nie zbawiamy się sami. Zbawienie wszystkich 
jest drogą utwierdzenia boskiej chwały. Pasterz, jak stwierdza Milbank, 
troszczy się przede wszystkim o jedną zgubioną owcę, ponieważ z powo-
du tej straty On sam gubi się i  krąży. Ale skoro On nie może się gubić 
i krążyć, owca jest od zawsze i na zawsze, w perspektywie eschatycznej, 
znajdywana13. 

12  Pojęcie wyznaniowej ortodoksji (credal orthodoxy) jest stosowane w  teologii 
anglikańskiej, zwłaszcza w Stanach Zjednoczonych, mające wykazywać, że Kościoły angli-
kańskie (przede wszystkim Kościół episkopalny) zachowują wierność tradycji teologicznej 
określanej przez starożytne wyznania Kościoła powszechnego. Pojęcie to jest jednak 
przedmiotem krytyki zwłaszcza ze strony katolickiej, która zasadza się na wykazywaniu, 
że wierność ta jest fragmentaryczna, nieobejmująca nauczania moralnego. 

13  J. Milbank, Radical Orthodoxy and Protestantism Today, s. 72. 



57Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

Taka eschatologiczna perspektywa implikuje również przekonanie, 
że teologia nie doszła w żadnej mierze do „pełni ortodoksji” (i właściwie 
należałoby tu dodać, że nigdy nie dojdzie do takiej pełni) oraz, że część 
przypuszczalnie „heretyckich” stwierdzeń jest takimi z powodu niedosta-
tecznej refleksji metafizycznej. Na tym stwierdzeniu (między innymi) zasa-
dza się również podkreślana przez całą szkołę RO konieczność rozwijania 
metafizyki. Jest to postulat mający ogromne znaczenie nie tylko dla czysto 
akademickiej dyskusji, lecz także dla Kościoła i  całego chrześcijaństwa. 
Należy bowiem mieć na uwadze pytanie Charlesa Taylora, do którego 
odwołuje się Milbank, ale i wielu innych, że odrzucanie przez społeczeń-
stwa zachodnie chrześcijaństwa jest również powiązane z  odrzuceniem 
lęku przez piekłem, jak i  niechęcią do nadmiernej moralizacji Kościo-
ła, a  także, że chrześcijaństwo współczesne jest jednak inne w  2000 r. 
w  porównaniu do np. 1500 r14. Takie myślenie o  sprawach religijnych 
i teologicznych również jest zbieżne z licznymi pozycjami z zakresu etyki 
opisowej i psychologii społecznej. Współcześnie bowiem zakres regulacji 
prawem (należy dodać stanowionym) oraz normami społecznymi, nawet 
jeżeli nie są sankcjonowane prawnie jest tak dalece sięgający, że ludzie 
uznają strach przed piekłem za zbyteczny. To zresztą jest pochodną 
procesu oświeceniowego „dorastania” świata, który przynosił również 
próby świeckiego zbawienia, skutkujące, jak stwierdza angielski teolog, 
„piekłem na ziemi”. Można powiedzieć, że Milbank odwraca teologiczne 
paradygmaty kształtowane kilkadziesiąt lat wcześniej przez Dietricha 
Bonhoeffera i  wielu innych, tworzące na kilka dekad teologiczny main-
stream na Zachodzie. Niemiecki teolog przyznawał, że metafizyczne po-
znanie Boga musi ustąpić przed oświeceniowym procesem zamykania luk 
w poznawaniu świata. Bóg jako pojęcie nie może być już „zapychaczem 
dziur” (Lückenbüßer) ludzkiego poznania15, a  drogą chrześcijaństwa jest 
trwanie w  elitarnych grupach nakierowanych na moralny radykalizm. 
Milbank przeciwnie, widzi dla teologii drogę wykorzystania poznawczego 
zamieszania w  naukach przyrodniczych i  filozofii, który współczesnego 

14  Ch. Taylor, A Secular Age, Cambridge 2007, s. 13. 
15  D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der 

Haft, Ch. Kaiser Verlag, München 1955, s. 210. 



58 Piotr Kopiec

człowieka czyni bezbronnym wobec pytań egzystencjalnych, mniejszą 
uwagę przywiązując do sfery moralnej. 

	2.	 Ocena marksistowskiej krytyki kapitalizmu

Jak zaznaczono na wstępie, szkoła RO ostro krytykuje nowocze-
sność. Milbank i inni teologowie RO sprawiają za to wrażenie przekona-
nych, że okres ponowoczesny niesie ze sobą szanse zmiany epistemologicz-
nej (co trochę przypomina Thomasa Kuhna „zmianę paradygmatyczną” 
(paradigm shift) w perspektywie teologicznej16) i że teologia musi aktywnie 
uczestniczyć w tym przejściu, pokazując porządek oparty na teologicznej 
ortodoksji chrześcijaństwa. Częścią tego działania jest wskazywanie na 
szczegółowe symptomy (i  jednocześnie elementy) nowoczesności, które 
sprzeciwiają się jej porządkowi, z sekularyzmem na czele. Należy do nich 
również kapitalizm. 

Zwięzła prezentacja głównych kierunków szkoły RO i  teologii 
samego Milbanka pozwala lepiej zrozumieć jego krytykę kapitalizmu. 
Angielski teolog rozwija swoją interpretację kapitalizmu pomiędzy Mark-
sem, Weberem, Preudhonem i Ruskinem, odnosząc się zwłaszcza do tego 
pierwszego i wykorzystując najważniejsze punkty teorii marksistowskiej, 
aby wykazać, że teoria ta jest w swej krytyce nieadekwatna. W tle komen-
tarza do marksistowskiej krytyki kapitalizmu przedstawia jego istotę i roz-
wija jego ocenę z punktu widzenia chrześcijańskiej wizji społeczeństwa. 

Według Marksa kapitalizm, podobnie jak religia, jest na pewnym 
etapie historycznym konieczny. Poza tym, również podobnie jak religia, 
kapitalizm jest irracjonalny i  skazany, aby w  koniecznym procesie dzie-
jowym upaść z  powodu wewnętrznych sprzeczności. W  tych stwierdze-
niach, choć dobitnych, Milbank dostrzega istotne błędy. Pierwszy z nich, 
który angielski teolog wyjaśnia, odwołując się do wniosków Jean-François 
Lyotarda, polega na niedocenieniu wewnętrznego potencjału kapitalizmu 
do przystosowywania się do różnych warunków. Kapitalizm, ze swym for-
malizmem, zdolnością do definiowania jako „jednorodne” różnorodnych 

16  J.H. Olthuis, On Worldviews, w: P. Marshall, S. Griffioen, R.J. Mouw (red.), 
Stained Glass: Worldviews and Social Science, Lanham 1983, s. 27n.



59Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

pragnień ludzkich (można byłoby tu dodać jeszcze – wzbudzania tych 
pragnień), prac oraz towarów, sam czyni się wewnętrznie „tautologicz-
ny”, w takim sensie, że jest zdolny do pozostania sobą w najróżniejszych 
sytuacjach i że może zawsze precyzyjnie określić zagrożenia i automatycz-
nie sformułować adekwatną odpowiedź17. Oczywiście, krytyka kapitali-
zmu słusznie wskazuje na wewnętrzne napięcia w nim samym; Milbank 
przywołuje tutaj jako przykład konflikt pomiędzy potrzebą redukowania 
kosztów pracy a potrzebą stymulowania chęci posiadania danego towaru, 
ale dodaje również, że w teorii ekonomicznej można wskazać na nieskoń-
czenie wiele możliwości adaptacji kapitalizmu jako systemu, dziękim któ-
rym wieszczony przez Marksa jego ostateczny upadek jest nieprzerwalnie 
przesuwany w  czasie. Kapitalizm będzie mieć swój potencjał tak długo, 
jak długo jest podtrzymywana asymetria pomiędzy bogactwem i władzą, 
a klasa przegrana może być albo zmuszana, albo zwodzona, aby pozosta-
wać w stanie bezruchu18. 

Drugi błąd Marksa dotyczy irracjonalności kapitalizmu. Można 
byłoby bowiem rzeczywiście, pozostając w obrębie tej myśli, myśleć jako 
o irracjonalnej o sytuacji, w której klasa podporządkowana zgadza się na 
swoje położenie. Milbank przeprowadza również tutaj głęboką analizę. 
Otóż punktem wyjścia powinno być przypomnienie, że marksizm jest za-
liczany do tradycji spoglądającej na społeczeństwo jako na pole konfliktu, 
w odróżnieniu od strukturalizmu, który ujmuje je organicystycznie. Choć 
angielski teolog nie wspomina o  Ralfie Dahrendorfie, który skutecznie 
połączył obie wizje, to jednak idzie domyślnie tym tropem, przywołując 
opinię samego Marksa o możliwości funkcjonalnego wykorzystania we-
wnętrznego konfliktu19. Poza tym przypomina, że autor Kapitału uważał 
zasadę konfliktu za organizującą życie społeczne w długiej perspektywie 
dialektycznego procesu historycznego i  nie przewidywał granic takiej 
funkcjonalizacji. 

Taki funkcjonalizm decyduje jednak o tym, co zdaje się twierdzić 
Milbank, że kapitalizmu nie można określić jako irracjonalny. Chociaż 

17  J. Milbank, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason, Oxford 2006, s. 9.
18  Tamże, s. 192.
19  R. Dahrendorf, Klasy i  konflikt klasowy w  społeczeństwie przemysłowym, 

Kraków 2012, s. 41.



60 Piotr Kopiec

w okolicznościach aktualnych dla samego Marksa, mógł on pisać o obiek-
tywnym konflikcie interesów kapitału i pracowników, to jednak błąd mógł 
polegać na pełnym utożsamieniu istoty ludzkiej z robotnikiem, tak, jakby 
nie był on jednocześnie konsumentem albo po prostu kimś zwiedzonym 
obietnicami kapitalizmu. Można tu dodać, że ta rola człowieka pełniej 
odsłoniła się w trakcie rozwoju kapitalizmu, co podkreśla dzisiaj krytyka 
społeczeństwa konsumpcyjnego, posiadającą przecież również, a  może 
przede wszystkim, swą marksistowską wariację20. Jak zauważa Milbank, 
większość ludzi może przyjmować fikcję, w  której inwestorzy-kapitał 
są nagradzani po prostu za zwodzenie ludzi. Inaczej mówiąc, miliony 
pracowników-konsumentów akceptują różne mechanizmy manipulacji 
podtrzymujących trwanie kapitalizmu, dlatego że zapewniają one istnienie 
społeczeństwa, które organizowane jest wokół celebrowania różnych form 
pustej jednoznaczności. Angielski teolog znowu zdaje się tutaj wchodzić 
w  terminologię oraz kategorie charakterystyczne dla krytyki społeczeń-
stwa konsumpcyjnego21. To samo wnioskowanie prowadzi go również do 
konkluzji, że nie można określić kapitalizmu jako irracjonalnego. 

W krytyce społeczeństwa konsumpcyjnego kluczowe jest stwierdze-
nie, że rozwija ono własną logikę, która obejmuje wszystkich i wszystko 
pozostających w  jej zasięgu i  w  ten sposób nadaje też sens dążeniom 
i pomysłom, które poza tą logiką jawią się jako niedorzeczne. Podobnie 
też kwestię marksistowskiego twierdzenia o  irracjonalności kapitalizmu 
widzi Milbank. Jak stwierdza, przeciwstawianie się kapitalizmowi może 
zachodzić tylko wtedy, kiedy wyjdzie się poza wewnętrzną logikę kapi-
talizmu i  inaczej niż on ujmuje się wartości, jak na przykład wolność. 

Nie jest też adekwatnym sprowadzanie kapitalizmu do ideologii, 
zwłaszcza w  marksistowskim rozumieniu, jako stwarzającej „fałszywą 
świadomość”, a  więc błędne rozumienie funkcjonowania świata. Do tej 
powszechnie znanej definicji Milbank dodaje stwierdzenie, że Marksa uję-
cie ideologii zakłada dystans pomiędzy rzeczywistymi siłami społecznymi 
a ich ideową reprezentacją. Tymczasem zdaniem angielskiego teologa jest 
raczej tak, że pewne ideologiczne wyrazy kapitalizmu, wykorzystywane 

20  J. Milbank, Theology and Social Theory, s. 195.
21  C. Campbell, A  Critique of Veblen’s Theory of Conspicuous Consumption, 

„Sociological Theory” 13 (1) (1995), s. 38.



61Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

niekiedy przez polityków (koronnym przykładem jest tutaj iluzja „rów-
nych szans dla wszystkich”), służą raczej do ukrywania innych możliwości 
porządku społecznego, ale nie maskują samej ich istoty. Innymi słowy, 
chociaż teoretycy kapitalizmu mogą, nawet dość powszechnie, stosować 
pewne ideologiczne „kamuflaże”, to nie jest to inhreretna i  konieczna 
cecha samego kapitalizmu22. 

Natomiast taką inherentną cechą samego kapitalizmu jest to, że 
jest to system, który ujmuje dowolność, albo też różnorodność, jako istotę 
samego siebie. Kapitalizm tworzy więc pewną „świecką” logikę, która nie 
przyjmuje żadnych faktycznych (substantive) norm i  która ma potencjał, 
aby absorbować i przezwyciężać w obrębie własnych zasad każdy tradycyjny 
system wymiany kulturowej. Powyższe uwagi prowadzą Milbanka do stwier-
dzenia, że kapitalizmu nie można przedstawiać jako systemu irracjonalnego. 

Angielski teolog zwraca uwagę na jeszcze jedną kwestię, która 
charakteryzuje współczesny kapitalizm i  która czerpie z  teorii marksi-
stowskiej. W  Zarysie krytyki ekonomii politycznej Marks dostrzegał, że 
kapitalizm absorbujący postęp technologiczny i  automatyzację będzie 
prowadził od przywłaszczania indywidualnej pracy do przywłaszczania 
ogólnego potencjału produkcyjnego ludzkości, jej rozumienia natury 
oraz jej panowania nad naturą. Jak zauważa angielski teolog, ale i  jak 
widzi to wielu komentatorów Marksa, zachodzi tutaj pewien paradoks; 
w  teorii marksistowskiej zakłada się zdemaskowanie zwrotu ludzkiego 
potencjału przeciwko samej ludzkości, jako że coraz powszechniejsza 
edukacja będzie prowadziła do wykazania, że korzyści niewielkiej grupy 
są nadrzędnie wobec korzyści większości ludzi. Zdaniem Milbanka, to 
jednak, co dzisiaj obserwujemy, to jest kapitalizm „zdezorganizowany”, 
w  którym takie jego elementy jak konkurencja, nowe zawody i  nowe 
sposoby wykorzystania wartości dodatkowej (surplus value) reprodukują 
się w różnych podsystemach w obrębie monopoli23. Można byłoby dodać, 
że gwałtowny postęp technologiczny, w  którym maszyny nieodwracal-
nie zastępują człowieka, pozbawia znaczenia napięcie pomiędzy pracą 
a kapitałem i sprowadza większość ludzi do pozycji konsumenta, jeszcze 
bardziej zależnego od kapitału niż sto lat wcześniej. Poza tym, na co 

22  J. Milbank, Theology and Social Theory, s. 194.
23  Tamże, s. 195. 



62 Piotr Kopiec

zwraca też uwagę Milbank, współczesna edukacja, skoncentrowana na 
umiejętnościach technologicznych, nie oznacza wyższego poziomu edu-
kacji ogólnej, co pozbawia większość ludzi kompetencji do rozpoznania 
faktycznego położenia. Angielski teolog sygnalizuje tutaj zjawisko, które 
w kolejnych latach stanie się przedmiotem rosnącej troski znacznej części 
obserwatorów życia społecznego24. 

Wykazanie, że – stosując teorię marksistowską – nie jest możli-
we ujmowanie kapitalizmu jako irracjonalnego, prowadzi Milbanka do 
wniosku, iż jedynie etyczna i  religijnie ugruntowana krytyka kapitalizmu 
jest efektywna. Na uzasadnienie takiego stwierdzenia teolog podaje dwie 
racje. Po pierwsze przypomina, że dla Marksa (a trzeba też dodać dla całej 
rzeszy następców autora Kapitału, z najbardziej znanym promotorem tego 
skojarzenia,Walterem Benjaminem) kapitalizm jest jakąś formą religii, skoro 
obejmuje kulturowo cały system znaczeń. Dlatego też, jak stwierdza Mil-
bank, może być kwestionowany tylko z pozycji innej religii. Po drugie, co 
też zdaje się być istotniejsze, taka „religijność” kapitalizmu jest sama w sobie 
paradoksem, skoro jest on zawarty w logice całkowicie świeckiej przestrzeni. 
Jest to więc religijność zwodząca, kierująca na obiekt, który w swej naturze 
jest całkowicie świecki (angielski teolog określa to jako „paradoksalną reli-
gijność samego świeckiego”). Wychodząc od podstawowych obserwacji, jest 
oczywiste, że kapitalizm, ze swą formalną i kalkulatywną logiką zysku i kon-
kurencji, może być odpierany jedynie przez konstytutywną logikę systemu, 
u  którego podstaw jest metafizyka i  który promuje pewne role społeczne 
jako obiektywnie pożądane w obrębie pewnej narracji społecznej25. Zatem 
jest to logika, która nadaje rolom społecznym sens wynikający z porządku 
zewnętrznego wobec samego systemu26. 

	3.	S zanse chrześcijańskiego socjalizmu

Nie oznacza to jednak, że alternatywna dla kapitalizmu musi być 
koncepcja organicystyczna i hierarchiczna społeczeństwa. Milbank zdaje 

24  Lifelong Learning. How to Survive in the Age of Automation, „The Economist” 
14 January 2017, s. 11.

25  J. Milbank, Theology and Social Theory, s. 197.
26  Tamże, s. 198. 



63Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

się koncentrować na znaczeniu cnoty jako organizującej życie społeczne, 
a nie na jego strukturze. Dlatego też może stwierdzić, że społeczeństwo 
dążące do doskonałości (co wyraża pojęciem paideia), a  więc do pew-
nych wartości, może być jednocześnie społeczeństwem nakierowanym 
na równość społeczną i  ekonomiczną oraz na republikańskie uczest-
nictwo w  procesie politycznym. Jak stwierdza, paradoksalnie większość 
XIX-wiecznych propozycji socjalistycznych było taką kombinacją „kon-
serwatywnej” drogi paidei, powszechnie przyjmowanych wartości oraz 
religijności z nowoczesnym rzecznictwem równości, braterstwa i wolności. 
Takie socjalistyczne propozycje stały w  sprzeczności z  marksistowskim, 
nowoczesnym wariantem socjalizmu, opierającym się na paradygmacie 
oświeceniowym i  zakładającym w ostateczności czysto utylitarny model 
społecznej współpracy podporządkowany wartości pełnej realizacji jed-
nostkowej wolności27. 

Realizacje nowoczesnych wersji socjalizmu wykazały, że są one 
mniej spójne z jednej strony i mniej elastyczne z drugiej niż model ryn-
kowy, który, jak pisze Milbank, niejako automatycznie rejestruje szanse 
i  zagrożenia dla powiększania bogactwa danego społeczeństwa. Mecha-
nizm rynkowy umożliwia porządek społeczny, w którym zasadą publicznie 
uznaną jest „wolność wyboru”. W nowoczesnych, i trzeba dodać, jeszcze 
do niedawna dominujących modelach liberalnego socjalizmu, zakłada 
się mechanizmy, które wprowadzają korekty w pewne niesprawiedliwości 
wynikające z zestawiania zysków i stat w postaci zasad państwa dobrobytu 
oraz systemów edukacji (przekazywanych również kolejnym pokoleniom; 
idea, którą dobrze obrazuje pojęcie zrównoważenia, sustainability, tak 
ważna dla globalnej polityki społecznej w  ostatnich dwóch dekadach). 
Jednak, przyjmując szerszą perspektywę, tenże mechanizm rynkowy nie 
wystarcza do tego, by uniknąć zagrożenia istnienia władzy sprawowanej 
dla samej władzy. W sytuacji, w której decyzje jednych rzutują na życie 
innych, musi istnieć jakaś społeczna umowa o celu, do którego dąży dana 
społeczność. Milbank ilustruje to przykładem modeli edukacyjnych; w de-
cyzji o tym, czego i jak się naucza, dane społeczeństwo wyraża swoją wizję 
tego, czym jest samospełnienie, nawet jeżeli nie jakieś cele zewnętrzne, 
jak sprawiedliwość i pokój, ale właśnie takie samospełnienie jest jedynym 

27  Tamże, s. 199. 



64 Piotr Kopiec

celem. Jednak w  takim modelu to właśnie władza jest celem samym 
w sobie28. 

W przeciwieństwie do nowoczesnych, postoświeceniowych wersji 
socjalizmu, XIX-wieczne romantyczne wersje nie ujmowały socjalizmu 
jako kolejnego, stopniowego i dialektycznego procesu emancypacji, a ich 
krytyka kapitalizmu koncentruje się na perspektywie etycznej. Milbank 
przywołuje tutaj przykład Johna Ruskina, filozofa, filantropa i  jednego 
z  najwybitniejszych krytyków sztuki XIX wieku. Jego ujęcie wydaje się 
adekwatne w  ukazywaniu podejścia, które teolog definiuje jako chrze-
ścijański socjalizm, choć, jak zaznacza, Ruskin nie określał się ani jako 
socjalista par excellance, ani jako ortodoksyjny chrześcijanin. 

Swoje poglądy Ruskin przedstawił w  zbiorze esejów dotyczących 
ekonomii politycznej zatytułowanym Unto this Last. Sednem jest tutaj 
stwierdzenie, że kapitalizm jawi się jako apostazja, jako naoczny przykład 
systematycznego nieposłuszeństwa narodu wobec zasad własnej religii. 
Jest jakimś przypadkowym pseudo-postępem, praktykowaniem fałszywej 
wiedzy, której celem z jednej strony był interes własny dla samego interesu 
bez jakiegokolwiek ograniczenia wartościami, z drugiej zaś zabezpiecze-
nie porządku publicznego nieopierającego się jednak na sprawiedliwości. 
Triumf zawierającej się w  kapitalizmie ekonomii politycznej pociągał 
za sobą promocję pozornych wartości, jak „zajętość” czy oszczędność 
w  miejsce prawdziwej phronesis i  chrześcijańskiej charytatywności. Zaś 
po tym, jak religia musiała ustąpić ze sfery publicznej, pustkę po niej 
zapełnił jakiś ekonomiczny reżim organizujący społeczeństwo, nawet bez 
konsensusu ekonomicznego czy też religijnego29. Charakterystyczne jest, 
że diagnozy Ruskina wciąż brzmią aktualnie, kiedy obserwowuje się życie 
codzienne społeczeństw zachodnich. 

Milbank zauważa również, że Ruskin, jakby wbrew oskarżeniom 
Marksa, że ten dziewiętnastowieczny socjalizm nie zwraca uwagi na histo-
rię, dostrzega fundamentalną zmianę historyczną, jaką przyniósł ze sobą 
kapitalizm. Mianowicie, całkowicie zmienił on logikę ludzkiego działania, 
w  której zasady moralne zostały zastąpione amoralnymi, albo, mówiąc 
inaczej, „rachunek sprawiedliwości ustąpił przed „rachunkiem własnych 

28  Tamże, s. 201.
29  Tamże, s. 200. 



65Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

korzyści”. Wiedza, którą zawiera ekonomia polityczna, jest jedynie jakimś 
ekstraktem systemu wiedzy, z  której składa się sam kapitalizm. Jest to 
jednak pierwszy w  historii przykład „nie-wiedzy” (nescience), dlatego 
że nie tyle rozwija ona maksymalną doskonałość w swoim kierunku, ile 
usprawiedliwia intencjonalne wykorzystywanie różnic w kompetencjach 
i  zdolnościach. Relatywne nieudacznictwo, słabe umiejętności, złe rze-
miosło oraz głupota dla kapitalizmu mają kluczową funkcję w  redukcji 
kosztów. Ponadto, jak stwierdza za Ruskinem Milbank, ta specyficzna nie-
-wiedza przeprowadza ostry podział pomiędzy sferą naturalnych sympatii 
ugruntowanych w uniwersalnych odczuciach i sferą sztucznych sympatii 
wobec pozytywnych faktów własności, posiadania i władzy politycznej30. 
Nie-wiedza kapitalistyczna nie może więc tworzyć społeczeństwa opar-
tego na cnocie, ale raczej zbiorowość ludzi kierującą się makiaweliczną 
skutecznością. 

Pragnieniem Ruskinia jest łączenie bogactwa z  prawdziwą cnotą. 
W wyrażaniu tej intencji ważne jest jednak pewne historyczno-kulturowe 
zastrzeżenie, które przypomina, że spora część zajęć traktowana była jako 
upośledzająca, niegodna, inaczej mówiąc, uprawiane zajęcie zbiegało się 
z  zajmowaną pozycją społeczną (warto tutaj odnieść się do wybitnego 
rozróżnienia, jakiego dokonała Hannah Arendt w Kondycji ludzkiej, dzie-
ląc ludzkie aktywności, vita activa, na działanie, wytwarzanie i  pracę)31. 
Jak pisał angielski filozof, handel i  rzemiosło nie były nigdy ujmowane 
jako obciążone jakąś wewnętrzną odpowiedzialnością, jakimś rodzajem 
poświęcenia, które przypisywane było nauczycielom, lekarzom czy też 
żołnierzom. W konsekwencji, w klasycznym ujęciu, choć działanie ekono-
miczne podporządkowane było wartościom politycznym, to jednak sama 
produkcja nie była kojarzona z cnotą. Ponadto, takie podejście włączało 
w obszar cnoty politycznej funkcje z reguły zarezerwowane dla wolnych 
mężczyzn. 

Milbank zauważa, że przeciwieństwem tego były tendencje wyra-
stające z  chrześcijaństwa, w  których dokonywało się łączenie koncepcji 
polis i  oikos. Ich sednem było czynienie podstawową jednostką ekono-
miczno-polityczną gospodarstwa domowego (household, Haushalt), z jego 

30  Tamże.
31  H. Arendt, Kondycja ludzka, Warszawa 2010, s. 130. 



66 Piotr Kopiec

pastoralnym (chrześcijańskim) nadzorem nad dobrostanem materialnym. 
W takim porządku również kobiety, dzieci i niewolnicy, dotąd wykluczeni, 
stawali się pełnymi członkami wspólnoty religijno-politycznej. Ten inklu-
zywny model gospodarki i relacji społecznych prowadził do odkrywania 
również w produkcji i wymianie (handlu) ich immanentych norm cnoty 
i  paidei32. Warto tu przypomnieć, że Ruskin był jednym z  krytycznych 
recenzentów epoki wiktoriańskiej z jej ustalonymi strukturami społeczeń-
stwa. W dwóch esejach zebranych pod tytułem Sesame and Lilies opisał 
porządek współczesnej sobie Angli opierający się na wyraźnym podziale 
pomiędzy sferą prywatną czy też domową, będącą domeną kobiet, a sferą 
publiczną, obejmującą handel, rządy i  zajęcia eksperckie, wymagającą 
agresji, aktywności i  intelektu, będącą domeną mężczyzn33. 

Kolejną kwestią była zależność pomiędzy estetyczną jakością przed-
miotów produkowanych badź wymienianych a ich etycznymi celami dla 
podmiotu społecznego. Sprawiedliwa wymiana dóbr i pracy zakłada zwią-
zek pomiędzy etycznym „potencjałem” osób i interpretowaną doskonało-
ścią przedmiotów materialnych. W konsekwecji producentom i kupcom 
powinno zależeć na wysokiej jakości produktów nie tylko ze względu na 
prawa wolnego rynku, ale po prostu poprzez objęcie aktywności gospo-
darczej normami etycznymi. Jak podsumowuje Milbank, Ruskin dążył do 
zniesienia „sfery ekonomicznej” jako rzeczywistości indyferentnej wobec 
obiektywnego dobra, piękna i  prawdy34. Demaskował kapitalizm jako 
logiczne zabijanie doskonałości i przekonania, że przez sztukę i praktykę 
jest się w  stanie odkryć właściwy cel rzeczy (tymi poglądami Ruskina 
inspirowali się prerafaelici). Myśl angielskiego filozofa pomaga uzasadniać 
przekonanie, że faktyczna krytyka kapitalizmu może być prowadzona 
jedynie poprzez odwołanie się do transcendencji. Jednocześnie Ruskin 
ukazywał, że etyczne ujmowanie produkcji i  handlu nie stoi na prze-
szkodzie egalitaryzmowi, w  takim sensie, że choć podkreśla znaczenie 
ról opiekuńczych i  pastoralnych, a  więc hierarchizację społeczeństwa, 
to jednak nie łączy ich z  bogactwem i  przywilejami. Jest to więc raczej 

32  J. Milbank, Theology and Social Theory, s. 201. 
33  D. Cordea, Two approaches on the philosophy of separate spheres in midVictorian 

England: John Ruskin and John Stuart Mill, „Procedia – Social and Behavioral Sciences” 
71 (2013), s. 117.

34  J. Milbank, Theology and Social Theory, s. 202.



67Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

hierarchia funkcji, a nie hierarchia pozycji. Sugeruje nawet, że istota tych 
ról będzie zabezpieczona, jeżeli będą one rozproszone i  tak dalece, jak 
to jest możliwe, wzajemne w kształtowaniu jakiejś powszechnej warstwy 
inteligencji całego społeczeństwa35. Istnieją oczywiście obszary, gdzie taka 
wzajemność nie jest możliwa, jak na przykład w procesie edukacji, gdzie 
musi istnieć relacja hierarchiczna, to jednak sama edukacja powinna być 
rozważana jako przyczyniająca się do samoniwelowania tej hierarchicz-
ności. Niemniej jednak dla Milbanka jest więc istotna obserwacja, że 
chrześcijański socjalizm przywiązany do zbiorowych norm sprawiedliwo-
ści, które muszą być przekazywane w czasie i między pokoleniami, musi 
również akceptować hierarchiczność. 

Krytyczne prześwietlenie poglądów Marksa i Ruskina staje się dla 
Milbanka okazją do wyrażenia własnej wizji porządku ekonomiczno-
-społecznego. Zamykając niejako pętlę wywodu, należy powrócić do 
programowych punktów całej refleksji angielskiego teologa. W  ocenie 
jego krytyki kapitalizmu kluczowe jest przypomnienie, że najważniejszym 
zadaniem teologii jest odzyskanie epistemologicznej dominacji, tak, aby 
poznanie ludzkie odbywało się w  obrębie wiary w  Trójjedynego Boga. 
Kapitalizm jest pochodną nowoczesności i, w konsekwencji, sekularyzmu, 
a  więc jednocześnie musi być traktowany z  teologiczno-epistemologicz-
nego myślenia jako błędny. Teologia powinna więc szukać inspiracji 
w okresie, w którym nie wykształcił się jeszcze podział między świeckim 
i  duchowym, w  okresie przednowożytnym (jakkolwiek ustalenie, gdzie 
przebiega granica czasowa jest zadaniem wywołującym wiele polemik). 
Milbank w  pierwszym akapicie do Teologii i  teorii społecznej dobitnie 
stwierdza, że 

kiedyś nie było przestrzeni „świeckiego”. I  „świeckie” nie było ukryte, 
czekając na wypełnienie atmosfery oparami „czysto ludzkimi” kiedy tyl-
ko złagodniał nacisk „świętego”. Zamiast tego istniała jednak wspólnota 
chrześcijaństwa, z jego dwoma aspektami sacerdotum i regnum. Seculum, 
w średniowieczu, nie było przestrzenią, domeną, ale czasem, interwałem 
pomiędzy grzechem pierworodnym a eschatonem, w którym represyjna 
sprawiedliwość, prywatna własność i niedoskonały naturalny rozum mu- 

35  Tamże, s. 200. 



68 Piotr Kopiec

siały się rozwijać, aby stawiać czoło nieodkupionym efektom grzesznego 
człowieczeństwa36. 

Zestawienie analizy krytycznych ocen kapitalizmu z  tym progra-
mowym twierdzeniem Milbanka czyni bardziej zrozumiałym jego sym-
patię dla tęsknot za zerwaną ciągłością ze średniowieczem, wyrażaną na 
przykład przez Ruskina. Uzmysławiają również bardziej, jak zbiega się 
obserwacja angielskiego teologa o  rezultatach utraty epistemologicznej 
dominacji przez teologię z  jego podkreślaniem, że kapitalizm tworzy 
własną logikę, która czyni go racjonalnym i  spójnym, choć naturalnie 
tylko w swoim obrębie. Milbank podziela myśl wyrażaną np przez Wal-
tera Benjamina, że kapitalizm jest jakby quasi-religią; z  jego wywodem 
przywołującym Marksa z  jednej strony i  Ruskina z  drugiej współbrzmi 
zresztą teza Benjamina o kapitalizmie jako systemie wymagającym ciągłej 
celebracji i wpędzającym człowieka w stałe poczucie winy wobec niemoż-
ności wypełniania jego nakazów37. 

Takie metafory uzmysławiają, jak wielka epistemologiczna moc jest 
przypisywana kapitalizmowi przez jego krytyków. Można tu ustawić pew-
ną koniunkcję: skoro świeckość oznacza działanie jakby Bóg nie istniał, 
a kapitalizm jest pochodną świeckiej nowoczesności, to w konsekwencji 
współczesna ekonomia wolnego rynku ułatwia i utwierdza styl życia „bez 
Boga”, dostarczając jednocześnie alternatywnego dla teologicznego kontek-
stu instytucjonalnego, w którym funkcjonuje nauka, technologia i większa 
część kultur. Ekonomia ta wspiera też wartości wolności i autonomii, ale 
trzeba tu dodać, znowu pojmowane w  obrębie logiki kapitalizmu, jako 
nie wykraczające poza system oparty o  porządek skuteczności i  konku-
rencji. W konsekwencji w interpretacji Milbanka współczesna ekonomia 
i współcześni ekonomiści są aktywnie zaangażowani w rozprzestrzenianie 
praktycznego ateizmu38. 

Dlatego też angielski teolog stanowczo stwierdza, że jedyna możli-
wa krytyka kapitalizmu może wyrastać z teologicznego, chrześcijańskiego 

36  Tamże, s. 9. 
37  W. Benjamin, Kapitalismus als Religion, w: D. Baecker (red.), Kapitalismus als 

Religion, Berlin 2003, s. 15nn.
38  J. Lunn, Capitalism as Heresy: On Why Theologians Criticize Markets, „Faith 

and Economics” 57 (2011), s. 5. 



69Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

punktu wyjścia. I choć krytykuje nowoczesność, to jednak chce zachować 
nowoczesny raczej egalitaryzm, nie usuwając herarchii tam, gdzie jest ona 
konieczna. W konsekwencji opowiada się za porządkiem ekonomiczno-
-społecznym, który jest bliski chrześcijańskiemu socjalizmowi, uosobiane-
mu przez Pierre’a Bucheza oraz przez opisanego powyżej Johna Ruskina. 
Jak zresztą stwierdza, to Ruskin był bliski „zrozumienia, że sprawiedliwa 
wymiana oraz prawdziwa równość są możliwe jedynie tam, gdzie istnie-
je permanentnie odnawiana zgoda co do norm i  wartości kulturowych 
i  żaden indywidualny mechanizm ekonomiczny nie może zastąpić tego 
kompleksowego wymogu”39. 

Jak zaznaczono na wstępie, Milbank nadaje powszechnie przyjętym 
pojęciom własne znaczenia. To dotyczy również socjalizmu. Socjalizm 
wyobrażony przez Milbanka nie ma nic wspólnego z  socjalizmem post-
marksistowskim. Nie chodzi w  nim o  zastąpienie działania rynku przez 
centralne sterowanie gospodarką40. Raczej, „socjalizm ten musi odkryć 
sposoby, w jakich wymiany rynkowe są usankcjonowane demokratycznie 
i  dobrowolnie zaaprobowanymi transakcjami – rezultatami procesów 
wolnych i  równorzędnych negocjacji, które permanentnie poszukują 
sposobów zachowania bądź też rozszerzania sprawiedliwej dystrybucji 
zasobów”41. A  więc jest to socjalizm, który nie może być indyferentny 
wobec dążeń do sprawiedliwości, który nie pozostawia przestrzeni eko-
nomicznej czysto rynkowym siłom podaży i  popytu, który wyklucza 
wykorzystywanie dla zysku sytuacji niedostatku czy konieczności i który 
nie akceptuje uznania każdej wyrażonej potrzeby, ale też nie próbuje 
zatamować tych potrzeb, których rozpowszechnianie uznaje się za uza-
sadnione i korzystne42. 

Przekonanie, że stworzenie i odkupienie jest darem danym całko-
wicie darmo, ma fundamentalne znaczenie dla myślenia o  otaczającym 
nas świecie. W  takiej perspektywie Milbank rozwija również refleksję 
o  ekonomii daru. Chrześcijaństwo ma potencjał, aby zmieniać relacje 
ekonomiczne warunkowane obecnie kalkulatywnością poprzez ujmowa-

39  J. Milbank, Theology and Social Theory, s. 202. 
40  J. Lunn, Capitalism as Heresy, s. 8.
41  J. Milbank, The World Made Strange, Oxford 1997, s. 271. 
42  J. Lunn, Capitalism as Heresy, s. 8. 



70 Piotr Kopiec

nie ich jako postępujący proces dawania i otrzymywania darów. Opisując 
ściślej ten model ekonomiczny, wykazuje, że ujmowanie jakiegoś produktu 
albo usługi jako daru (a nie tylko towaru, commodity) powodowałoby, że 
wewnętrzna współpraca syndykalistyczna (przy czym syndykalizm można 
tu rozumieć w  znaczeniu, jakiego można doszukać się u  Pierre-Josepha 
Proudhona) będzie sie łączyć z  szerszą współpracą ekonomiczną. Wol-
ny rynek w  takim systemie istniałby, ponieważ, jak pisze Lunn, w  wizji 
Milbanka istotą socjalizmu nie jest ograniczanie rynku, ale rekonstrukcja 
wymiany według protokołu uniwersalnej wymiany darów, oznacza to, że 
w każdej transakcji coś innego niż rachunek zysków i strat powinno być 
przedmiotem negocjacji43. 

Jak już wspomniano, Milbank wpisuje się w szeroki nurt teologów 
krytykujących kapitalizm i  postulujących radykalną zmianę stosunków 
politycznych, ekonomicznych i  społecznych współczesnego świata. Jego 
krytyka ma jednak odmienny charakter, zwłaszcza, jeżeli zestawić ją z wy-
powiedziami przedstawicieli Kościołów i organizacji kościelnych. Milbank 
skrupulatnie bowiem sięga do refleksji filozoficznej i socjologicznej, stara-
jąc się dociec natury kapitalizmu i wykazać leżące w nim błędy sui generis. 
Czytając dokumenty kościelne, ma się wrażenie, że koncentrują się one na 
przejawach kapitalizmu, zwłaszcza kryzysowych. Angielski teolog, poprzez 
metaocenę teorii marksistowskiej z jednej strony i przedstawiającej ujęcie 
chrześcijańskiego socjalizmu z  drugiej, dostarcza w  miarę spójnej cha-
rakterystyki pozycji kapitalizmu w rzeczywistości społecznej. Obserwacja 
epistemologicznej siły kapitalizmu przybliża go bardzo do całego szeregu 
teoretyków współczesnego społeczeństwa konsumpcyjnego, piszących 
zresztą z pozycji postmarksistowskich. Milbank, w odróżnieniu od nich 
proponuje jednak konkretne rozwiązanie, i  to zarówno w  perspektywie 
ogólnej, jak i  w  perspektywie szczegółowej. W  tej pierwszej jest wyjście 
z wewnętrznej logiki kapitalizmu i powrót do logiki kształtowanej przez 
założenia chrześcijańskiej metafizyki. W  drugiej to postulat odrzucenia 
wyłączności rachunku zysków i  strat jako ekonomicznej normy i  afir-
macja zasady rozszerzania sprawiedliwości dystrybucji zasobów, a  także 
promocja idei ekonomii daru. 

43  Tamże. 



71Teologicznie o krytyce kapitalizmu: ujęcie Johna Milbanka i ruchu Radykalnej Ortodoksji

Oceniając to podejście, należy podkreślić, że jego wielką wartością 
jest dialog z naukami społecznymi. Milbank, mimo wielu kontrowersji, ja-
kie wzbudza jego teoria, uczestniczy w interdyscyplinarnej debacie i stara 
się uczynić swe teologiczne podejście bardziej zrozumiałym dla odbiorcy, 
dla którego chrześcijańskie kategorie, jak i  myślenie metafizyczne jest 
już niezrozumiałe. Pozostaje kwestią dyskusyjną, na ile jego szczegółowe 
propozycje mają potencjał realizacji. Niemniej jednak ich sygnalizowanie 
jest już ważnym wkładem w refleksję teologiczną dotyczącą współczesnego 
porządku ekonomicznego. 

		 Bibliografia

Arendt H., Kondycja ludzka, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2010.
Arendt H., Myślenie, Czytelnik, Warszawa 1991.
Benjamin W., Kapitalismus als Religion, w: D. Baecker (red.), Kapitalismus als Religion, 

Kulturverlag Kadmos, Berlin 2003.
Bonhoeffer D., Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, 

Ch. Kaiser Verlag, München 1955. 
Campbell C., A  Critique of Veblen’s Theory of Conspicuous Consumption, „Sociological 

Theory” 13 (1)(1995).
Cordea D., Two approaches on the philosophy of separate spheres in midVictorian England: 

John Ruskin and John Stuart Mill, „Procedia – Social and Behavioral Sciences” 
71 (2013), s. 115–122.

Dahrendorf R., Klasy i konflikt klasowy w społeczeństwie przemysłowym, Zakład Wydaw-
niczy NOMOS, Kraków 2012.

Hedges P., Is John Milbank’s Radical Orthodoxy a Form of Liberal Theology? A Rhetorical 
Counter, „The Heythrop Journal” 51 (2010), s. 795–818. 

Ivorra A., La „liturgia” de la Radical Orthodoxy. Entre Catherine Pickstock y James 
K. A. Smith, „Scripta Theologica” 43 (2011), s. 163–178.

Lifelong Learning. How to Survive in the Age of Automation, „The Economist” 14 January 2017.
Lunn J., Capitalism as Heresy: On Why Theologians Criticize Markets, „Faith and Eco-

nomics” 57 (2011), s. 1–24. 
Milbank J., Radical orthodoxy and Protestantism Today: John Milbank in Conversation, 

„Acta Teologica” 37 (2017), s. 43–72.
Milbank J., The World Made Strange, Blackwell Publishing, Oxford 1997.
Milbank J., Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason, Blackwell Publishing, 

Oxford 2006.
Olthuis J.H., On Worldviews, w: P. Marshall, S. Griffioen, R.J. Mouw (red.), Stained Glass: 

Worldviews and Social Science, University Press of America, Lanham 1983.



72 Piotr Kopiec

Smith J.K.A., Introducing Radical Orthodoxy: Mapping a  Postsecular Theology, Baker 
Academic, Grand Rapids 2004. 

Szymik J., Teologia jako nauka wiary, czyli scientia sui generis, „Śląskie Studia Historycz-
no-Teologiczne” 32 (1999), s. 95–104. 

Taylor Ch., A  Secular Age, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge 
2007.

Woźniak R., Radykalna Ortodoksja: próba definicji, „Znak” 7–8 (2010) nr 662–663, 
s. 10–20.


