
KS. JERZY SMOLEŃ
UNIWERSYTET IGNATIANUM W KRAKOWIE 

JERZY.SMOLEN@IGNATIANUM.EDU.PL 
ORCID: 0000-0003-1655-1248

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/TiCz.2025.030

TEOLOGIA DLA PSYCHOLOGII, PSYCHOLOGIA DLA TEOLOGII.  
KU INTEGRACJI PERSPEKTYW

Streszczenie. Artykuł podejmuje problematykę relacji pomiędzy teologią a psy-
chologią, wskazując na możliwość i potrzebę integracji obu perspektyw. Teologia, ukie-
runkowana na refleksję nad sensem, transcendencją i relacją człowieka z Bogiem, wnosi 
do psychologii wymiar duchowy oraz pytania ostateczne, których nie sposób uchwycić za 
pomocą metod empirycznych. Psychologia natomiast, analizując procesy psychiczne i me-
chanizmy zachowania, dostarcza narzędzi umożliwiających głębsze zrozumienie ludzkiego 
doświadczenia religijnego i życia duchowego. W artykule omówiono zarówno wkład teo-
logii w rozwój psychologii, jak i znaczenie psychologii dla refleksji teologicznej. Podkre-
ślono, że integracja tych podejść nie oznacza rezygnacji z ich odrębności, lecz otwarcie na 
dialog i wzajemne wzbogacanie. Zwrócono uwagę na praktyczne implikacje współpracy 
w duszpasterstwie, psychoterapii oraz edukacji, gdzie holistyczna wizja człowieka, ujmu-
jąca go jako jedność cielesno-psychiczno-duchową, staje się szczególnie istotna. Ponadto 
w obliczu współczesnych wyzwań kulturowych i redukcjonistycznych tendencji w naukach 
o człowieku, dialog teologii i psychologii nie jest jedynie teoretycznym postulatem, lecz 
koniecznością dla integralnego rozwoju osoby. Teologia dla psychologii i psychologia dla 
teologii to perspektywa, która otwiera nowe drogi badań oraz praktyki ukierunkowane na 
pełniejsze poznanie i wspieranie człowieka.

Słowa kluczowe: psychologia, teologia, integracja perspektyw, holistyczna wizja 
człowieka

Od redakcji
ISSN 1731-5638 (print)
ISSN 2391-7598 (online)

72(2025)4, ss. 95–109

KwartalnikKwartalnik



Ks. Jerzy Smoleń96

Abstract. The article addresses the relationship between theology and psychol-
ogy, emphasizing the possibility and necessity of integrating both perspectives. Theology, 
oriented toward reflection on meaning, transcendence, and the human relationship with 
God, contributes to psychology by introducing the spiritual dimension and ultimate ques-
tions that cannot be captured through empirical methods. Psychology, in turn, by analyzing 
mental processes and behavioral mechanisms, provides tools for a deeper understanding 
of religious experience and spiritual life.

The paper discusses the contribution of theology to psychology as well as the sig-
nificance of psychology for theological reflection. It highlights that integration does not 
imply abandoning the distinctiveness of either discipline but rather opening space for di-
alogue and mutual enrichment. Particular attention is given to the practical implications 
of such cooperation—in pastoral care, psychotherapy, and education—where a holistic 
vision of the human being, understood as a unity of body, psyche, and spirit, proves to be 
especially important.

The authors argue that, in the face of contemporary cultural challenges and reduc-
tionist tendencies in the human sciences, dialogue between theology and psychology is not 
merely a theoretical postulate but a necessity for the integral development of the human 
person. Theology for psychology and psychology for theology together offer new paths 
of research and practice aimed at a fuller understanding and support of the human being.

Keywords: theology, psychology, integration of perspectives, holistic vision of the 
human person.

		  WPROWADZENIE

Relacja pomiędzy teologią a psychologią od wielu dziesięcioleci sta-
nowi przedmiot refleksji i debat zarówno w obszarze nauk humanistycz-
nych, jak i społecznych1. Teologia, poszukująca prawdy o Bogu i człowieku 
w perspektywie Objawienia, oraz psychologia, badająca procesy psychiczne 

1  Henryk Krzysteczko. „Znaczenie psychologii dla teologii pastoralnej,” Śląskie 
Studia Historyczno-Teologiczne 32 (1999): 315–327; Józef Bazylak, „Współpraca teologii 
i psychologii,” Roczniki Teologiczne t. LI, z. 6 (2004): 281–293; Tonino Cantelmi, Pasqu-
ale Laselva, Silvestro Paluzzi, Dialog psychologii z teologią (Kraków: Wydawnictwo w Dro-
dze, 2006), 9–170; Robert Kugelmann, Psychologia i katolicyzm. Historia relacji (Kraków: 
Wydawnictwo WAM, 2013), 171–592; Grzegorz Bachanek, „Psychologia a teologia. Miej-
sca spotkania w antropologicznej refleksji J. Ratzingera,” file:///C:/Users/Dom/Downloads/
Psychologia_a_teologia_Miejsca_spot.pdf, (2015): 31–47, data dostępu: 3.09.2025; Andrzej 
Jastrzębski, „Fides et ratio: teologia versus psychologia,” Studia Ełckie 6 (2024): 71–83.



Teologia dla psychologii, psychologia dla teologii. Ku integracji perspektyw 97

i zachowania jednostki w kontekście empirycznym, wydają się na pierwszy 
rzut oka reprezentować odrębne porządki poznawcze. Jednak coraz częś-
ciej dostrzega się, że obie dziedziny mogą nie tylko współistnieć, ale rów-
nież wzajemnie się uzupełniać, wspierać i wzbogacać. Teologia wnosi do 
psychologii głębszą refleksję nad sensem, duchowością i transcendencją, 
natomiast psychologia pomaga teologii lepiej rozumieć ludzkie doświad-
czenie, emocje i mechanizmy psychiczne, które towarzyszą życiu religijne-
mu. Poniższe rozważania naukowe są próbą ukazania możliwości integracji 
obu perspektyw, wskazując na ich komplementarność a nie konkurencyj-
ność. W centrum rozważań znajdzie się pytanie o to, w jaki sposób teolo-
gia może poszerzyć horyzonty psychologii a także jak psychologia może 
stać się narzędziem pogłębiającym refleksję teologiczną. Integracja tych 
podejść otwiera nowe drogi badań nad człowiekiem jako istotą zarówno 
duchową, jak i psychofizyczną a zarazem sprzyja tworzeniu bardziej holi-
stycznej wizji osoby ludzkiej.

	 1.	 TEOLOGIA WOBEC PSYCHOLOGII

Teologia, rozumiana jako systematyczna refleksja nad wiarą i obja-
wieniem, podejmuje zagadnienia przekraczające granice empirycznej na-
uki. Jej zasadniczym zadaniem jest ukazanie sensu ludzkiego życia w per-
spektywie relacji z Bogiem (Absolutem), który jawi się jako ostateczny 
fundament istnienia i źródło transcendencji2. Podczas gdy psychologia 
koncentruje się na procesach psychicznych i zachowaniach człowieka, teo-
logia poszerza horyzont interpretacyjny, wskazując na wymiar nadprzyro-
dzony oraz pytania egzystencjalne, których nauki empiryczne nie są w sta-
nie rozstrzygnąć. W tym sensie teologia nie konkuruje z psychologią, lecz 
wchodzi z nią w dialog, oferując głębsze rozumienie człowieka jako istoty 
nie tylko psychofizycznej, lecz również duchowej3. Transcendencja jako 
otwarcie ku temu, co absolutne, przekracza wszelkie psychologiczne kate-

2  Krzysztof Grzywocz, Na początku był sens (Warszawa: Towarzystwo WIĘŹ, 
2018), 9–23.

3  Danah Zohar, Ian, Marshall, Inteligencja duchowa. Najwyższa z inteligencji 
(Poznań: Dom Wydawniczy REBIS, 2001), 11–120.



Ks. Jerzy Smoleń98

gorie i wskazuje na wymiar religijny, duchowy, który wymaga specyficznej 
hermeneutyki teologicznej.

Psychologia, badając procesy psychiczne, coraz częściej dostrzega, 
że wymiar duchowy i religijny stanowi integralną część osobowości czło-
wieka. Teologia wnosi tu kluczowe rozumienie duchowości nie tylko jako 
zjawiska psychicznego, lecz przede wszystkim jako odniesienia do Boga. 
Dla tradycji chrześcijańskiej duchowość nie jest jedynie subiektywnym 
przeżyciem, lecz relacją, która zakorzenia jednostkę w perspektywie trans-
cendencji i wspólnoty eklezjalnej4.

Wkład teologii w psychologię szczególnie wyraźny jest w refleksji 
nad kategoriami winy i przebaczenia. Psychologia traktuje poczucie winy 
jako emocję bądź mechanizm regulacji społecznej, podczas gdy teologia 
interpretuje winę w odniesieniu do grzechu, czyli zerwania relacji z Bo-
giem5. Przebaczenie natomiast jawi się nie tylko jako proces psycholo-
giczny prowadzący do pojednania, lecz także jako akt łaski, umożliwiający 
pełne odnowienie osoby w wymiarze duchowym6. To ujęcie poszerza ro-
zumienie terapii i rehabilitacji psychicznej, ukazując, że autentyczne uzdro-
wienie człowieka obejmuje także wymiar teologiczny7.

Współczesna psychologia egzystencjalna (m.in. logoterapia)8 pod-
kreśla znaczenie sensu i nadziei w przezwyciężaniu kryzysów życiowych. 
Teologia rozwija te intuicje, wskazując na nadzieję teologalną, zakorzenio-
ną w obietnicy zbawienia9. O ile psychologia może opisywać mechanizmy 
radzenia sobie z cierpieniem, o tyle teologia daje perspektywę eschatolo-

4  Antoni Jozafat, Nowak, Psychologia eklezjalna (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2005), 94–161.

5  Adam Kokoszka, Teoria i praktyka spowiedzi (Tarnów: Wydawnictwo Biblos, 
2020), 16–17.

6  Józef Augustyn, O krzywdzie, przebaczeniu i spowiedzi (Kraków: Wydawnictwo 
M, 2013), 129–201; Amadeo Cencini, Żyć w pojednaniu. Aspekty psychologiczne (Kraków: 
Wydawnictwo SALWATOR, 2004), 67–92.

7  Józef Augustyn, Duchowy przewodnik. Jak zrozumieć siebie i innych (Kraków: 
Wydawnictwo M, 2015), 179–260.

8  Victor E. Frankl, Lekarz i dusza. Wprowadzenie do logoterapii i analizy egzysten-
cjalnej (Warszawa: Czarna Owca, 2017), 25–249.

9  Franciszek, Spes nos confundit (Wrocław: Wydawnictwo Wrocławskiej Księgarni 
Archidiecezjalnej, 2024), s 5–38.



Teologia dla psychologii, psychologia dla teologii. Ku integracji perspektyw 99

giczną, która umożliwia nadanie cierpieniu sensu poprzez uczestnictwo 
w misterium paschalnym Chrystusa10.

Jednym z podstawowych zagrożeń w relacji teologii i psychologii jest 
redukcjonizm psychologiczny. Polega on na sprowadzaniu zjawisk ducho-
wych wyłącznie do kategorii psychicznych, co prowadzi do ich zubożenia 
i deformacji. Zjawiska takie jak modlitwa, mistyka czy doświadczenie re-
ligijne, choć mogą być analizowane w perspektywie psychologicznej11, 
w swej istocie przekraczają wymiar naturalny i wymagają interpretacji teo-
logicznej. Redukcjonizm ten może prowadzić do traktowania religii jako 
iluzji bądź mechanizmu kompensacyjnego, co było charakterystyczne dla 
klasycznych koncepcji Freuda, który uważał, że 

[…] doktryny religijne będą musiały być porzucone […]. na dłuższą metę 
rozumowi i doświadczeniu nic nie może się oprzeć, zaś sprzeczność religii 
z nimi jest łatwa do uchwycenia. Także oczyszczone idee religijne nie mogą 
umknąć temu losowi […]12.

Relacja pomiędzy psychoanalizą i religią podlegała jednak zmianom, 
co dało się zauważyć.

Choć pogląd, że religia nie powinna podlegać tak prostemu redukcjonizmo-
wi, mógł zagościć w głównym nurcie psychoanalizy, wiele z tych nowszych 
pism na temat religii posuwa się jeszcze dalej. Według nich z perspektywy 
psychoanalitycznej pewne formy wiary i praktyk religijnych powinny być 
oceniane pozytywnie, jako przejaw zdrowego rozwoju, pewnego rodzaju 
osiągnięcia – emocjonalnego, moralnego, duchowego i kulturowego – któ-
rego pojawienia się można oczekiwać w zakończonym powodzeniem pro-

10  Patrizia Cattaneo, Dlaczego Bóg dopuszcza cierpienie? (Kraków: Wydawnictwo 
WAM, 2008), 7–90; Hanna Paszko, Nadzieja w ludzkim cierpieniu (Katowice: Księgarnia 
św. Jacka, 2014), 131–195.

11  Kevin L. Ladd, Bernard Spilka, Psychologia modlitwy. Spojrzenie naukowe  
(Kraków: Wydawnictwo WAM, 2014), 39–84.

12  Zygmunt Freud, Przyszłość pewnego złudzenia (Warszawa: Wydawnictwo KR, 
1998b), 53.



Ks. Jerzy Smoleń100

cesie psychoanalitycznym. Nazwiska związane z tym zwrotem w myśleniu 
to m.in. Michael Eigen, James Jones […]13.

Tymczasem tradycja teologiczna jednoznacznie wskazuje, że życie 
duchowe nie jest projekcją psychiki, lecz realnym spotkaniem człowieka 
z Bogiem. Dlatego konieczne jest zachowanie hermeneutycznej równowagi, 
która respektuje autonomię psychologii a zarazem otwiera przestrzeń dla 
interpretacji teologicznej. Teologia od samego początku ukierunkowana 
jest na rozumienie człowieka jako osoby stworzonej na obraz i podobień-
stwo Boga (Rdz 1,27). Antropologia teologiczna wnosi zatem do psycho-
logii kategorię duchowości, wolności i sensu, które często wykraczają poza 
empiryczne narzędzia badawcze psychologii. Teologia wnosi również ele-
ment normatywny, podkreślając nienaruszalną godność osoby ludzkiej14. 
Może to inspirować psychologię do budowania etycznych standardów pra-
cy z pacjentem15 i chronić przed instrumentalizacją człowieka w prakty-
kach terapeutycznych16.

	 2.	 PSYCHOLOGIA DLA TEOLOGII

Psychologia jako nauka empiryczna wnosi istotny wkład w reflek-
sję teologiczną, umożliwiając pogłębione rozumienie człowieka w jego 
wymiarze emocjonalnym, motywacyjnym i osobowościowym. W trady-
cji teologicznej człowiek postrzegany jest jako jedność cielesno-duchowa, 
jednak dopiero rozwój psychologii pozwolił na precyzyjne opisanie dyna-

13  Rachel B. Blass, „Poza iluzją. Psychoanaliza a kwestia prawdy religijnej,” w David, 
M. Black, Psychoanaliza i religia w XXI wieku (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2009), 59.

14  Janusz Mariański, Godność ludzka i wychowanie progodnościowe (Toruń: 
Wydawnictwo Adam Marszałek, 2022), 75–123; Grzegorz Hołub, Osoba w labiryncie 
decyzji moralnych. Bioetyka w perspektywie personalistycznej (Kraków: Wydawnictwo 
św. Stanisława, 2014), 45–62.

15  Grzegorz Hołub, Osoba w labiryncie decyzji moralnych. Bioetyka w perspektywie 
personalistycznej. (Kraków: Wydawnictwo św. Stanisława, 2014), 239–251.

16  Anna Ostaszewska, Aspekty duchowe w tle psychoterapii (Warszawa: Difim, 
2023), 23–156.



Teologia dla psychologii, psychologia dla teologii. Ku integracji perspektyw 101

miki procesów wewnętrznych, które współtworzą egzystencję i doświad-
czenie religijne jednostki17.

Ponadto psychologia dostarcza narzędzi umożliwiających analizę 
emocji i motywacji jako elementów konstytutywnych doświadczenia reli-
gijnego. Emocje, takie jak lęk18, poczucie winy czy nadzieja, są istotnymi 
składnikami życia duchowego i praktyki religijnej. Badania psychologicz-
ne nad emocjami ukazują ich rolę w kształtowaniu postaw religijnych oraz 
w rozwoju duchowym jednostki19. Ponadto teoria osobowości umożliwia 
teologii uwzględnienie zróżnicowania indywidualnych dróg wiary, poka-
zując, że struktura osobowości wpływa na sposób przeżywania i interpreta-
cji treści religijnych20. Psychologia rozwojowa i społeczna pomaga teologii 
zrozumieć, w jaki sposób człowiek internalizuje treści wiary, jak kształtuje 
się obraz Boga i jakie mechanizmy psychiczne sprzyjają bądź utrudniają 
dojrzewanie religijne21. Teologia dzięki temu unika błędów wynikających 
z ignorowania uwarunkowań psychicznych w praktykach katechetycznych 
czy homiletycznych.

Od drugiej połowy XX w. psychologia rozwinęła szeroki nurt badań 
nad religijnością i duchowością, które ukazują zarówno pozytywne, jak 
i ambiwalentne funkcje religii w życiu człowieka. Wyniki badań empirycz-
nych pozwalają teologii na lepsze uchwycenie fenomenologii doświadczeń 
religijnych a także na analizę zjawisk granicznych, takich jak fundamen-
talizm, sekularyzacja czy religijne uwarunkowania zdrowia psychicznego. 
Psychologia religii stanowi zatem ważne źródło wiedzy empirycznej, która 
może być twórczo zintegrowana z refleksją teologiczną, umożliwiając jej 
zakorzenienie w realnym doświadczeniu człowieka wierzącego.

17  Romuald Jaworski, Religijny rozwój osoby ludzkiej. Interpretacja psychologiczna 
(Płock: Płocki Instytut Wydawniczy, 2020), 11–49.

18  Fritz Riemann, Oblicza lęku. Skąd się bierze i jak sobie z nim radzić (Warszawa: 
Wydawnictwo Czarna Owca, 2020), 23–209.

19  Kenneth M. Heilman, Russell S. Donda, Duchowe życie mózgu (Warszawa: 
Wydawnictwo PWN, 2019), 17–65.

20  Stanisław Głaz, Osobowościowe uwarunkowania przeżycia religijnego młodzieży 
studiującej (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2011), 271–375; Stanisław, Głaz, Psychologiczne 
predyktory przeżycia religijnego młodzieży (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2016), 105–147.

21  Małgorzata Tatala, Rozwój uczuć religijnych dzieci przedszkolnych (Lublin: 
Redakcja Wydawnictw KUL, 2000), 61–133.



Ks. Jerzy Smoleń102

Szczególnym obszarem dialogu psychologii i teologii jest interpreta-
cja doświadczeń mistycznych oraz kryzysów wiary22. Mistycyzm, rozumia-
ny jako intensywne doświadczenie transcendencji, może być analizowany 
zarówno w kategoriach teologicznych, jak i psychologicznych. Psycholo-
gia umożliwia zrozumienie mechanizmów poznawczych, emocjonalnych 
i neurobiologicznych towarzyszących tego rodzaju przeżyciom, nie redu-
kując ich jednak do jedynie psychopatologii23. Z kolei badania nad kryzy-
sami religijnymi pokazują, że mogą one pełnić funkcję rozwojową, prowa-
dząc do pogłębionej i dojrzalszej wiary24. Teologia, korzystając z ustaleń 
psychologii, może lepiej towarzyszyć osobom przechodzącym przez tego 
rodzaju doświadczenia, interpretując je nie tylko w perspektywie ducho-
wej, lecz także w świetle wiedzy psychologicznej25.

Wkład psychologii w teologię wyraża się zatem w pogłębieniu rozu-
mienia człowieka jako osoby religijnej, której doświadczenia kształtowa-
ne są zarówno przez wymiar transcendentny, jak i psychiczny. Dialog tych 
dwóch dziedzin otwiera perspektywę integralnego spojrzenia na człowieka 
oraz umożliwia bardziej adekwatne ujęcie fenomenu wiary.

	 3.	 KU INTEGRACJI PERSPEKTYW

Dialog pomiędzy teologią a psychologią wymaga poszanowania 
autonomii obu dyscyplin. Teologia nie może redukować procesów psy-
chicznych do wymiaru „grzechu” czy „łaski,” a psychologia do wyłącznie  

22  Andrzej Molenda, Kama, Hawryszków, Kiedy wiara oddala od Boga. Rozmowy 
o niedojrzałej religijności (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2022), 15–218.

23  Tomasz Czyżewski, Jak nie rozwijać się duchowo. Religijne zaburzenia osobowo-
ści (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2022), 16–42; James L. Griffith, Religia, która uzdrawia, 
religia, która szkodzi. Wskazówki dla terapeutów i szukających pomocy (Kraków: Wydaw-
nictwo WAM, 2013), 39–94.

24  Jerzy Zieliński, Przezwyciężyć kryzys. Spojrzenie z perspektywy wiary (Kraków: 
Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 2004), 59–117.

25  Barbara Pilecka, Kryzys psychologiczny. Wybrane zagadnienia (Kraków: Wydaw-
nictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 2004), 73–165.



Teologia dla psychologii, psychologia dla teologii. Ku integracji perspektyw 103

neuronaukowych mechanizmów26. Integracja możliwa jest poprzez  
uznanie komplementarności: teologia odsłania sens, psychologia opisuje  
procesy; teologia wskazuje na cel ostateczny, psychologia bada drogi  
dojrzewania ludzkiej osoby.

Podjęcie problematyki dialogu pomiędzy teologią a psychologią znaj-
duje swoje uzasadnienie zarówno w wymiarze teoretycznym, jak i prak-
tycznym. Obie dyscypliny, choć zakorzenione w odmiennych tradycjach 
badawczych i posługujące się różnymi metodologiami, koncentrują się na 
refleksji nad człowiekiem – jego tożsamością, relacjami, rozwojem oraz 
poszukiwaniem sensu. Teologia, wychodząc z perspektywy objawienia 
i tradycji religijnej, akcentuje wymiar transcendentny i duchowy, nato-
miast psychologia, operująca narzędziami nauk empirycznych, koncen-
truje się na procesach psychicznych, zachowaniu oraz uwarunkowaniach 
rozwoju jednostki. Brak integracji tych perspektyw może prowadzić do 
jednostronnych ujęć: redukcjonizmu psychologicznego, który ignoruje 
wymiar duchowy i transcendentalny osoby, bądź redukcjonizmu teolo-
gicznego, który pomija złożoność mechanizmów psychicznych i kontekst 
społeczno-kulturowy. Tymczasem współczesne wyzwania, takie jak nara-
stający kryzys sensu27, wzrost zaburzeń psychicznych, poczucie alienacji 
czy pytania o tożsamość w świecie pluralistycznym, ukazują konieczność 
pogłębionej refleksji nad człowiekiem w jego pełni, obejmującej zarówno 
sferę psychologiczną, jak i duchową. Dialog interdyscyplinarny umożli-
wia przezwyciężenie fragmentaryzacji wiedzy i sprzyja kształtowaniu ho-
listycznego obrazu osoby ludzkiej. Dzięki temu teologia może korzystać 
z dorobku psychologii, który dostarcza narzędzi do rozumienia ludzkiej 
emocjonalności, motywacji czy procesów poznawczych, natomiast psycho-
logia może czerpać inspirację z teologii, która odsłania głębszy sens życia, 
wskazuje na transcendentne odniesienia oraz podkreśla duchowy wymiar 
doświadczeń ludzkich.

26  Józef Bremer, Osoba– fikcja czy rzeczywistość? Tożsamość i jedność ja w świetle 
badań neurologicznych. (Kraków: Wydawnictwo Aureus, 2014), 17–176.

27  Jerzy Smoleń, „Kryzys życia. Psychospołeczne aspekty samobójstwa,” w War-
tość i jakość życia w ujęciu interdyscyplinarnym, red. Jan Bartoszek (Tarnów: Wydawnic-
two Biblos, 2015), 271–314.



Ks. Jerzy Smoleń104

W perspektywie praktycznej integracja obu dyscyplin ma istotne 
znaczenie m.in. dla psychoterapii, pedagogiki, kierownictwa duchowe-
go28, spowiednictwa29 poradnictwa psychologicznego i szeroko rozumia-
nego duszpasterstwa30. Może ona wspierać proces towarzyszenia osobom 
w kryzysach egzystencjalnych, w trudnościach emocjonalnych czy w po-
szukiwaniu sensu i nadziei. Tym samym podejmowanie refleksji nad rela-
cją teologii i psychologii staje się nie tylko potrzebą akademicką, lecz tak-
że odpowiedzią na realne wyzwania społeczne i kulturowe z jakimi zmaga 
się współczesny człowiek.

Dialog pomiędzy teologią a psychologią, choć obiecujący i poten-
cjalnie owocny, napotyka na szereg ograniczeń metodologicznych, episte-
mologicznych oraz praktycznych. Ich rozpoznanie jest kluczowe dla re-
alistycznego określenia możliwości integracji obu dziedzin i uniknięcia 
uproszczeń prowadzących do deformacji obrazu człowieka.

Jednym z głównych wyzwań jest odmienny status epistemologiczny 
obu nauk. Teologia opiera się na objawieniu, tradycji i refleksji racjonalnej, 
integrując wymiary historyczne, dogmatyczne i duchowe. Psychologia na-
tomiast funkcjonuje w ramach nauk empirycznych, dążąc do formułowa-
nia twierdzeń weryfikowalnych metodą obserwacji, eksperymentu i badań 
ilościowych, jakościowych. To zasadnicze zróżnicowanie metodologiczne 
rodzi napięcie polegające na tym, że teologia posługuje się kategoriami nor-
matywnymi i metafizycznymi, podczas gdy psychologia przyjmuje w du-
żej mierze podejście opisowe i relatywistyczne31. Próba bezrefleksyjnego 
łączenia obu perspektyw grozi redukcjonizmem, sprowadzeniem zjawisk 
religijnych do procesów psychologicznych bądź psychiki do kategorii  
wyłącznie teologicznych32.

28  Teresa Paszkowska, Psychologia w kierownictwie duchowym (Lublin: Wydaw-
nictwo KUL, 2007), 59–308.

29  Marek Dziewiecki, Jacek, Dziedzina, Psycholog w konfesjonale (Kraków: Wydaw-
nictwo M, 2012), 19–42.

30  Józef Makselon (red.), Psychologia dla teologów (Kraków: Wydawnictwo 
Naukowe Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie, 1999), 207–314.

31  Jeff Astley, Theology and the Practice of Learning (London: 2002), 41–45.
32  Fraser Watts, Psychology, Religion, and the Nature of the Human Person (Cam-

bridge: 2016), 67–72.



Teologia dla psychologii, psychologia dla teologii. Ku integracji perspektyw 105

Drugim ograniczeniem jest bariera językowa i pojęciowa. Teologia 
odwołuje się do terminologii wyrażającej transcendentny i normatywny 
wymiar wiary, np. „łaska,” „zbawienie,” „grzech”. Psychologia natomiast 
operuje kategoriami opisującymi procesy intrapsychiczne, takie jak „oso-
bowość,” „motywacja,” „schemat poznawczy”. Brak jednoznacznych odpo-
wiedników terminologicznych sprawia, że dialog często napotyka trudno-
ści komunikacyjne, prowadzące do nieporozumień lub do uproszczonych 
analogii.

Przedmiotem kontrowersji jest dusza – jej istota, cel i droga do jak najlep-
szego rozwoju. Chociaż obecnie są dozwolone w psychologii daleko idące 
interpretacje i kompetencje umożliwiające wykorzystanie treści religijnych, 
to jednak granica między naukową metodą leczenia a teologiczną ofertą 
zbawienia jest trudna do pogodzenia33.

Dialog pomiędzy teologią a psychologią obciążony jest również uwa-
runkowaniami historycznymi. W początkach XX w. dominował klimat nie-
ufności wobec psychologii ze strony środowisk teologicznych, szczególnie 
w kontekście psychoanalizy Z. Freuda, interpretującej religię jako formę 
iluzji lub nerwicy zbiorowej. Z drugiej strony, część nurtów psychologii 
pozostawała sceptyczna wobec włączania wymiaru religijnego, traktując 
go jako zjawisko irracjonalne. Dziedzictwo tych napięć wciąż oddziałuje 
na współczesne próby integracji, wymagając przezwyciężenia stereotypów 
i wzajemnych uprzedzeń.

Warto podkreślić, że nowość, jaką Freud i jego uczniowie wprowadzili do 
współczesnej myśli humanistycznej, polega między innymi na tym, że za-
miast pozostać na poziomie indywidualnych, często subiektywnych do-
mysłów, człowiek poszukujący lepszego poznania i większej autonomii 
może sięgnąć po bardziej obiektywne metody, uruchamiające obszar in-
tersubiektywności. Powstają nowe teorie i nowe rozwiązania warsztatowe. 
Technika analityczna nie powstaje i nie doskonali się w pojedynczym labo-
ratorium, lecz w społecznym kontekście psychoanalitycznych towarzystw 

33  Romuald Jaworski, Religijny rozwój osoby ludzkiej. Interpretacja psychologiczna 
(Płock: Płocki Instytut Wydawniczy, 2020), 19.



Ks. Jerzy Smoleń106

lokalnych i międzynarodowych stale komunikujących się i wymieniają-
cych doświadczenia34.

Na poziomie praktyki wyzwaniem jest stworzenie przestrzeni au-
tentycznej współpracy. W obszarach takich jak poradnictwo, psychotera-
pia czy duszpasterstwo pojawia się pytanie o granice kompetencji: gdzie 
kończy się rola psychologa a gdzie rozpoczyna odpowiedzialność teologa 
lub duszpasterza? Brak klarownego rozgraniczenia kompetencji może pro-
wadzić do konfliktów, ryzyka nadużyć lub pomniejszenia wartości którejś 
z perspektyw.

Pomimo wymienionych ograniczeń, dialog teologii i psychologii 
jest możliwy, pod warunkiem zachowania świadomości metodologicz-
nej oraz wzajemnego szacunku dla autonomii obu dyscyplin. Integracja 
nie powinna oznaczać unifikacji ani synkretyzmu, lecz raczej twórczą wy-
mianę, w której psychologia wnosi wiedzę empiryczną o mechanizmach 
funkcjonowania człowieka, a teologia – refleksję nad sensem i celem jego 
egzystencji. Zadaniem współczesnych badań jest zatem wypracowanie ję-
zyka pośredniego, który umożliwi konstruktywną komunikację, przy jed-
noczesnym poszanowaniu odmienności punktów wyjścia.

	 	 ZAKOŃCZENIE

Integracja perspektyw teologii i psychologii jawi się jako zadanie 
zarówno naukowe, jak i praktyczne. Nie chodzi tu o proste scalanie meto-
dologii czy unifikację języka, ale o stworzenie przestrzeni dialogu, w któ-
rej każda z dziedzin pozostaje wierna własnej tożsamości, a jednocześnie 
otwiera się na inspiracje płynące z drugiej. Teologia, koncentrując się na 
relacji człowieka z Bogiem, wnosi do psychologii wymiar transcenden-
cji, pytania o sens oraz ostateczny cel ludzkiego życia. Psychologia zaś, 
poprzez badania nad strukturą osobowości, procesami emocjonalnymi 
i mechanizmami zachowania, dostarcza teologii narzędzi pozwalających 

34  Katarzyna Longchamps de Berier, „Słowo wstępne do polskiego wydania,” w Psy-
choanaliza i religia w XXI wieku. Współzawodnictwo czy współpraca?, red. David M. Black 
(Kraków: Wydawnictwo WAM, 2009), 15. 



Teologia dla psychologii, psychologia dla teologii. Ku integracji perspektyw 107

lepiej zrozumieć konkretność ludzkiego doświadczenia wiary. Zbliżenie 
obu perspektyw ma znaczenie nie tylko akademickie, lecz także pasto-
ralne i terapeutyczne. W praktyce duszpasterskiej otwartość na odkrycia 
psychologii umożliwia bardziej adekwatną pomoc osobom zmagającym 
się z trudnościami emocjonalnymi i egzystencjalnymi. Z kolei w pracy 
psychoterapeutycznej i wychowawczej uwzględnienie wymiaru duchowe-
go i religijnego człowieka pozwala dostrzec, że poszukiwanie sensu, do-
świadczenie sacrum czy pragnienie transcendencji stanowią integralną 
część ludzkiej kondycji. Współczesna kultura, charakteryzująca się plura-
lizmem i często redukcjonistycznym podejściem do człowieka, szczegól-
nie potrzebuje wizji holistycznej, w której psychologia i teologia nie stoją 
naprzeciw siebie, lecz współpracują, by ukazać pełnię ludzkiej egzystencji. 
Dialog tych dwóch nauk nie jest zatem luksusem ani teoretyczną cieka-
wostką, ale koniecznością wynikającą z troski o całościowy rozwój osoby. 
W tym sensie tytuł: teologia dla psychologii, psychologia dla teologii, stano-
wi nie tylko inspirację intelektualną, ale także praktyczne wezwanie, aby 
nadal prowadzić badania, kształcić specjalistów i tworzyć praktyki dusz-
pasterskie, i terapeutyczne oparte na świadomości, że człowiek jest jedno-
ścią cielesną, psychiczną i duchową. Tylko taka integracja perspektyw po-
zwala zbliżyć się do prawdy o człowieku jako istocie otwartej zarówno na 
doświadczenie świata, jak i na Tajemnicę, która go przekracza.

BIBLIOGRAFIA

Astley, Jeff. Theology and the Practice of Learning. London, 2002.
Augustyn, Józef. Duchowy przewodnik. Jak zrozumieć siebie i innych. Kraków: Wydaw-

nictwo M, 2015.
Augustyn, Józef. O krzywdzie, przebaczeniu i spowiedzi. Kraków: Wydawnictwo M, 2013.
Bachanek, Grzegorz. „Psychologia a teologia. Miejsca spotkania w antropologicznej re-

fleksji J. Ratzingera.” (2015): 31–47. file:///C:/Users/Dom/Downloads/Psychologia-
_a_teologia_Miejsca_spot.pdf, data dostępu: 3.09.2025.

Bazylak, Józef. „Współpraca teologii i psychologii.” Roczniki Teologiczne t. LI, z. 6 (2004): 
281–293. 

Blass, Rachel, B. „Poza iluzją. Psychoanaliza a kwestia prawdy religijnej” W Psychoanali-
za i religia w XXI wieku. Współzawodnictwo czy współpraca?, red. David M. Black, 
59–86. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2009.



Ks. Jerzy Smoleń108

Bremer, Józef. Osoba– fikcja czy rzeczywistość? Tożsamość i jedność ja w świetle badań neu-
rologicznych. Kraków: Wydawnictwo Aureus, 2014.

Cantelmi, Tonino, Laselva, Pasquale, Paluzzi, Silvestro. Dialog psychologii z teologią.  
Kraków: Wydawnictwo w Drodze, 2006. 

Cattaneo, Patrizia, Dlaczego Bóg dopuszcza cierpienie? Kraków: Wydawnictwo WAM, 2008.
Cencini, Amadeo, Żyć w pojednaniu. Aspekty psychologiczne, Kraków: Wydawnictwo  

SALWATOR, 2004.
Czyżewski, Tomasz, Jak nie rozwijać się duchowo. Religijne zaburzenia osobowości. Kraków: 

Wydawnictwo WAM, 2022.
Dziewiecki, Marek, Dziedzina, Jacek. Psycholog w konfesjonale. Kraków: Wydawnictwo 

M, 2012.
Franciszek, Spes nos confundit. Wrocław: Wydawnictwo Wrocławskiej Księgarni Archi-

diecezjalnej, 2024.
Frankl, Victor, E. Lekarz i dusza. Wprowadzenie do logoterapii i analizy egzystencjalnej. 

Warszawa: Czarna Owca, 2017.
Freud, Zygmunt. Przyszłość pewnego złudzenia. Warszawa: Wydawnictwo KR, 1998b.
Głaz, Stanisław. Osobowościowe uwarunkowania przeżycia religijnego młodzieży studiują-

cej. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2011.
Głaz, Stanisław. Psychologiczne predyktory przeżycia religijnego młodzieży. Kraków:  

Wydawnictwo WAM, 2016.
Griffith, James, L., Religia, która uzdrawia, religia, która szkodzi. Wskazówki dla terapeu-

tów i szukających pomocy. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2013.
Grzywocz, Krzysztof. Na początku był sens. Warszawa: Towarzystwo WIĘŹ, 2018.
Heilman, Kenneth, M., Donda, Russel, S. Duchowe życie mózgu. Warszawa: Wydawnic-

two PWN, 2019.
Hołub, Grzegorz. Osoba w labiryncie decyzji moralnych. Bioetyka w perspektywie persona-

listycznej. Kraków: Wydawnictwo św. Stanisława, 2014.
Jastrzębski, Andrzej, „Fides et ratio: teologia versus psychologia”. Studia Ełckie 6 (2024): 

71–83.
Jaworski, Romuald. Religijny rozwój osoby ludzkiej. Interpretacja psychologiczna. Płock: 

Płocki Instytut Wydawniczy, 2020.
Kokoszka, Adam. Teoria i praktyka spowiedzi. Tarnów: Wydawnictwo Biblos, 2020.
Krzysteczko, Henryk. „Znaczenie psychologii dla teologii pastoralnej.” Śląskie Studia  

Historyczno-Teologiczne 32 (1999): 315–327.
Kugelmann, Robert. Psychologia i katolicyzm. Historia relacji. Kraków: Wydawnictwo 

WAM, 2013. 
Ladd, Kevin, L. Spilka, Bernard. Psychologia modlitwy. Spojrzenie naukowe. Kraków:  

Wydawnictwo WAM, 2014.
Longchamps de Berier, Katarzyna. „Słowo wstępne do polskiego wydania”. W Psycho-

analiza i religia w XXI wieku. Współzawodnictwo czy współpraca?, red. David M. 
Black,13–25. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2009.

Makselon, Józef (red.). Psychologia dla teologów. Kraków: Wydawnictwo Naukowe Papie-
skiej Akademii Teologicznej w Krakowie, 1999.



Teologia dla psychologii, psychologia dla teologii. Ku integracji perspektyw 109

Mariański, Janusz. Godność ludzka i wychowanie progodnościowe. Toruń: Wydawnictwo 
Adam Marszałek, 2022.

Molenda, Andrzej, Kama Hawryszków. Kiedy wiara oddala od Boga. Rozmowy o niedoj-
rzałej religijności. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2022.

Nowak, Antoni, Jozafat. Psychologia eklezjalna. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2005.
Ostaszewska, Anna. Aspekty duchowe w tle psychoterapii. Warszawa: Difim, 2023.
Paszko, Hanna. Nadzieja w ludzkim cierpieniu. Katowice: Księgarnia św. Jacka, 2014.
Paszkowska, Teresa. Psychologia w kierownictwie duchowym. Lublin: Wydawnictwo KUL, 

2007.
Pilecka, Barbara. Kryzys psychologiczny. Wybrane zagadnienia. Kraków: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Jagiellońskiego, 2004.
Riemann, Fritz. Oblicza lęku. Skąd się bierze i jak sobie z nim radzić. Warszawa: Wydaw-

nictwo Czarna Owca, 2020.
Smoleń, Jerzy. „Kryzys życia. Psychospołeczne aspekty samobójstwa”. W Wartość i jakość 

życia w ujęciu interdyscyplinarnym, red. Jan Bartoszek, 271–314. Tarnów: Wydaw-
nictwo Biblos, 2015.

Tatala, Małgorzata. Rozwój uczuć religijnych dzieci przedszkolnych. Lublin: Redakcja  
Wydawnictw KUL, 2000.

Watts, Fraser. Psychology, Religion, and the Nature of the Human Person. Cambridge: 2016.
Zohar, Danah, Marshall, Ian. Inteligencja duchowa. Najwyższa z inteligencji. Poznań: Dom 

Wydawniczy REBIS, 2001.


