ScientiacetFides 7 (1)/2019 ISSN 2300-7648 (print) / ISSN 2353-5636 (online)

Received: March 11, 2019. Accepted: April 17,2019 DOI: http://dx.doi.org/10.12775/SetF.2019.004

Sensibilidad por el medio ambiente
y cristianismo

(Environmental sensitivity
and Christianism)

JORDI PUIG

Universidad de Navarra, Pamplona
jpbaguer@unav.es

ORCID: 0000-0001-9401-9623

Resumen. La sensibilidad contemporanea por el medio ambiente forma parte desde
hace décadas del conjunto de rasgos culturales crecientes del mundo desarrollado. No
Lllega,en cambio, a ser prevalente en las conductas,como se manifiesta particularmente
en multiples aspectos del consumismo que danan el medio. En su desarrollo y presencia
cultural contemporanea, la sensibilidad ambiental parece de entrada no ir muy de la
mano del cristianismo, que viene siendo acusado desde hace décadas,y junto con la
tradicién judia, de ir en direccién contraria a la que indica esta sensibilidad.

Este articulo se propone presentar y reflexionar sobre siete aspectos entrelazados
del valor ambiental que son reconocidos desde multiples expresiones del ambienta-
lismo, muy diverso de por si. La sensibilidad ambiental cristiana aprende y descubre,
en esos aspectos del valor ambiental compartidos con no cristianos o no creyentes,
exigencias descuidadas de su propia vocacion. La cultura ambiental contemporanea las
pone con mucho acierto ante sus ojos,y reclama una conversion,en los modos de vida 'y
de caracter moral,que llama también a los no cristianos o no creyentes desde su racio-
nalidad y capacidad de compromiso. Al aceptar esa ruta de conversidn, el cristianismo
discierne la presencia vivificante de Cristo en muchos rasgos de la cultura ambiental.

Scientiae:Fides 7(1)/2019, 73-96 73



JORDI PUIG

El encuentro que asi se genera alberga un potencial de comprensién y enriquecimiento
reciproco, hacia el respeto de los valores naturales y humanos compartidos.

Palabras clave: Ecologia; naturaleza; espiritualidad; materialismo; valor ambiental;
alianzas ambientales.

Abstract. Contemporary environmental sensitivity has characterized for decades the
emerging culture in the developed world. It is not yet mainstream in influencing be-
havior at a global level,as the growing environmental impact of consumerism testifies
particularly to it. Present day environmental sensitivity seems somehow at odds with
Christianism, charged for decades alongside Judaism with major responsibility in the
environmental crisis.

This paper explains and discusses on seven interlinked aspects of the environ-
mental value amply recognized across environmentalism. In examining them, Chris-
tian environmentalism learns particularly some demands of the Christian vocation
that may remain neglected and demand a moral conversion both of Christians and
of non-Christians and non-believers. In accepting this demand, the Christian discerns
the life-giving presence of Christ in many traits of the environmental sensitivity and
culture. This encounter offers grounds for a reciprocal understanding and enrichment
of Christians and non-believers or non-Christians, towards the attainment of a wider
and deeper respect of environmental and human shared values.

Keywords: Ecology; nature; spirituality; materialism; environmental value; environ-
mental partnerships.

Introduccion

La Unién Internacional para la Conservacién de la Naturaleza (UICN, en
inglés IUCN) es la red medioambiental més grande y diversa del mundo
(TUCN 2019a). En su seno, el Grupo Especialista en Religion, Espiritualidad,
Conservacion Medioambiental y Justicia Climatica, RESPECC, promueve la
cooperacion y entendimiento, entre religiones e intercultural, en el cuidado
del planeta (IUCN 2019b). Se promueve asi una alianza que enlaza con el
altimo de los Objetivos de Desarrollo Sostenible adoptados por Naciones
Unidas en 2015. RESPECC considera que, de forma singular con la enciclica
Laudato si’ (Francisco 2015), el liderazgo religioso ha asumido de forma glo-
bal el compromiso explicito con la conservacion y justicia medioambientales.

Este articulo distingue entre un cristianismo sociol6gico y otro mas
nuclear. El primero consistiria en las expresiones sociales y opiniones
manifiestas prevalentes entre las vidas de los que se consideran y reconocen

74 ScientiaeFides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

cristianos. Lo nuclear del cristianismo seria lo que cada cristiano —o no
cristiano- encarne o manifieste de la vida de Jesus de Nazaret, considerado
Dios y hombre desde la fe en Cristo. Se encontraria también donde quiera que
aniden verdad, bondad y belleza en la creacion. Al cristiano se le reclamaria
aprender a discernir, también en la vida y cultura de quienes se manifiestan
no cristianos, llamadas y ocasiones de conversion a la verdad natural del
mundo, su valor y su belleza, tenidos por el creyente como obra de Dios.

Ante la realidad del dano ambiental y social, Jesus invitaria a descubrir
y abrazar comportamientos justos con la naturaleza ambiental y humana,
a buscar la armonia y el respeto, con la tierra y fraterna. Con esa conversion
responderia el cristiano tanto a la llamada de Jesucristo, como a las exigencias
morales de la verdad y valor de lo natural compartidas con el ambientalismo
no cristiano. En esta direccion de conversion, encuentro y unidad apunta
Laudato si’, siguiendo la linea abierta ya por Juan Pablo II (2001) al introducir
la expresion conversion ecoldgica, y por Benedicto XVI (2009).

Al proponer los aspectos del valor ambiental que siguen y constituyen
el nucleo de este escrito, se escribe desde una sensibilidad tanto cristiana
como enriquecida por quienes no se consideran cristianos. Se ha buscado
un lenguaje de encuentro entre los mundos no creyentes y creyentes que
configuran inseparablemente la casa cultural del autor, quien la quisiera
tan amplia y comin como lo es la Tierra para todo ser natural, viviente
o humano. Asi se procura responder, a la vez, a las alianzas a las que llaman
Naciones Unidas y la UICN, y a la respuesta que propone Francisco, en
Laudato si’. Se presentan a continuacion siete aspectos del valor ambiental,
desarrollando la ocasion de encuentro y conversion que ofrecen, de la mano
de la sensibilidad ambiental y el cristianismo.

1. Porque existe, la naturaleza tiene valor

En 1853 fue derribado el Discovery Tree, una secuoya de mas de 1200 anos. Su
enorme tocon (Figura 1) mide siete metros y medio de didmetro. Permanece
en Calaveras Big Trees State Park, en California, Estados Unidos. Para lograr
la caida, se aplicaron desde toda la circunferencia del tronco barrenas de

Scientiae:Fides 7(1)/2019 75



JORDI PUIG

mineria, que taladraron el interior. El derribo no debié de responder a una
necesidad apremiante. Algin grabado de la época sugiere un destino
inmediato banal (Figura 2).

El suceso ejemplifica las vias que puede tomar el progreso tecnoldgicoy
el mal empleo de sus herramientas, o de sus posibilidades. En especial cuando
no se detiene ante valores que hoy parecen evidentes al ambientalismo,
y transforma sin miramientos la realidad, aunque sea con dano gratuito
y evitable. Esta idea de progreso es denunciada hoy por la sensibilidad
ambiental (Ramos 1993, 17). Al instrumentalizar la naturaleza lingiiistica y
operativamente, se ha arrancado de la tierra su capacidad de asombrarnos
(Macfarlane 2016, 25). Perdido el asombro, se hace mas dificil reconocer el
valor de lo existente.

.Cudl es el valor de conservar y fortalecer este sentido de sobrecogimiento y
de asombro, este reconocer algo mas alla de las fronteras de la existencia hu-
mana? /Es explorar la naturaleza sélo una manera agradable de pasar las horas
doradas de la nifnez o hay algo mas profundo? Yo estoy segura de que hay algo
mds profundo, algo que perdura y tiene significado. [...]. Hay una belleza tan
simbdlica como real en la migracion de las aves, en el flujo y reflujo de 1a marea,
en los repliegues de la yema preparada para la primavera. Hay algo infinitamente
reparador en los reiterados estribillos de la naturaleza. (Carson 2012)

El ambientalismo detecta que la existencia es un valor en si. Lo hace, por
ejemplo, a través de esa “... belleza tan simbdlica como real...” que movia
a Carson, considerada la mas destacada figura ptblica del ambientalismo del
siglo XX (Scheuering 2004, 61-62). Los seres naturales, por el no tan mero
hecho de existir —que con frecuencia se da por descontado- tienen valor. La
sensibilidad ambiental ve y acepta que se hable de valor en cada rio, arbol,
animal, ecosistema o paisaje. No tienen que ser inmensos o excepcionales
como el Discovery Tree para merecer ser respetados. “Quisiera que mis
escritos condujeran a la gente a pensar no sélo en drboles, como hace ahora
la mayoria” cita Macfarlane de Roger Deakin, “sino en cada arbol individual”
(Macfarlane 2016, 11-12). “Cada arbol reclama una admiracién especial”,
escribié John Muir en su diario (Macfarlane 2016, 11). El valor de lo natural

76 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

no nace de una designacién humana, que si puede reconocerlo adaptando
la conducta y el uso a los que la justicia con cada ser —la moralidad- exige.
Pero, volviendo a Macfarlane, hemos aprendido con tanta eficacia a usar la
realidad, que cuesta verla en si, no como medio. En una direccién similar
apuntaba Thoreau, entre muchos otros (Ramos 1993, 59).

“Nuestra capacidad de percibir la cualidad en la naturaleza empieza, del
mismo modo que en el arte, con lo bonito. Se expande a través de sucesivas
etapas de lo bello hacia valores todavia no capturados por el lenguaje
(Leopold 1966, 96). Lo natural apuntaria, desde su existir, hacia un sinfin que
reclama pausa para asomarse a todo su valor. La poesia de lo natural testifi-
caria esta practica, con su capacidad de mirar y ver con mayor profundidad.
El cristianismo, por su parte, revelaria riquezas afiadidas. Misteriosamente,
mas alld de un plano experimentable al uso, Dios mantendria en cada ins-
tante por un motivo de amor el “siendo” de cada ser, porque “Dios es amor”
(1]n 4, 8).En este sentido se puede entender a Francisco: “La naturaleza esta
llena de palabras de amor...” (Francisco 2015, n. 225). Y siguen a esas palabras
algunas razones que impedirian captar esa dimension de lo real: “... pero
;como podremos escucharlas en medio del ruido constante, de la distraccion
permanente y ansiosa, o del culto a la apariencia?” (Francisco 2015, n. 225).

2

2. Porque existe como es, la naturaleza tiene valor

El ambientalismo detecta valor en cada expresion de la variedad, como lo
indica el empleo de la biodiversidad para resumir la salud de lo natural
(CBD 2019). La diversidad en el modo de existir manifiesta una pluralidad de
valores, que ofrecen una guia sobre como debe ser una conducta respetuosa
hacia cada caso: cortar el pelo no implica falta de respeto; cortar la mano,
si. Cabe siempre el riesgo de no saber o no querer ver el valor de cada modo
de ser. Relata Watson (2002, 11-12) que Malebranche (Paris 1638-1715)
paseaba por Paris acompanado cuando se acercé carinosamente una perra
gestante. Se arrodillé para acariciarla y después, asegurandose de que le
estaban mirando, pate6 con fuerza al animal en su vientre. La perra se alejo
corriendo y gimoteando. Los testigos del suceso exclamaron horrorizados.

ScientiaetFides 7(1)/2019 77



JORDI PUIG

El les respondid, buscando la ocasién de aleccionar: “Conteneos. Esa perra
es solamente una maquina”.

El mecanicismo que Malebranche representa despojé —al sentir y en-
tender de hoy- a la vida animal de aspectos irrenunciables de su valor,
reduciéndola a un mecanismo que se puede patear. Ocurre algo analogo
con la crisis ambiental: no vemos, aprendemos o respetamos lo suficiente el
valor del modo de ser de lo natural. Y si es cierto que, de hecho, la humanidad
estd causando una pérdida creciente de valor ambiental al vivir (United
Nations 2019b), ;cémo evitar el pesimismo antropoldgico? Porque es notable
el contraste entre la riqueza y evolucién conocida del mundo dado por si
mismo antes de la aparicion del ser humano, y el empobrecimiento o dano
causado en particular por el progreso mas reciente (Ramos 1993, 54). ;Qué
podria aportar el cristianismo, que se pueda sumar a una respuesta coral,
lo mas universalmente aceptable posible?

El libro del Génesis relata la harmonia original entre todo lo natural.
La armonia es rota (Gen 2, 17) con la desobediencia humana a aquél Creador
que mantendria la realidad siendo (Punto 1). “Siendo...”, se puede anadir
ahora, “...como es”. La actual crisis estaria presente como posibilidad desde
la aparicién del ser humano. Pero no por su existir, sino porque, por ser
libre, puede elegir una conducta danosa, que de hecho escoge. El problema
pasaria, asi, de ser existencial a ser moral. Arrancaria en el inicio de los
tiempos humanos. Pero con el desarrollo exponencial de la capacidad de
transformacion de la tierra, a partir de la Revolucion Industrial se manifiesta
muy particularmente.

La singularidad moral humana, ese ser “como somos” que nos hace libres
y capaces de moralidad, explica que solo se pida responsabilidad moral a los
humanos. Con ese modo natural de ser habria aparecido el Homo sapiens en
el mundo que, por ser y por ser como es, invita al ser humano a respetarlo.
En respuesta, éste deberia adaptar su conducta al valor de lo no especifi-
camente humano que sustenta su vida, para no causar un dano moralmente
evitable. Un dano que no es solamente factico o fisico, como el de cualquier
depredador natural sobre su presa, sino moral originariamente (Punto 7):
causado por el exceso o desorden de su voluntad y del beneficio propio.

78 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

Senala Francisco, en relacion con lo que se acaba de proponer: “La
violencia que hay en el corazén humano, herido por el pecado, también se
manifiesta en los sintomas de enfermedad que advertimos en el suelo, en el
agua, en el aire y en los seres vivientes.” (Francisco 2015, n. 2). El relato del
Génesis, de caracter religioso, puede aportar en su propio lenguaje (Francisco
2015, n. 199) una especial penetracién en las causas y remedios para los
males ambientales contemporaneos. Segun este relato, al poco de ser creado,
el ser humano ya hizo méritos para ser expulsado del paraiso natural en el
que estaba integrado armoénicamente en origen, si bien dejado en manos
de su propia libertad. La respuesta de los seres naturales, en su conjunto, al
maltrato por el que opt6 habria sido la aparicién de la conflictividad entre
lo natural humano y lo no humano (Gn 2, 19).

Pero la libertad también introduciria, segtin el cristianismo, la po-
sibilidad de redencién, incluyendo la de la tierra (Rom 1, 18-23). El ser
humano puede cambiar, convertirse. Y tiene la capacidad de intervenir en
la naturaleza de una manera sanadora, enriquecedora, apuntada también
por Francisco con prudencia: “Una intervencion legitima es aquella que
actiia en la naturaleza «para ayudarla a desarrollarse en su linea, la de la
creacion, la querida por Dios»” (Francisco 2015, n. 112). El camino de la
evolucion, que testifica un enriquecimiento progresivo de la diversidad
de la vida, podria senalar como interpretar cudl es esa linea “querida por
Dios”: una que enriquece y no reduce el valor. Desde el ambientalismo,
Aldo Leopold formulé un principio sintético y exigente de la ética am-
biental en este sentido, de la que es notabilisimo representante: “Algo
es correcto cuando tiende a preservar la integridad, estabilidad y belleza
de la comunidad bidtica. Es erréneo cuando tiende a otra cosa” (Leopold
1966, 240).

La posibilidad de aumentar la riqueza natural, o de procurar intencio-
nalmente no disminuirla al menos, es una capacidad natural propia del
ser humano. Lo ha ejemplificado un humilde campesino de Burkina Faso.
Yacouba Sawadogo ha vencido tierras a la desertizacion en el Sahel (United
Nations 2019). Su aldea se ha beneficiado de su dilatada labor, y su influjo
se esta extendiendo internacionalmente, con los claroscuros que él mismo

Scientiae:Fides 7(1)/2019 79



JORDI PUIG

testimonio (1080 Film & Television 2012) en un encuentro convocado por
Naciones Unidas para combatir la desertizacién (COP10 2011).

3. Porque existe como es, en relacion natural,
la naturaleza tiene valor

La conciencia ecoldgica parece hoy sugerir precisamente esto de modo apre-
miante, en el siguiente sentido: arrancar una cosa natural del lugar en el que se
encuentra por naturaleza y en el que puede ser lo que es por naturaleza, para
situarla en un contexto de objetivos que le son extranos y exteriores —la mayor
parte de las veces al precio de su aniquilaciéon- es algo que necesita siempre ser
justificado. (Spaemann 1989, 103)

Una mirada individualizadora, como la que ofrece la visién de una orca en
un acuario, puede ayudar a ver el valor de cada organismo como ser inico.
Pero ahi no se acaba su valor. El que expresa su integridad corporal en el
acuario no debe hacer olvidar el que manifiesta su existencia natural en el
océano. La integracién en su medio natural se realiza precisamente a través
de ese cuerpo que la individualiza, pero que —se afirma- no deberia aislarla
en un acuario.

“Cuando uno intenta recoger algo por si mismo, lo encontramos ama-
rrado a todo lo demads que existe en el Universo”, escribié Muir (1911, en
“27 de julio”). La ciencia ecoldgica alimenta la percepcién de esa conexion.
Pero por multiples razones, la cultura tiende a subrayar en exceso una
conexion o relacién muy concreta, en detrimento de las demas que hilvanan
el todo integrado: el interés para el ser humano. El ser humano no puede
vivir sin relacionarse, sin consumir, pues tiene cuerpo. Pero la clave esta en
el como de esa relaciéon y consumo, necesarios por naturaleza. No deberia
ser a costa de olvidar el valor de cada ser en el seno del ecosistema. Y esa
integracién sugiere precisamente las variantes éticamente aceptables del
cémo se puede obtener una relacion de provecho. Félix Rodriguez de la
Fuente, preguntdndose por quién le habia causado mds profunda impresiéon
en su vida, se descubre respondiendo que Lazabo, un pigmeo de la selva de

80 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

Ituri (actual R. D. del Congo). Cazador de elefantes segtin un estilo de caza
con lanza en el que se juega la vida, una vez cobrada la enorme presa, Félix
inquiere por su destino.

- Yo no puedo comer ni guardar nada del elefante que he matado porque Comba
[e]l padre de los elefantes y de los pigmeos y de todas las plantas y animales]
me castigaria y me volveria peor que una bestia, pero si otro cazador mata yo
si puedo comer de la carne.

Quedé asombrado ante el prodigio de un hombre primitivo que, después de
jugarse la vida para matar a un elefante, cree que no puede comer de él para no
apropiarse de algo que pertenece a la naturaleza. (Varillas 2010, 410)

Asombra moralmente, y alecciona, este modo de entender la relacién con el
elefante y con el cosmos, por parte de un cazador del que con frecuencia se
observan solamente sus rasgos primitivos. Se entiende por qué Rodriguez de
la Fuente situaba en el fin de la vida cazadora y recolectora el origen histérico
del impacto ambiental que lamenta el ambientalismo (Puig and Casas 2017).
El poder sobre el elefante no convierte al cazador en propietario. Lazabo no
renuncia a su caza y muerte para dar alimento a su pueblo. Pero no de cualquier
manera: con respeto, gratitud, desprendimiento, equilibrio... sin excesos.
El antropocentrismo destaca en exceso la relacién de propio provecho.
También en el cristianismo socioldgico. Y asi el ser humano ejerce un tipo
de dominio que jamas se le ha concedido moralmente. ;C6mo podria el cris-
tianismo ayudar a corregir este enfoque? A muchos cristianos ha inspirado
el llamado Sermdn de la Montana, del que se escoge el siguiente parrafo:

Miren los pajaros del cielo: ellos no siembran ni cosechan, ni acumulan en
graneros, y sin embargo, el Padre que esta en el cielo los alimenta. ;No valen
ustedes acaso mas que ellos? [...] /Y por qué se inquietan por el vestido? Miren
los lirios del campo, cémo van creciendo sin fatigarse ni tejer. [...] Si Dios viste
asi la hierba de los campos, que hoy existe y manana sera echada al fuego,
jcuanto mas hara por ustedes, hombres de poca fe! (Mt 6, 26-30)

Una lectura antropocéntrica justificaria un dominio humano absoluto sobre
lo inferior. Volviendo al punto 1, se podria replicar que el poder del Creador

Scientiae:Fides 7(1)/2019 81



JORDI PUIG

se manifiesta creando el universo, la riqueza de los ecosistemas y de la vida,
no consumiéndolos. Con una fidelidad que los mantiene siendo, existiendo
como son, ricos y en relacion. Asi, otra lectura del texto podria ser mas fiel
a la verdad. Lo avalaria la cultura ambiental, que ayudaria a corregir el an-
tropocentrismo. El creyente deberia leer al Creador en lo natural: “... el Padre
que estd en el cielo los alimenta [...] Dios viste asi la hierba de los campos”.
Este valor de relacion entre naturaleza y Creador enlazaria muy bien, por
otra parte, con sabidurias ancestrales como la expresada por Lazabo en el
relato de la caza del elefante. En suma, “ninguna cosa natural, ni por tanto
la naturaleza, agota su ser en su funciéon” (Ramos 1993, 26). Menos ain en
su funcién para el ser humano: “Todo esta conectado. Si el ser humano se
declara auténomo de la realidad y se constituye en dominador absoluto, la
misma base de su existencia se desmorona” (Francisco 2015, n.117). Y no
solamente la base natural, podria anadirse, sino también la moral (Punto 7).

4. Porque existe como es, en relacién natural conmigo,
la naturaleza tiene valor

El término “mio” puede referirse a lo que me pertenece y con lo que hago
lo que quiero, sin tener que rendir cuentas a ningtn respeto debido. El
objeto poseido, cosa, careceria de valor propio. Alternativamente, “mio”
puede sefalar una realidad valiosa a la que pertenezco junto con lo mio;
algo superior a los dos, que me enriquece y, por tanto, respeto y quiero. En
este sentido, mi hermano no es ni puede ser tratado como una posesion.
Ambos pertenecemos a la misma familia, y por esa pertenencia le debo un
respeto aniadido. La familia es en nosotros, y pertenecer a ella nos enriquece
reciprocamente. La familia, vista con una mentalidad compartida con la
ecologia, es mas que la mera suma de los familiares, a los que la existencia
de la primera —una relacién de pertenencia, no de posesién- enriquece.
Leopold senal6 que maltratamos a la tierra porque la vemos como una
mercancia que nos pertenece;y que cuando la veamos como una comunidad
a la que pertenecemos, tal vez empecemos a usarla con amor y respeto (1966,
Prefacio, x). Seria mas completo decir que tierra y ser humano se pertene-

82 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

cen, con una pertenencia que no reduce valor a ninguno de los términos
reciprocamente pertenecientes, sino todo lo contrario. El ser humano no
perteneceria a la tierra de un modo que disuelva su singularidad y aminore
o anule su valor especifico humano e individual, frente al todo o en el seno
de lo natural no humano, como algunos biocentrismos pueden sugerir.

Tierra y ser humano se distinguen y relacionan asimétricamente, porque
la naturaleza no humanay el ser natural humano son naturalmente diferen-
tes. Yendo de lo natural a lo humano, el cuerpo testimonia la contundente
presencia del ecosistema en el “si mismo” humano. El cuerpo seria el medio
natural en el yo (Puig et al. 2014, 125). Ese aspecto de la identidad enriquece
al ser humano, al integrar en él el valor del ecosistema.

Para la antropologia no puede valorarse como una casualidad, ni como un dato
sin consecuencia moral, que compartamos con la naturaleza no humana la
materialidad de &tomos, moléculas y genes, tipos celulares y de tejidos, familias
de érganos vitales, funciones metabdlicas, relaciones ecoldgicas e incluso no
poco de las conductas y sentimientos propios del mundo animal vinculados
a nuestra condicién natural. (Puig 2016, 124-126)

En reciprocidad, el ser humano aporta también constitutivamente su propio
valor a todo lo natural no humano, en relacion corporal con él. Esta es una
reflexion menos explicitada en el seno de ambientalismo, pero si intuida por
algunos. Si lo natural se integra de tal manera en lo humano, y es también
en lo humano, se debe reconocer a lo natural un estatuto acorde; un valor
humano que se integra en lo natural a respetar: “Existe entre ser humano y
naturaleza un vinculo —que edifica la comunidad natural y humana a la que
pertenecemos— que no puede ser obviado sin erosionar el valor de ambos
alavez” (Puig et al. 2014, 128).

El cristianismo puede alimentar esta visién. Yendo desde la naturaleza
al ser humano, cuando afirma que “nosotros mismos somos tierra” (LS, n. 2).
Yendo desde el ser humano a la naturaleza, cuando afirma que el Hijo de
Dios ha incorporado en su persona parte del universo material (Francisco
2015, n. 235). También cuando sostiene que... “El universo se desarrolla en

Scientiae:Fides 7(1)/2019 83



JORDI PUIG

Dios, que lo llena todo. Entonces hay mistica en una hoja, en un camino,
en el rocio, en el rostro del pobre” (Francisco 2015, n. 233).

San Juan de la Cruz ensenaba que todo lo bueno que hay en las cosas y expe-
riencias del mundo «estd en Dios eminentemente en infinita manera, o, por
mejor decir, cada una de estas grandezas que se dicen es Dios». No es porque
las cosas limitadas del mundo sean realmente divinas, sino porque el mistico
experimenta la intima conexién que hay entre Dios y todos los seres, y asi «siente
ser todas las cosas Dios». (Francisco 2015, n. 234)

Una figura de esa armonia y pertenencia reciproca la aporta la predicacion
de Francisco de Asis a los pajaros, atentos a su palabra (Celano 2019, n. 58).

5. Porque existe como es, en relacién natural conmigo
y con todos los demds seres humanos, la naturaleza
tiene valor

Llenar el depdsito del vehiculo puede estar en relacion con un dano ejercido
a miles de kildmetros. Asi, Chevron ha sido acusada de danos ambientales y
sociales causados por su explotacién de petréleo en Ecuador. La globalizacion
encierra comportamientos que no aceptarian ni como enunciado quienes
pueden practicarlo, sin embargo, méas o menos inadvertidamente: “Sea para
mi el beneficio (del petrdleo) y para otros la destruccién que puede causar
que yo lo use”. El progreso concreto, tal y como se ha dado histéricamente,
ha sido denunciado por su inequidad, por ejemplo, desde notables figuras
del ecofeminismo (Shiva 2014, 142).

La sensibilidad ambiental integra los problemas de inequidad social,
incluyendo a las indefensas generaciones futuras. No es facil aceptar que el
bienestar de unos pueda estar tan ligado al dafio que otros sufren o sufriran.
Estas conexiones no ocurren aisladamente, restringidas al consumo de
gasolina. Ocurren con el consumo de ropa, de productos alimentarios, ...
o con el exceso mismo de consumo. Crece la consciencia de que la riqueza
natural, compartida o compartible, acarrea una responsabilidad social
inseparable de la ambiental: “Dependemos de la tierra y, a través de ella,

84 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

nos relacionamos con los demas y les afectamos (por acciéon u omision)
mediante los sistemas sociales y econdmicos construidos, sustentados en
los bienes que nos da y distribuimos.” (Puig 2016, 124)

La articulaciéon de estas dos sensibilidades —social y ambiental, hechas
una sola— es un rasgo destacado de la enciclica Laudato si’ (Francisco
2015, nn. 16 y 49). Desde una perspectiva cristiana, «Dios ha dado la tierra
a todo el género humano para que ella sustente a todos sus habitantes, sin
excluir a nadie ni privilegiar a ninguno» (Juan Pablo II, 1991). Nadie sensato
admite la exclusién como principio, por mas que sea una realidad de hecho,
practicada a escala internacional con manifestaciones notorias, como la de
tantas fronteras insolidarias, en especial entre mundo materialmente ricoy
mundo pobre. Pero seglin la segunda parte de la afirmacion se deberia revertir
ademas el privilegio de hecho existente en el uso de la tierra. C.S. Lewis en
otro contexto —pero que puede ser integrado aqui con un sentido propio, que
no traicione el original, sino que lo despliegue- ya apuntaba este privilegio:

Lo que llamamos el poder del Hombre [sobre la naturaleza] es, en realidad, un
poder que poseen algunos hombres, que pueden permitir o no que el resto de
los hombres se beneficien de él. [...] lo que llamamos el poder del Hombre sobre
la Naturaleza se revela como un poder ejercido por algunos hombres sobre otros
con la Naturaleza como instrumento. (Lewis 1943, 25-26)

La cita de Juan Pablo II invitaria a que cada uno ponga su posible privilegio
al servicio de quienes no lo disfrutan, encaminandolo a desaparecer en forma
de mayor beneficio comdn: “El principio de la subordinacién de la propiedad
privada al destino universal de los bienes y, por tanto, el derecho universal
a su uso es una «regla de oro» del comportamiento social y el «primer
principio de todo el ordenamiento ético-social» (Francisco 2015, n. 93).
Parece mucha exigencia para una sociedad caracterizada por un bienestar
apoyado en el consumo. Todo impulsa a limitar el consumo mas por la finitud
de la propia economia que por sentir una llamada a compartir, la cual no
parece tan arraigada culturalmente como lo esta el consumo de lo superfluo.
Se ha senalado desde el Cristianismo Ortodoxo que dificilmente habra
solucién a la crisis ambiental sin sacrificio voluntario del propio bienestar:

Scientiae:Fides 7(1)/2019 85



JORDI PUIG

Al igual que la cura del corazén y la construccion de la paz, la consciencia
ecolégica también demanda una conversion o metanoia: un cambio en los
hébitos y estilos de vida. Parad6jicamente, llegamos a ser mas conscientes del
impacto de nuestras actitudes y acciones sobre otra gente y el medio ambiente
natural cuando estamos dispuestos a entregar algo. Esta es la razén por la que
ayunar es un aspecto critico de la disciplina Cristiana Ortodoxa: aprendiendo
a renunciar, aprendemos gradualmente a dar. Al aprender a sacrificarnos,
aprendemos a compartir. Desafortunadamente, tantos esfuerzos nuestros hacia
la reconciliacién —sea espiritual, social o ecolégica— son infructuosos en parte
porque no estamos dispuestos a abstenernos de caminos bien establecidos
individual o institucionalmente, y rechazamos la renuncia al consumismo
despilfarrador o al nacionalismo orgulloso. (Bartholomew 2003, 334)

No se trataria de renunciar por renunciar, sino para no causar dafno o para
beneficiar a terceros, incluida la tierra, con un bien superior al provecho
personal al que se renuncia. “Menos es mas” (Francisco 2015, n. 222), propone
Francisco, adaptando junto con el ambientalismo y hacia la solidaridad el
sentido original que se atribuye a esta frase.

La cultura contemporanea, pese al ideal de fraternidad universal, parece
empujar en sentido opuesto. Subraya desde hace siglos como objetivo el
propio bienestar material, y aminora la percepcion de otros bienes superiores
de caracter moral y colectivo. Se da incluso por hecho como inevitable que
enriquecerse cause algin dano, como si fuera natural. En este sentido,
afirmaba Aldo Leopold lo siguiente: “Nuestras herramientas son mejores
que nosotros y mejoran mas rapidamente. Permiten romper los dtomos
y disponer de las mareas, pero no bastan para la tarea mas antigua de la
historia humana: vivir de un pedazo de tierra sin estropearla” (Leopold,
1938, 410)

El ejemplo de Yacouba Sawadogo (Punto 2) cuestiona frontalmente este
modo de ver las cosas y de vivir. Lo propio del ser humano, naturalmente
inteligente y moral, si seria enriquecerse. Pero enriqueciendo siempre
a los demas y a la tierra, en todo tiempo y lugar. Se podria alimentar esta
propuesta, desde una perspectiva cristiana, interpretando los milagros
de la multiplicacién de los panes y de los peces narrados en el evangelio

86 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

seglin Mateo 14:13-21y 15:32-39. Parecen sugerir que, por naturaleza, el
ser humano estd llamado a multiplicar y dar, no a agotar ni a acopiar, que
viene siendo —al menos histéricamente- la via facil para el enriquecimiento
material desigual o excluyente que beneficia a menos de los que perjudica.

6. Porque existe como es, en relacion natural conmigo
y con todos los demas seres humanos, la naturaleza tiene
valor, material

Todos los aspectos del valor natural que se vienen tratando se encuentran,
en la realidad, reunidos. A partir de aqui se recapitula lo dicho resumiéndolo
en los valores material y moral (Punto 7) de lo natural. Podria pensarse
que la dimensién material del valor natural no se pierde de vista en una
sociedad consumista. Ciertamente, se ve facilmente en la materialidad de
los seres naturales un valor material. Pero se tiende a no captar todo su valor
material. Sucede asi, por ejemplo, cuando se reduce el valor de la materia,
su valor material pleno, al de un (mero) material.

La materia tiene un valor propio. Se puede justificar asi, de entrada,
porque existe como tal (Punto 1). Un material, en cambio, es aquél cuyo
valor no se le reconoce como algo propio, porque existe, sino por su utilidad
para un fin, que es el que le otorga su valor como material: es una simple
posesion (Punto 4). Las ciencias de lo natural pueden haber promovido
sin quererlo, incluso prevalentemente, ver el mundo como un material
a las 6rdenes de la capacidad técnica de aprovecharlo. Pero la ciencia esta
acompanada, desde su origen, de un impulso de curiosidad, de una llamada
misteriosa, atrayente, que parece nacer en la realidad material misma, y se
resiste vocacionalmente a reducir su desempeno al de la instrumentalizacion
del mundo, a la que se referia Macfarlane (2016) en el Punto 1. El cientifico,
que en muchos casos se identificaria como materialista, puede sin embargo
experimentar personalmente que, una vez las ciencias experimentales han
dicho todo lo que esta en su plano decir, queda mucho mas por decir sobre
el medio ambiente (Shairp 1877, v—vi).

Scientiae:Fides 7(1)/2019 87



JORDI PUIG

Este materialismo profundo, por llamarlo de alguna manera, podria
ayudar a los creyentes a no caer en un dualismo que quieren evitar al
referirse al ser humano y el mundo natural, segtn el cual, cuerpo y alma
no constituirian una intima unidad o realidad, la de cada persona. El ma-
terialismo profundo veria la misma realidad que un creyente, la cual es en
parte inasible e inefable. Seria consciente del misterio del arte en la materia,
por ejemplo. Pero se resistiria a reconocer o hablar de algo sobre-material
al referirlo, para no rebajar un valor (en la materia, intimo a ella) que ve
con lucidez. EI materialismo se opondria a hablar de que el valor de la
materia no esté en ella misma. Con esa materia sentiria incluso entrar en
comunion, experiencia muy propia del ambientalismo. Materia, desde ese
acercamiento profundo, no seria por tanto solamente lo detectable con las
ciencias experimentales, pese a que ellas son de hecho las que mas influyen
en el significado atribuido a la materia que domina hoy.

Uno de los sobrescritos, en catalan, que se puede leer en la obra de Tapies
titulada “L’Esperit Catala”! es el siguiente: “Espiritualitat = materialisme”.
Con independencia de que las palabras no pueden encerrar su plasticidad en
la obra de arte, y del desconocimiento del alcance de la posible intencionali-
dad de su autor o del lenguaje propio de la obra misma, bien puede esta obra
ofrecer un d&mbito de didlogo entre materialismo y espiritu, creyente o no.

La vivencia del mundo natural por el ambientalista que expande su expe-
riencia mas alla de lo que puede decir la ciencia experimental es compartida
crecientemente (Mallarach 2013, 30-31). En el seno de la materialidad de
la naturaleza, y al experimentarla personalmente, el ambientalismo intuye
y subraya un valor inalcanzable para las ciencias experimentales. Esta,
sin embargo, presente en las experiencias personales de comunién, tan
cercanas al romanticismo que cuestioné los excesos mecanicistas, como
el de Malebranche (Punto 2). La intuicién de ese valor trans-cientifico en
la materia, que no aceptaria el materialismo cientificista, invita a muchos
a contemplar un misterio valioso que anidaria en el corazén de la materia
y le otorgaria valor, siéndola. Un misterio dificil de asir, pero cuyos efectos

! https://museo.unav.edu/coleccion/la-coleccion/esperit-catala

88 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

son notorios en el espiritu humano: “La Naturaleza nos vuelve humildes,
nos ensena el lugar que tenemos dentro del cosmos, nuestra fragilidad y
dependencia permanente de innumerables seres vivientes, tantos que apenas
podemos concebir, y sin los cuales no podriamos subsistir ni un sélo dia.”
(Mallarach 2013, 31)

En este punto el cristianismo ofrece un nuevo encuentro en la cultura
ambiental. El misterio apuntado podria enlazar con el Misterio encarnado
del creyente. Dios escoge hacerse material, diria el cristiano (Punto 4). La
incredulidad de Santo Tomds, de Caravaggio (Figura 3) ofrece una posibi-
lidad inagotable de considerarlo y contemplarlo, a través de la expresiva
averiguacion con la que Tomas repliega la carne de Jesus resucitado, al
introducir inquisitivamente su dedo en el costado abierto en la Cruz. En
continuidad con lo mencionado, Francisco (2015, n. 235) recuerda que el
cristianismo no rechaza la materia, la corporeidad, sino al contrario: “El
Senor, en el colmo del misterio de la Encarnacién, quiso llegar a nuestra
intimidad a través de un pedazo de materia. No desde arriba, sino desde
adentro, para que en nuestro propio mundo pudiéramos encontrarlo a él”
(Francisco 2015, n. 236).

7. Porque existe como es, en relacion natural conmigo
y con todos los demas seres humanos, la naturaleza tiene
valor, material y moral

(Por qué consumir menos, usar transporte publico, comprar productos
ecoldgicos, mantener la casa a una temperatura ni excesivamente célida
ni excesivamente refrigerada, hacer donativos anénimos, etc. si el cambio
individual no va a mejorar la calidad ambiental y social, vista a escala
mundial? Se tiende a valorar el compromiso y la conducta, preferentemente,
por el efecto tangible que causan en la escala a la que se desearia que fueran
notables. La cultura en su conjunto empuja a olvidar la realidad y el valor de
lo intangible. Pero a esa clase intangible pertenece el cambio moral, la raiz
acaso mas poderosa de todo cambio tangible. El cambio moral es siempre
un fenémeno primariamente personal y solo se verificable tangiblemente

Scientiae:Fides 7(1)/2019 89



JORDI PUIG

a posteriori, en un cambio de conducta. Es posible que, en el caso de que se
extendiera al conjunto de la sociedad ese cambio moral intangible —personal,
en cada persona— después cambiara la cultura, mas que al revés. También
en lo ambiental.

Aldo Leopold cuenta, treinta anos después del suceso, la impresion que le
caus6 la mirada de una loba moribunda a la que poco antes habia disparado
desde la lejania. El suceso se revelaria, a la larga, de enorme significacién
moral profesional y social (Puig and Echarri 2018), precipitando un sustan-
tivo empuje al nacimiento de la Ecologia de la Restauracion, la Biologia de
la Conservacién y la Etica Ambiental, nada menos. Al acercarse a la loba,
Leopold (1966, 130) llegd a tiempo de ver el feroz fuego verde que moria
en sus ojos. En ese momento se percat6 de algo que supo desde entonces.
Leopold se retrata a si mismo, hasta ese momento, como un joven con ganas
de apretar el gatillo que se figuraba que, como menos lobos significaban mas
ciervos, la eliminacién de los primeros llevaria al paraiso del cazador. Pero
tras ver morir aquel fuego, percibié que ni la loba ni la montana estaban
de acuerdo con él. Habia descubierto un nuevo valor. Misterioso. Le llevd
décadas ir desplegando sus implicaciones, y dejar de promover al fin —por
ejemplo- la caza del lobo que su propia ciencia mostré como una interven-
ci6n danosa no solamente para los lobos, sino para enteros ecosistemas.

El descubrimiento de un nuevo valor de entidad —un suceso intangible—
suele conllevar un conflicto para la conducta de la persona en la que irrumpe.
Puede exigir un cambio en sus habitos, renuncias incluso (Bartholomew
2003, 334). Una cultura centrada en exceso en lo tangible dificilmente sabra
renunciar a nada por algo intangible, pues en la renuncia prevalecera un
sentido de pérdida. Sobrevalorar lo tangible empuja mas a disfrutar los
beneficios del consumo que a enriquecerse con una privacion escogida de
lo innecesario que posibilita apreciar valores mayores, o ser mas coherentes
y solidarios. El vinculo entre cada persona, el ecosistema y la sociedad no es
s6lo material. Es también moral (Puig et al. 2014, 123-124). Cada eleccién
que afecta tangiblemente al ecosistema o a la sociedad cambia a la vez
el yo moral intangible, que es real: al hacer daino ambiental o social, el
individuo se dana moralmente; y al enriquecer el medio ambiente o a los

90 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

demas materialmente, se enriquece moralmente (Puig 2016, 115). Una mala
conducta moral dana ese vinculo. Y asi se desintegra a la vez lo material
y lo intangible y moral de la persona y su medio ambiente.

Valorar lo intangible moral facilitaria la renuncia, cuando se viera como
una ganancia moral. La supuesta renuncia dejaria de ser vista negativamente
y posibilitaria modos de relacién mas valiosos (e incluso mds valorados sub-
jetivamente) que los de la posesion o disfrute tangible, como la generosidad.
Volviendo a la pregunta inicial de este apartado, la respuesta podria ser:
“porque esa decisién cambia a mejor, precisamente, el si mismo de quien
latoma”.Y ese es posiblemente el cambio mas radical, valioso y al alcance
de la propia decisién y libertad que cada cual tiene en su mano posibilitar.
El cambio personal en pequenos compromisos que no parecen cambiar
todavia el mundo a escala planetaria ya merece la pena. El cristianismo es
consciente de la dimensién moral del valor y de la conversién ambiental,
por modestos que sean, y los promueve junto con el ambientalismo:

La educacién en la responsabilidad ambiental puede alentar diversos compor-
tamientos que tienen una incidencia directa e importante en el cuidado del
ambiente, como evitar el uso de material plastico y de papel, reducir el consumo
de agua, separar los residuos, cocinar sélo lo que razonablemente se podra
comer, tratar con cuidado a los demads seres vivos, utilizar transporte publico
o compartir un mismo vehiculo entre varias personas, plantar arboles, apagar
las luces innecesarias. Todo esto es parte de una generosa y digna creatividad,
que muestra lo mejor del ser humano. El hecho de reutilizar algo en lugar de
desecharlo rapidamente, a partir de profundas motivaciones, puede ser un acto
de amor que exprese nuestra propia dignidad. (Francisco 2015, n. 211)

Conclusion

Porque existe como es, en relacion natural conmigo y con todos los demds seres
humanos, la naturaleza tiene valor, material y moral. Asi se podria presentar
la primera conclusion, desarrollada en los apartados precedentes. Se ha
procurado desglosar en siete puntos los aspectos del valor que, y esta
seria la segunda conclusioén, solicitan un compromiso y, en su medida, una
conversion de las conductas desde su corazén moral.

Scientiae:Fides 7(1)/2019 91



JORDI PUIG

Ademas, la conversién de las conductas se propone y justifica como un
lugar propicio para el didlogo entre medio ambiente y cristianismo. O entre
ambientalismo y cultura dominante. La conversion propia seria la expresion
y disposiciéon mas plena al encuentro y al respeto natural y social, que exige
respetar lo encontrado. Y esta seria la tercera conclusion.

Por tltimo, del grado con que ese encuentro se dé puede depender la
misma existencia de muchos valores ambientales, naturales y sociales.
También la siempre necesaria unidad entre los seres humanos en la Tierra.
E incluso, desde la perspectiva cristiana, el plan de Dios para su creacion,
a cuyo destino ha ligado indisociablemente el de los seres humanos. De ahi
esta urgencia: “[...] algunos cristianos [...] suelen burlarse de las preocupacio-
nes por el medio ambiente. Otros son pasivos, no se deciden a cambiar [...].
Les hace falta entonces una conversioén ecoldgica, que implica dejar brotar
todas las consecuencias de su encuentro con Jesucristo en las relaciones
con el mundo que los rodea (Francisco, 2015, n. 217).

Bibliografia

1080 Film & Television 2012. What Yacouba did next... Accessed March 8. https://
www.youtube.com/watch?v=wezxNnkcsWS8.

Bartholomew 1. 2003. In: Cosmic grace, humble payer: the ecological vision of the
green patriarch Batholomew. Edited by John Chryssavgis. Cambridge, UK: Wm.
B. Eerdmans Publishing Co.

Benedicto XVI. 2009. Audiencia General 26 de agosto.

Carson, Rachel. 2012. El sentido del asombro. Madrid: Ediciones Encuentro, S.A.

CBD 2019. Convention on Biological Diversity. Accessed March 6. https://www.cbd.int/

Celano, Tomas de 2019. Vida primera de San Francisco. Accessed March 6. http://
www.franciscanos.org/fuentes/1Cel03.html

COP10 2011. United Nations Convention to Combat Desertification. Accessed March
6. https://www.unccd.int/official-documents/cop-10-changwon-2011

Francisco. 2015. Carta Enciclica LAUDATO SI’ del Santo Padre Francisco sobre el
Cuidado de la Casa Comun.

TUCN. 2019a. About. Accessed March 6. https://www.iucn.org/about

IUCN. 2019b. Commission on Environmental, Economic and Social Policy. Religion,
Spirituality, Environmental Conservation and Climate Justice. Accessed March 6.
https://www.iucn.org/es/node/514

92 Scientiac:Fides 7(1)/2019



SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

Juan Pablo II. 2001. Audiencia General 17 de enero.

Juan Pablo II. 1991. Carta enciclica Centesimus annus del sumo pontifice en el
centenario de la Rerum Novarum.

Lewis, Clive Staples. 1943. La abolicién del hombre. Accessed March 6. http://ciudada-
noaustral.org/biblioteca/05.-C.S.-Lewis-La-abolicio%23U0301n-del-hombre.pdf

Leopold, Aldo. 1966. A Sand County Almanac, with other essays on conservation.
Oxford University Press, New York.

Leopold, Aldo. 1938. “Engineering and Conservation.” In Aldo Leopold. A Sand County
Almanac and other Writings on Ecology and Conservation. Edited by Curt Meine.
2013. New York: Library of America, 405-410.

Mallarach, Josep Maria. 2013. “Mas alla de la interpretacién: conectando en pro-
fundidad con la Naturaleza.” Europarc-Espara. Revista técnica de los espacios
naturales y protegidos. 36, 30-33.

Macfarlane, Robert. 2016. Landmarks. Penguin Random House, UK.

Muir, John. 2019. My first summer in the Sierra. Sierra Club. Accessed March 6. https://
vault.sierraclub.org/john_muir_exhibit/writings/my first summer_in_the_sierra/
chapter_6.aspx

Puig, Jordi; Echarri, Fernando and Casas, Maria. 2014. “Educacién ambiental,
inteligencia espiritual y naturaleza.” Teoria de la Educacion. 26, 2: 115-140.

Puig, Jordi. 2016. “Un ambientalista se encuentra con enciclica Laudato si’. Una
llamada (¢inesperada?) a la conversién desde la ecologia.” In Cuidar la creacion.
Estudios sobre Laudato si’, edited by Tomds Trigo. 113-151. Pamplona: Ediciones
Universidad de Navarra, S.A.

Puig, Jordi and Casas, Maria. 2017. “El impacto ambiental: un despertar ético valioso
para la educaciéon.” Teoria de la Educacion. 29, 1: 101-128.

Puig, Jordi and Echarri, Fernando. 2018. “Environmentally significant life experiences:
the look of a wolf in the lives of Ernest T. Seton, Aldo Leopold and Félix Rodriguez
de la Fuente.” Environmental Education Research, 24, 5: 678—693.

Ramos, Angel. 1993. ;Por qué la Conservacién de la Naturaleza? Madrid: Fundacién
Conde del Valle de Salazar.

Scheuering, Rachel White. 2004. Shapers of the great debate on conservation. A bio-
graphical dictionary. Westport, CT, USA: Greenwood Press.

Shairp, John Campbell. 1877. On poetic interpretation of nature. Edinburgh: David
Douglas.

Shiva, Vandana. 2014. “El empobrecimiento del medio ambiente: las mujeres y los
ninos, los dltimos.” In: Ecofeminismo, edited by Maria Mies and Vandana Shiva.
Barcelona: Icaria editorial. 141-170.

Spaemann, Robert. 1989. Lo natural y lo racional. Madrid: Ediciones Rialp.

Scientiae:Fides 7(1)/2019 93


http://ciudadanoaustral.org/biblioteca/05.-C.S.-Lewis-La-abolicio%23U0301n-del-hombre.pdf
http://ciudadanoaustral.org/biblioteca/05.-C.S.-Lewis-La-abolicio%23U0301n-del-hombre.pdf
https://vault.sierraclub.org/john_muir_exhibit/writings/my_first_summer_in_the_sierra/chapter_6.aspx
https://vault.sierraclub.org/john_muir_exhibit/writings/my_first_summer_in_the_sierra/chapter_6.aspx
https://vault.sierraclub.org/john_muir_exhibit/writings/my_first_summer_in_the_sierra/chapter_6.aspx

JORDI PUIG

United Nations. 2019. The man who stopped the desert. Accessed March 8. http://
webtv.un.org/watch/the-man-who-stopped-the-desert/5240814596001/?ter-
m=&lan=english

United Nations. 2019b. Global Environmental Outlook. Accessed March 11. https://
www.unenvironment.org/global-environment-outlook

Varillas, Benigno. 2010. Félix Rodriguez de la Fuente. Su vida, mensaje de futuro.
Madrid: La Esfera de los libros, S.L.

Watson, Richard A. 2002. Cogito, Ergo Sum. The life of René Descartes. Boston: David
R. Godine, Publisher.

Figura 1. El Discovery Tree, en Calaveras Big Trees State Park, California, USA

Fuente: Wikimedia commons. https://commons.wikimedia.org/w/index.
php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch &go=Go#/
media/File:DiscoveryTreel.jpg

94 Scientiac:Fides 7(1)/2019


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:DiscoveryTree1.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:DiscoveryTree1.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:DiscoveryTree1.jpg

SENSIBILIDAD POR EL MEDIO AMBIENTE Y CRISTIANISMO

THE STUMP avo TRUNK or rie MAMMOTH TREE or cataveras.

Showing o Cotelleon Party of Thirly-tmo Perscns Dancing cn the Stump at cne lune

Figura 2. El Discovery Tree, plataforma de baile

Fuente: Wikimedia commons. https://commons.wikimedia.org/w/index.
php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch &go=Go#/
media/File:Giant_sequoia_exhibitionism_(cropped).jpg

Scientiac:Fides 7(1)/2019 95


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:DiscoveryTree1.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:DiscoveryTree1.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=discovery+tree+calaveras&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:DiscoveryTree1.jpg

JORDI PUIG

Figura 3. La incredulidad de Santo Tomas. Caravaggio

Fuente: Wikimedia commons. https://commons.wikimedia.org/w/index.
php?search=caravaggio+thomas&title=Special%3ASearch &go=Go#/media/
File:Caravaggio - The Incredulity of Saint Thomas.jpg


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=caravaggio+thomas&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:Caravaggio_-_The_Incredulity_of_Saint_Thomas.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=caravaggio+thomas&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:Caravaggio_-_The_Incredulity_of_Saint_Thomas.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?search=caravaggio+thomas&title=Special%3ASearch&go=Go#/media/File:Caravaggio_-_The_Incredulity_of_Saint_Thomas.jpg

