ScientiaetFides 13(2)/2025 ISSN 2300-7648 (print) / ISSN 2353-5636 (online)

Received: January 5, 2025. Accepted: June, 30, 2025 DOI: http://dx.doi.org/10.12775/SetF.2025.022

La vida como categoria central
de la ontologia natural

ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

Universidad de Navarra, Pamplona
erodriguez-@unav.es
ORCID: 0000-0002-7790-8880

Abstract. This article addresses the philosophical and scientific challenges of de-
fining life, centering on the concept of biological autonomy as an alternative to re-
ductionist paradigms. Organicism emerged as a holistic framework that views life
as the result of the reciprocal organization of its components. However, the article
critiques the reduction of teleology to mere self-maintenance, arguing that life ex-
hibits a tendential dynamism that transcends functional explanations. By revisiting
classical teleological principles and integrating them with modern biology, it pro-
poses a renewed understanding of life as a metaphysical category, one that rec-
onciles functional autonomy with an orientation toward self-transcendence. This
approach restores life’s ontological depth, addressing its intrinsic richness beyond
organicist frameworks.

Keywords: teleology, organicism, philosophy of biology, immanence, self-transcend-
ence, self-preservation.

Summario. Este articulo aborda los desafios filosoficos y cientificos de la definicidn
de vida, centrandose en el concepto de autonomia bioldgica como una alternativa
a los paradigmas reduccionistas. En este sentido, el organicismo surge como un mar-
co holistico que concibe la vida como el resultado de la organizacion reciproca de
sus componentes.

Esta publicacion es parte del proyecto de I+D+i, ayuda PID2021-126133NB-I100, finan-
ciado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033, FEDER Una manera de hacer Europa.

Scientiae:Fides 13(2)/2025, 195-218 195


http://dx.doi.org/10.12775/SetF.2025.022
mailto:erodriguez-@unav.es
https://orcid.org/0000-0002-7790-8880

ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

No obstante, el articulo cuestiona la reduccién de la teleologia al mero auto-man-
tenimiento, defendiendo que la vida manifiesta un dinamismo tendencial que tras-
ciende las explicaciones funcionales. A partir de una revisiéon de los principios
teleoldgicos clasicos y su integracion con la biologia moderna, se propone una com-
prension renovada de la vida como una categoria metafisica que reconcilia la au-
tonomia funcional con una orientacién hacia la autotrascendencia. Este enfoque re-
cupera la profundidad ontoldgica de la vida, abordando su riqueza intrinseca mas
alla de los marcos organicistas.

Palabras clave: teleologia, organicismo, filosofia de la biologia, inmanencia, autotras-
cendencia, autoconservacion.

Contribution. This paper offers a critical reappraisal of the organicist framework,
arguing that its conception of teleology is limited to an immanent horizon of self-
maintenance. It contributes a novel metaphysical framework that redefines life
through the principle of self-transcendence, rather than mere self-preservation. This
approach restores the ontological depth to the concept of life, providing a new theo-
retical foundation that moves beyond the purely functionalist paradigms of science.

Use of Al. | did not use any Al tools in the preparation of this article.
Funding. This research received no external funding.

Conflicts of interest. The author declares no conflicts of interest.

Introduccion

La ciencia moderna, a pesar de los intentos de la neurociencia por desen-
tranar los misterios de la subjetividad a través del funcionamiento cere-
bral o de explicar la vida mediante simulaciones programaticas, enfrenta
algo irreductible a sus categorias: la vida. Esta, comprendida en su ten-
sion teleoldgica que abarca interioridad y una salida de si misma como
realizacion propia, escapa al modelo de la ciencia moderna.
Histéricamente, la pregunta sobre qué es la vida ha representado un
desafio tanto para la biologia como para la filosofia. Las definiciones tra-
dicionales de los sistemas biol6gicos han estado restringidas a un conjun-
to de caracteristicas funcionales: autorreplicacién, organizacién celular,
metabolismo o homeostasis, entre otras. Sin embargo, estas condiciones,
aunque utiles para identificar lo vivo, no logran justificar su existencia

196 Scientiae:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

desde un horizonte absoluto. Saber lo que un organismo hace no es equi-
valente a comprender lo que realmente es.

Los intentos de la biologia contemporanea de restituir una cierta te-
leologia, permaneciendo en una esfera inmanente, desde las nociones de
funcién, organismo, unidad sistémica, etc., no alcanzan a comprender la
vida mas alla de su horizonte funcional condicionado, conduciendo inevi-
tablemente a explicaciones circulares y carentes de fundamento tltimo.
La ciencia moderna solo puede concebir la naturaleza como algo dado fac-
ticamente, estatico y sin implicaciones normativas.

Este problema ha generado un intenso debate en la filosofia de la bio-
logia desde el siglo XIX. Las dos corrientes dominantes, el mecanicismo
y el vitalismo, fracasaron a la hora de dar cuenta de la especificidad del
fenémeno bioldgico. El mecanicismo, con su visién reduccionista inspi-
rada en la fisica cartesiana, interpreté lo vivo como una maquina cuyas
partes operan de manera estrictamente eficiente. Por otro lado, el vitalis-
mo introdujo una «fuerza vital» inobservable, derivando en explicaciones
metafisicas que nada tenian que ver con su dimension material.

A partir del siglo XX, surge una alternativa para recuperar una pers-
pectiva holista y anti-reduccionista: el organicismo. Este enfoque reintro-
duce una dimensidn teleolégica en el estudio de la vida al explicar la exis-
tencia de los fendmenos a partir de su actividad funcional, es decir, desde
su finalidad interna. Sin embargo, estas explicaciones permanecen en un
horizonte inmanente, centradas en el auto-mantenimiento, por lo que la
comprension de la riqueza del fenémeno de la vida queda inevitablemen-
te reducida a una perspectiva relativa y condicionada al propio sujeto del
impulso.

El desafio filoséfico sigue siendo, por tanto, trascender la funciona-
lidad para captar el sentido ontolégico de la vida: su capacidad de auto-
trascendencia y su realizaciéon mads alla de la mera conservacion. En este
articulo se explora, por tanto, los limites y potencialidades de las explica-
ciones inmanentes, planteando la necesidad de un anclaje metafisico que
permita recuperar una comprensién mas profunda de la vida en si misma.

Solo mediante la restitucion de la categoria de vida como un principio
dindmico que trascienda la funcionalidad reduccionista de la ciencia mo-

Scientiae:Fides 13(2)/2025 197



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

derna, serd posible comprender lo vivo desde una relacién de familiaridad
otorgandole entidad propia y no desde el dominio instrumental.

1. La comprension cientifica de la vida como autonomia
organizacional

El surgimiento del organicismo responde a una insuficiencia del paradig-
ma cientifico para abordar la especificidad de los fendmenos bioldgicos.
Mientras que en disciplinas como la fisica o las matemadticas el paradig-
ma mecanicista parecia incuestionable y muy fructifero en cuanto a los
avances en dominio y previsiéon de su objeto, en el ambito de la biologia,
en cambio, este enfoque no permitia captar la riqueza del fendmeno de la
vida.

La biologia cientifica, atada por sus propias reglas a los hechos fisicos exter-
nos, se ve obligada a pasar por alto la dimension de interioridad propia de la
vida. Hace desaparecer asi la diferencia entre «<animado» e «inanimado», y al
mismo tiempo convierte esa vida, que explica en su integridad desde el punto
de vista material, en algo cuyo sentido es todavia mas enigmatico de lo que lo
era antes de recibir esa explicacion (Jonas 2000, 10).

El modelo nomolégico-deductivo de Hempel y Oppenheim, que reducia
la causalidad a eficiencia desde una deduccion a partir de leyes generales,
resulta insuficiente para recoger este tipo de relaciones. Los fenémenos
biolégicos precisan un nuevo paradigma dentro de la ciencia que admita
un cierto tipo de «causacion retroactiva», un «para qué». Emerge enton-
ces uno de los problemas fundamentales de la filosofia de la ciencia: dar
cuenta del estatuto propio de la biologia y proponer un modelo explicativo
adecuado.

Los organismos vivos deben ser estudiados como sistemas integrados,
como un todo més que como una composicién de partes mecdnicas. Este
enfoque, desarrollado a principios del siglo XX, dio origen al organicis-
mo. Inserta en una linea de pensamiento kantiana, esta corriente sostie-
ne que las estructuras observables de la vida, su organizacioén general,
y las propiedades de sus partes son el resultado de interacciones recipro-

198 Scientiae:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

cas entre todos sus componentes. Reivindica, desde un plano monista,
algo mas alla de la mera extensién, que permita comprender los sistemas
biol6gicos como unidades diferenciadas que desarrollan unas funciones
propias.

El empleo del concepto de funcién en la ciencia supone reintrodu-
cir una dimension teleolégica en la estructura de la explicacién -un
«para qué»-, pues explicar lo real desde su funcionalidad significa dar
cuenta de su existencia y su forma especifica, apelando al objetivo de
su actividad.

Sin embargo, los avances de la ciencia de mitad de siglo ralentizaron el
auge de esta nueva tendencia. La biologia molecular, junto con la ciberné-
tica, la genética y la informatica, promovieron un modelo de comprension
centrado en la autorreplicacién, enfocandose en lo micro y desatendiendo
cuestiones relacionadas con la organizacion biolégica. No fue hasta la dé-
cada de los 70 cuando surge una «segunda ola» organicista que reclama
frente a estas aproximaciones una comprensiéon mas holistica que abor-
de la organizacién como una estructura irreductible de correlaciones sin
abandonar su postura monista. Este enfoque organizacional de las fun-
ciones bioldgicas ha sido sostenido por autores como Conrad Wadding-
ton, Rosen, Piaget, Maturana, Varela, Pattee y Ganti.

Aparecen, en este contexto, dos propuestas alternativas de caracte-
rizacion de las funciones bioldgicas: la perspectiva etioldgica y la pers-
pectiva disposicional. La primera, inaugurada por Wright, responde a un
enfoque historico-evolutivo por el que la funcién justifica la existencia
de un rasgo constitutivo de una entidad, en el sentido de que esclarece
sus antecedentes: la causa eficiente. Esta propuesta, sin embargo, no da
cuenta de la emergencia primera de las funciones. Algo se define como
funcién solo en la medida en que es seleccionado en el proceso natural
evolutivo. Por tanto, apunta siempre a una cadena infinita de anteceden-
tes e incurre en una explicacion circular, pues, ;como puede justificar
cierto comportamiento distintivo que no resulta todavia ventajoso?

Segun la perspectiva disposicional, la funcién no remite a la génesis
histérica sino a la contribucién de dicho rasgo constitutivo a la supervi-
vencia del sistema. Aunque esta perspectiva trata de dar cuenta del ser

Scientiae:Fides 13(2)/2025 199



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

actual del fenémeno sin acudir tnicamente a su historia selectiva, resulta
imposible hablar de funcionalidad o disfuncionalidad si remite simple-
mente a la operatividad del sistema.

La cuestién se plantea como una disyuntiva: la explicacién acerca de
la existencia de un rasgo funcional parece conceptualmente independien-
te de la explicacién de la contribucion de este rasgo a una capacidad del
sistema analizado (Saborido et al., 2010, 40). Por eso, el enfoque orga-
nizacional nace con la pretensién de solventar las debilidades de ambas
perspectivas, proponiendo una comprension que, desde las funciones, na-
turalice su teleologia de tal forma que ofrezca al tiempo una justificacion
de la existencia como de su papel causal con respecto al mantenimien-
to del sistema. Una de las formulaciones sintetizadoras mas sugerentes
y contemporaneas dentro de esta linea es la de Moreno y Mossio en Biolo-
gical autonomy (Moreno & Mossio, 2015).

Seglin esta propuesta, los sistemas bioldgicos, es decir, los vivos, son
una clase especifica de sistemas auto-mantenidos que se definen por dos
propiedades: el cierre de constricciones y la diferenciacién organizacio-
nal. La autonomia biolégica implica una integraciéon funcional en la que
las constricciones constitutivas ejercen funciones mutuamente depen-
dientes que, en conjunto, mantienen toda la organizacion. Solo desde
estas dos condiciones seria posible entender las funciones en su dimen-
sion explicativa de lo real. El cierre organizacional pretende dar cuen-
ta cientificamente de la unidad de los sistemas y la diferenciacién, de su
diversidad interna, es decir, de su caracter organico. No obstante, esta
pretensién no deja de ser una justificaciéon funcional inmanente: tanto su
unidad como su caracter organico quedan, como se vera, solo condicio-
nalmente fundamentados.

2. El funcionalismo: una teleologia inmanente

El funcionalismo parte, como se ha senalado, de una pretension de dar ca-
bida en la explicacién cientifica a algo mas alla del factum bruto, es decir,
nace para hacer frente a las deficiencias de la ciencia moderna y recuperar
la unidad y el dinamismo de lo real que habian desaparecido con el meca-

200 Scientiae:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

nicismo moderno. Sin embargo, como se tratard de exponer, no es capaz de
trascender sus presupuestos filoséficos, pues este intento hunde sus raices
en lo que Spaemann denomina «inversion de la teleologia moderna» (Spae-
mann 2018; Spaemann & Low 2005), por la que la estructura final tras-
cendente se repliega sobre lo finito y la teleologia natural queda reducida
a mero esfuerzo por la conservacion. Es decir, si la teleologia clasica aboga-
ba por la continuidad entre autorrealizacion y autotrascendencia, garanti-
zada por la nocién clasica de vida (Spaemann 2011b), en la modernidad esta
relacién se invierte quedando enfrentadas como antitesis (Arthur Madigan
2024, 141). Aunque recupera cierto «para qué» frente a la concepcion meca-
nicista, el fin queda reducido a las condiciones de conservacion.

El origen de la ciencia moderna se remonta a la explicacion mecanicis-
ta que descansa en una cosmovisién metafisica cartesiana. El fundamen-
to que posibilita la visioén de la naturaleza como maquina es su compren-
sién como mera extensién y, por tanto, la reducciéon de todo movimiento
al tipo local mecanico, tal y como sostiene Descartes. La pérdida de la
nocion de vida, es decir, de un caracter dindmico inmanente en lo real,
en la triada «ser-vivir-pensar», condujo a un dualismo entre la conciencia
y el mundo, la res cogitans y la res extensa. No hay un medio entre esos dos
extremos. Asi, lo que no tiene conciencia debe ser concebido como mera
extension mecanica. Lo vivo no humano queda completamente despojado
de su dinamismo interno. Para todo lo carente de espiritu el paradigma de
conocimiento es la maquina. Los contenidos de la vida quedan absorbidos
por la conciencia: la sensacion, algo propio de los vivos, queda identifica-
da con la conciencia de la sensacion. Por tanto, pasa a ser algo de la res
cogitans y queda excluido de los animales, a los que se les niega la posibi-
lidad de sentir. De ahi el maltrato animal caracteristico de la época, como
se verifica en el cartesianismo de Malebranche.

Desde estas premisas cartesianas se abandona la comprension teleo-
l6gica en favor de un interés cognoscitivo orientado al dominio, la in-
tervencion y la prevision de la naturaleza. Pero mientras la capacidad de
intervencién aumentaba, la sensaciéon del hombre de pertenencia al mis-
mo mundo se desmoronaba. La alienaciéon del mundo consolida el sistema
subjetivo-objetual e impide sentirse acogido o perteneciente a él.

Scientiae:Fides 13(2)/2025 201



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

La misma nocién de causa, central para el pensamiento cientifico, des-
de estos presupuestos queda despojada de su significado original y redu-
cida a mera sucesioén de eventos condicionados. Si la comprensién aristo-
télica armonizaba la causa eficiente y la final operando siempre juntas,
la ontologia sobre la que se funda la ciencia mecanicista responde a la
delimitaciéon de campos de accién de ambas causas: el universo queda
explicado a través de conexiones causales eficientes que lo determinan,
mientras que lo vivo consciente se reserva a una configuraciéon especi-
ficamente finalista. Al restringir la orientacion a fines a un fenémeno
de conciencia, la vida pierde su dinamismo intrinseco (Spaemann 2018,
77-87). La pérdida de la perspectiva finalista es solidaria histéricamente
con la comprensién dualista (Lombo & Giménez Amaya 2024, 45). Con
la renuncia a la teleologia natural, la explicacién queda reducida a una
recreacion de las condiciones antecedentes de la legalidad natural.

Pero esa particién de campos resulta una empresa insostenible: la cau-
sa final y eficiente aristotélicas estan intrinsecamente ligadas, por lo que,
o bien, la final no llega a ser del todo eliminada presuponiéndola, o bien,
la idea misma de causa desaparece también al perder la causa final. Sin
la finalidad, la causa se desvela como un antropomorfismo, es decir, una
trasposicion ilegitima de algo propio del hombre al &mbito de lo no hu-
mano, y es sustituida por una cadena continua y regulada de sucesos (Jo-
nas 1995, 125; Spaemann & Low 2005). En la interpretacién moderna la
causalidad queda reducida a regularidad externa, una cadena de antece-
dentes y consecuentes, que ya no refleja una auténtica dependencia en el
ser sino solo de las condiciones necesarias de su movimiento. Hartmann,
por ejemplo, considera la causalidad una categoria real en oposicién a la
finalidad (teologia) como categoria de conciencia, pero su comprension
de la causalidad como sistema de interrelaciones no puede explicarse mas
que como categoria condicionada (Hartmann 1964).

Tras la brecha originada por la filosofia cartesiana los intentos de me-
diacién de Spinoza, Leibniz o Kant tratan de reponer una cierta teleologia
inmanente, que preserve la funcionalidad sin recurrir a los compromisos
metafisicos de una ontologia clasica. Sin embargo, esta teleologia, que
ya nada tiene que ver con la comprension finalista clasica, esta orientada

202 Scientiac:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

hacia la mera autoconservacion de lo existente, explicando lo vivo desde
el esfuerzo por la supervivencia, como el conatus spinoziano o la finalidad
como categoria trascendental del sujeto.

Spinoza subordina la perfectio al esse. Con ello, la plenitud queda redu-
cida al sometimiento a las condiciones de autoconservacion. El conatus,
o impulso de todo lo que es, se reduce a mantenerse en el ser. El afan con
que toda cosa ansia mantenerse en su ser es la esencia misma de la cosa.
La teleologia no es, entonces, una trascendencia, sino una mera conser-
vacién de lo que es. Sin embargo, esta subordinacion le lleva a la desa-
paricion del ente, ya que, al no apuntar a un mas alla, se descubre lo real
como una modificacién de la sustancia infinita de Dios: Deus sive natura.
En Spinoza se desvela la insustancialidad del ente derivada de la subordi-
nacion de la teleologia a la autoconservacién. Pese a ello, la comprension
spinoziana dej6 una impronta profunda en el pensamiento posterior. En
este sentido, la biologia moderna reconoce en la tendencia intrinseca al
auto-mantenimiento de lo vivo el fundamento de toda su operatividad.

El intento de Kant por conciliar las interpretaciones causal-mecdnica
y teleoldgica es también especialmente relevante, sentando las bases del
programa de investigacion bioldgica posterior y del organicismo. Frente
a la comprension cartesiana, se aleja de la concepcidon mecanicista al dis-
tinguir lo vivo de la maquina, reconociendo que sus partes y actividades
no son separables y las funciones no son impuestas externamente sino
intrinsecamente determinadas. Los organismos funcionan como un todo
en el que las partes realizan actividades para el mantenimiento de ese
todo. En este sentido, trata de recuperar una cierta teleologia restringida
a la funcién que permita superar el mecanicismo sin requerir una funda-
mentacién ontolégica fuerte como la comprension clésica.

Por otro lado, en el plano de la biologia, la introduccién del macro-
principio de seleccién, de origen econémico, marcé un hito en el pro-
ceso de eliminacién de la causalidad final, evitando acudir a instancias
trascendentales para dar cuenta de lo real. Darwin intent6 excluir toda
explicacion teleolédgica de la biologia, pero fue incapaz de abandonar el
lenguaje. Términos como «adaptacion», «utilidad» o «funcién» conti-
nuaron senalando hacia una teleologia, aunque interpretada como una

Scientiae:Fides 13(2)/2025 203



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

orientacién a fines sin fin, sin un propdsito mas alla de la eliminacién de
lo inadecuado para la supervivencia. Este modelo teleoldgico opera re-
trospectivamente, como resultado, y no realmente como una causa final
previa al proceso. Posteriormente, Pittendrigh introdujo el concepto de
teleonomia para describir esta orientacion a fines no metafisica, inter-
pretada como un producto contingente de un cosmos sin orientacién final
(Pittendrigh 1958).

Este proyecto de la ciencia busca definir la realidad desde su simula-
cién programatica, ignorando la teleologia natural e interpretando todo
esfuerzo por el ser (autotrascendencia) en clave autorreferencial, como
un impulso que se refiere a la autoafirmacién en el sistema en clave de
conservacioén. Para la biologia moderna, «vida buena» es solo una funcién
que se limita a constituir una ventaja para la supervivencia. Cuando el es-
fuerzo se reduce a la conservacién no es diferente de su simulacién, pues
se puede explicar como algo condicionado al servicio de la supervivencia,
sin el alcance absoluto de la comprension clasica del ser.

La teleonomia, por tanto, contempla estructuras desde el punto de
vista de su funcionalidad o conveniencia a fines. No obstante, en contra-
posicion a la teleologia, la funcionalidad no puede definirse aqui como
fundamento explicativo para su existencia (Spaemann & Low 2005). Se
funda en la conversion del concepto clasico de causa en el de condicién
antecedente que, frente a una verdadera dependencia en la justificacion
de su ser, solo explica su simulacién funcional.

El organicismo y la contemplacion de los sistemas biolégicos desde la
categoria de funcion pretenden, en esta linea, recuperar una cierta te-
leologia que, aunque no trasciende el horizonte inmanente, enfatiza la
idea de que la organizacion constitutiva de los sistemas bioldgicos realiza
un régimen distintivo de causalidad, capaz no solo de producir y mante-
ner las partes que contribuyen al funcionamiento del sistema como un
todo integrado, sino también de promover las condiciones de su propia
existencia a través de su interaccién con el entorno. A pesar de reconocer
en la funcionalidad de lo vivo algo mds alld de la composicién material,
dicha funcién esta todavia reducida a la autoconservacion. Da cuenta de
la lucha contra la entropia, del esfuerzo en perseverar en el ser, pero pre-

204 ScientiacrFides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

tende reducir las dimensiones normativas y teleolégicas de las funciones
al auto-mantenimiento de la organizacién bioldgica. Y, en esa medida, no
puede dar cuenta del ser de lo vivo mads alld de si mismo, aunque desde
la ciencia moderna reduccionista esto no se presente como problemadtico
al renunciar a una explicacion de caracter metafisico. No se trata de que
la biologia sea falsa, sino de que no es una filosofia primera que explique
que es la vida o el conocimiento realmente (Arthur Madigan 2024, 146).

3. Crisis del paradigma centrado en la autoconservacion.
Reivindicacion de la validez frente a la génesis

La reduccién de la causalidad a direccionalidad externa, la matematiza-
cién del movimiento, que se comprende como una simple transmision de
fuerzas, y la inversion de la teleologia tal y como se habia comprendido
en la filosofia clasica, conllevan la renuncia a la comprensién metafisica,
es decir, constituyen la pieza clave para comprender el reduccionismo de
la ciencia moderna. La explicacion desde una cadena de antecedentes no
logra dar cuenta del ser de algo, la génesis no basta para explicar la vali-
dez. Pretende, en definitiva, sustituir a la teleologia trascendente como
comprensién del ser desde una estructura intencional, por una explica-
cion desde la simulacién de sus funciones al servicio de la conservacion,
no desde el sentido. Se trata de una emancipacion de la explicacion desde
la génesis frente a la explicacién desde la validez en un horizonte abso-
luto. Pero, a pesar de la pretendida inocuidad de la ciencia moderna, sin
una apelacién a una instancia metafisica no es posible alcanzar la com-
prensién de lo real desde el sentido. Ese tipo de explicacién excede los
limites de la ciencia, por ello resulta imprescindible recuperar el didlogo
interdisciplinar.

Pero reducida la teleologia como una orientacién a fines externa, re-
sulta una comprensién rebatible. ;Puede una consecuencia futura me-
ramente externa dar razon de un ser? Entender la teleologia como mera
direccionalidad externa implica reducir el principio de movimiento -el
impulso propio de lo vivo- a una mera llamada exterior, como si el movi-
miento fuera desencadenado por algo exterior frente a lo que lo real solo

Scientiae:Fides 13(2)/2025 205



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

responde de modo pasivo, nada tiene que ver con la dependencia causal
clasica del ser.

Una vez rechazada la teleologia natural como dinamismo intrinseco
de lo real, incluso las maquinas parecen responder mejor a fines, como
productos de una teleologia de la accién, que los propios seres vivos (Jo-
nas 1995, 116). En este marco, lo simulado, la imagen, no solo suplanta
a la realidad, sino que pretende revelar su esencia (Spaemann, 2017, 127)
Mientras que la categoria de «fin» invita a concebir algo como algo en si
mismo, dentro de un horizonte no condicionado, la categoria de «fun-
cién» suprime este anclaje metafisico, abriendo la eficiencia a equivalen-
cias funcionales.

Si no existe un telos trascendente semejante, el telos de los seres na-
turales no es mds que una perspectiva interna relativa y finita que, con-
siderada desde fuera, carece de sentido. Las cosas naturales perseguirian
de veras mantenerse en el ser, pero lo harian sin motivo: son asi y punto.
Como todo impulso, este no es mas que un factum en el mundo, sin conno-
taciones normativas ni metafisicas. Eliminado este factum, desapareceria
también el impulso por la conservacion (Spaemann & Low 2005, 61-62).
Tienen, por tanto, una existencia completamente relativa y condiciona-
da. Esta conclusion, que desenmascara la teleologia de la autoconserva-
cién, fue ya reconocida por Schopenhauer, quien evidenci6 el absurdo al
que conduce, y llevada a sus tltimas consecuencias por Nietzsche, que se
propone eliminar los vestigios teolégicos derivados de la teleologia de la
autoconservacion de Spinoza (Nietzsche 2004, 29).

Platon ya habia discutido esta problematica de si se puede dar cuenta
de algo solo desde su caracter relativo o es preciso un fundamento meta-
fisico en el Lisis (Platén 2023). En este didlogo, aborda la cuestion de si lo
amable es amable en si mismo, o bien solo en atencién a la necesidad que
satisface, esto es, como remedio a una carencia. Si lo amable lo es solo en
referencia a una necesidad, es decir, es explicable de forma exclusivamen-
te funcional, se reduce la profundidad ontolégica a la que apuntan estos
fenémenos teleoldgicos. Segtn esta doctrina, denominada por Platén la
teoria de los tristes, la alegria quedaria reducida a mero contentamiento
o satisfaccion. Pero, si la satisfaccién de una necesidad fuera la justifica-

206 Scientiae:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

cién dltima de la bondad de algo, el bien quedaria definido por la voluntad
de alcanzarlo, nada més. Platén invierte esta 16gica, senalando que la ne-
cesidad debe definirse en referencia a lo amable, pues lo bueno en sentido
absoluto precede y fundamenta lo bueno relativo. Esto implica una priori-
dad de lo incondicionado sobre lo condicionado.

En esta misma direccién, frente a los sofistas, Platén supedita el
agathon al kalon haciendo del horizonte absoluto el fundamento de la
orientacioén a fines finita. Caracteriza la naturaleza de «fin en si mismo»
de un ente no como agathon, que significa siempre en «bueno para»; sino
como bello, kalon. Para que lo bueno no se reduzca a su referencia al im-
pulso que satisface y, por tanto, se funcionalice, debe entenderse en un
horizonte trascendente absoluto donde adquiere un sentido mas alla de
su autorreferencialidad, un «para qué» absoluto.

Sin negar esta cadena causal, una sucesion de condicionamientos no
basta, por tanto, para dar cuenta de la realidad. La causalidad cientifica,
por mucho que pretenda no caer en reduccionismos y adoptar una pers-
pectiva sistémica y funcional, siempre que apueste por una justificacion
inmanente nos sitda en un circulo de explicacién que no alcanza nunca la
comprension de sentido incondicionada.

Por eso, el estatus de lo condicionado se decide en un horizonte abso-
luto. Cualquier orientacién hacia un objetivo que solo se entienda como
un principio organizador inmanente de un estado complejo de la materia,
de modo que la palabra «bueno» solo signifique una relaciéon de ciertos
estados parciales con dicho principio, estd a merced del reduccionismo
causal. La vida, sin embargo, constituye una piedra de toque ya que esca-
pa la explicacién condicional constituyéndose como categoria metafisica,
pues va mas alla de la funcionalidad: constituye el ser en si de lo vivo. Tal
y como sostenia Aristoteles: «vivir es el ser de los vivos»(Aristételes, De
Anima, II, 4, 415 b 13).

¢Es posible acceder a lo incondicionado en si, o lo que percibimos como
incondicionado es solo incondicionado para nosotros? Para los animales
los imperativos del instinto se presentan como incondicionados. Solo no-
sotros como observadores podemos reflexionar y constatar su condicio-
namiento al servicio de la conservacion o la reproduccion. Ellos no pue-

Scientiae:Fides 13(2)/2025 207



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

den distinguir entre lo relativo y lo absoluto, esta tematizacion es propia
de los seres humanos, en tanto que capaces de reflexion tedrica. Pero eso
no implica que se pueda dar cuenta de la vida no consciente de forma con-
dicionada, sino que la identidad, el ser en si como algo incondicionado,
solo comparece ante la vida racional y cuando esta trasciende el modo de
conocer de la ciencia. La peculiaridad de la vida consciente es poder supe-
rar la autorreferencialidad y acceder a ese horizonte absoluto.

Si reducimos la teleologia a algo inmanente, como si la validez se re-
dujera al mismo plano, como si el mismo proceso se justificara en aras al
progreso infinito, en la aparicién constante de estructuras cada vez mas
complejas tal como hacen las teorias evolucionistas, entonces el hombre
quedaria mediatizado como un escalén y nos obligaria a renunciar a toda
valoraciéon no relativa al proceso. Tomar la mera complejidad como algo
bueno se advierte como una opcién sin fundamento. Renunciar a un an-
claje trascendente significa mediatizar todo lo real, renunciar al ser en
si y a toda normatividad. Desde la sola funcionalidad resulta imposible
distinguir lo sano de lo enfermo pues todo queda justificado a posteriori
como ventaja sistémica.

Bajo la aparente neutralidad de la que presume la ciencia, descansa
una cosmovision sumamente metafisica que hunde sus raices en la filo-
sofia cartesiana. La disyuntiva entre «explicacién causal honesta libre de
metafisica» y «explicacién final idealista ficticia» es deshonesta. La frac-
tura entre sujeto y objeto, res cogitans y res extensa, hace desaparecer el
ser-en-si, con ella se desvanece la realidad. Los objetos que solo son obje-
tos no tienen mds que un ser subjetivo, referido al sujeto cognoscente. En
la filosofia cartesiana lo extenso queda desprovisto de la forma sustancial
en sentido aristotélico-tomista. Si solo son objetos significa que no hay
nada mas allé4 de su ser dado.

Ser-en-si significa emanciparse de ese plano condicionado, es indepen-
dencia respecto a las condiciones de origen, poseer en si un principio de
movimiento y reposo. Por tanto, el ser real de la cosa no puede comparecer
ante la ciencia. Resulta, por sus presupuestos metodolégicos, un empe-
no imposible, pues significa emanciparse de las condiciones, trascender la
justificacién inmanente. Ser es algo mas que su explicacioén genética.

208 Scientiae:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

4. Vida como sobredeterminacion respecto a la explicacion
funcional

La reivindicacion de superar el reduccionismo cientifico en un intento
de proponer una solucién no dualista resurge a principios del siglo pasa-
do, como «una linea coherente de pensamiento en el mundo aleman en
su renovaciéon del problema de la mismidad biol6gica» (Weber & Varela
2002, 111). Sin embargo, esta renovacion nada tiene que ver con el vita-
lismo de Bergson que opone la vida a la razén. Hans Jonas es quizds quien
mas abiertamente lidera este intento de una ontologia de la vida, al tratar
de dar cuenta del ser desde la biologia con la categoria de metabolismo,
poniendo sus bases en Aristoételes, Spinoza y Whitehead (Gutierro 2021,
394). En esta misma linea se encontraria no solo la propuesta de Jonas,
sino también el Umwelt de Uexkull, la interioridad auto-trascendente de
Portmann, el Selbstsein de Spaemann o la vida como limite entre la inte-
rioridad y la exterioridad en Plessner. Todas estas formulaciones preten-
den recuperar la categoria de vida como referente o punto de partida en la
comprension no reduccionista de la biologia.

No obstante, aunque su propuesta contra el reduccionismo cientifico
es ambiciosa y encomiable, algunos de estos intentos como en el caso de
Jonas o Uexkull, si bien recuperan la nocién de vida como categoria espe-
cifica de la biologia que va mas alla del paradigma cientifico-matematico,
permanecen en la esfera de lo inmanente. En este sentido, muchos auto-
res contempordaneos han apostado por una restitucién de la orexis aris-
totélica, como deseo natural o estructura tendencial, para recuperar una
cierta comprension teleoldgica desde la vida, aunque la mayoria lo hace
interpretandola en clave inmanente (Pearson 2012; Riedenauer 2000).

Ya se han senalado los limites de estos intentos al renunciar a una jus-
tificacién en un horizonte absoluto. Otros autores si apuntan a la nocién
de vida como clave para la comprensién metafisica: la interioridad y la
autorrepresentacién de Portmann (Portmann 1951), la filosofia de lo vivo
de Low (Low 1980), el Selbstsein de Spaemann (Spaemann, 2010b) o la po-
sicién excéntrica de Plessner (Plessner 2022). En todos ellos, a pesar de su
reducido eco en el mundo de la ciencia, se apela a la vida como el elemento

Scientiae:Fides 13(2)/2025 209



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

reunificador frente al dualismo y como solucién para comprender la con-
tinuidad entre la vida en sentido biolégico y la praxis humana, partiendo
de la idea de que la vida, entendida desde su raiz tendencial, abre mundo.

Para abordar este exceso metafisico respecto a la funcionalidad de lo
vivo es necesario analizar la nocién de tendencia, como algo mas alla de
la trasmision de fuerzas o el mero empuje condicionado. El dinamismo
teleolégico propio de lo vivo no consiste en un intento de permanecer en
el mundo féctico, sino en realizar su ser tendencial o vectorial apuntando
a una trascendencia en lo que verdaderamente son, su identidad. Seria un
«fieri», no solo la conservacion de lo que ya es (Cruz Prados 2023, 236).
Tampoco se trata de una salida de si mismo «a un mas alla» objetivo para
perderse en otra cosa, sino para realizar operativamente su ser de for-
ma mads plena en esas experiencias de lo vivo (Lombo & Giménez Amaya
2013, 34).

La misma potencialidad en cuanto viva, el impulso propio de la vida,
funda dos rasgos caracteristicos de lo vivo frente a los sistemas simulados.
Spaemann sostiene que en el impulso se construye una doble diferencia,
por un lado, la diferencia dentro-fuera y, por otro, la diferencia entre ya
y todavia no, entre la anticipacién y lo anticipado (Spaemann 2010a, 60).
La tendencia natural rompe la continuidad homogénea en la que se fun-
da la posibilidad de la reduccién cientifica. Con la aparicion del instinto
la identidad del sistema deviene ontol6gica. Frente a esta comprension
spaemanniana, Jonas, desde una teleologia inmanente, contempla esta
distincién como algo propio de la vida animal y humana pero no vegeta-
tiva, algo relativo al deseo, es decir, funcional, y por tanto a la conciencia
sensible, sin otorgarle desde la nocion de vida un estatus metafisico cate-
goérico (Jonas 2000, 153-154).

Recuperar la teleologia natural en todo lo vivo es, por tanto, devolver
a la naturaleza su inmanencia y trascendencia propias de las cuales fue
despojada por el paradigma moderno. Por su caracter finito, su ser teleo-
l6gico se realiza en el tiempo, es decir, en la forma de tendencia. Apela,
por tanto, a una apertura constitutiva como estructura fundamental, ya
que no es plenamente todo lo que puede ser, sino por anticipacién: no po-

210 Scientiac:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

see su telos ya cumplido, lo alcanza por su operacion. Lo vivo se configura
como centro de interés o expectativa que se juega el ser en su realizacion.

Los seres vivos son una resistencia activa frente al no ser. Su unidad es
un proceso continuo de integracién. Si se interrumpe, el ser vivo deja de
ser, muere. Reconocer una teleologia natural implica definir el ser como
vivir, como tender, algo que se realiza en su operacion, y esta compren-
sion exige la idea de identidad, la comprension de algo como algo en si
mismo que se esfuerza por ser, pero cuyo esfuerzo implica trascender.

Pero, si lo vivo no se define por la autoconservacién, ;en qué consis-
te esa sobredeterminacioén? El derroche que supone el ser no es necesa-
riamente algo anadido a lo funcional, sino que constituye su propio ser,
la forma. La sobredeterminacién supone sacar a lo vivo del continuo del
sistema funcional y reconocerle una identidad, una forma semejante a la
nuestra y solo explicable en referencia a un sentido absoluto. Tal como
propone Whitehead al reconocer, andlogamente, un polo subjetivo en
todo lo real.

La teleologia inmanente diluye la distincion clasica entre zen y eu zen,
entre vida y vida buena. Para la biologia moderna vida buena es solo en
referencia a la conservacion, una aspiracion al bienestar que se limita
a constituir una ventaja. Sin embargo, hay fenémenos como la alegria que
exceden el mero contentamiento en sentido de satisfaccién de unas nece-
sidades previas. La alegria es un exceso frente a la explicacién condicio-
nal, apunta a lo real en si mismo. Es mas que la experiencia de restaurar
un estado de homeostasis, es decir, la eliminacion de una deficiencia. Solo
podemos dar cuenta de ella si trascendemos el horizonte relativo de la
explicacion reduccionista de la ciencia.

En el campo de la biologia, esta intuicion fue recogida por Adolf Port-
mann, quien sostiene la existencia de una tendencia a la autorrepresenta-
cién en la naturaleza que no se puede explicar como mera funcién selecti-
va. Los disenos de las alas de los pajaros, por ejemplo, exigen una armonia
o coordinacién entre el coloreado de cada una de las plumas para que el
resultado dé lugar a esas formas pictoricas. Pero, la fase del desarrollo
evolutivo en que los colores de las plumas no presentaban ningiin orden
armonico, no supone ninguna ventaja de seleccion en si misma, jcomo

Scientiae:Fides 13(2)/2025 211



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

entonces se sostiene ese momento intermedio en la configuracion del di-
seno bello desde la mera explicacion funcional?

Con todo, podria argumentarse que las estructuras teleonémicas po-
drian tener un origen azaroso y quedar justificadas dentro de la dindmi-
ca autorreferencial al servicio de la autoconservacion, pero que algo sea
ventajoso puede ser contingente, no quiere decir que explique la verdad
del ser. Contemplar algo como bello significa contemplarlo mas alla de su
significacion funcional, como un centro de significado que nos incita a la
autotrascendencia. Si nos limitamos a la esfera de la autoconservacion,
renunciamos inevitablemente a la belleza. La validez metafisica no es un
anadido o un sustituto de la explicacion funcional.

El funcionalismo es la renuncia a lo en si, es el imperio de la relativiza-
cion. La racionalizacién es la eliminacion de la sobredeterminacién. Pero
que sea «bueno para» algo, no quiere decir que no sea también «bueno
en si». Tal como se ha sostenido, el funcionalismo es la emancipacién del
agathon griego frente al kalon, es el olvido de lo bello o 1o bueno en senti-
do absoluto para entenderlo siempre relativo a la autoconservacion.

La vida, y no solo la conciencia, trasciende la comprensién funcional,
nos habla de una interioridad teleolégica que es mas que causalidad meca-
nica. Aristételes ya habia reivindicado una trascendencia en la teleologia.
Ser y perfeccion, zen y eu zen, en la filosofia aristotélica no son idénticos,
sino que se encuentran en una tension teleolégica que permite definir la
perfeccion en contraste con el ser como una «segunda naturaleza».

5. Vida como categoria metafisica

La ciencia moderna pretende dar cuenta de lo real desde su simulacién
cientifica, reconstruir el fenémeno absolutamente original e inevitable
de la tendencia natural a partir de los elementos, la unidad categorial de
la multiplicidad, lo interno de lo externo, el ser-en-si de la objetividad y la
negatividad de la positividad. Pero la ciencia, al ser investigaciéon condi-
cional, puede dar cuenta del esfuerzo por la autoconservacion, pero no de
la trascendencia. Por eso es siempre trazabilidad de su génesis, no justi-
ficacion de su ser.

212 Scientiac:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

Si, queriendo permanecer en un plano inmanente, interpretamos la
vida desde su simulaciéon funcional, renunciamos a comprenderla como
dimensién ontoldgica de sentido. Por eso la cuestion determinante es si
optamos por considerar la finalidad de la vida primariamente como au-
toconservacion o como autotrascendencia. Solo comprendiendo la vida
como algo irreductible a su explicacién funcional podremos comprender-
la como dimensién metafisica fundamental. La comprension teleolégica
de la vida apuntando hacia una autotrascendencia no excluye el esfuerzo
por la autoconservacién, simplemente no queda definida por él.

Con todo, esta apuesta, como cualquier cambio de paradigma, no vie-
ne exigida por los hechos, sino por su capacidad explicativa, pues res-
ponde a un plano trascendente. Pero si reducimos nuestra capacidad cog-
noscitiva al plano inmanente renunciamos a la profundidad comprensiva
del fundamento. Hay, al menos, dos aspectos cruciales para la existencia
humana que rebasan la condicionalidad propia de la explicacién cienti-
fica, reclamando un horizonte absoluto irrenunciable, si reconocemos
al hombre su capacidad teérica de acceder a lo universal. De un lado, la
explicacion de la aparicion de nuevos seres en si, es decir, unidades en
sentido metafisico que no pueden explicarse desde su origen material, por
tanto, no pueden derivarse de las condiciones previas, y, de otro lado, la
normatividad que deriva de lo real, en cuanto que nos permite distinguir
lo sano de lo enfermo, y no solo en un sentido relativo, sino también en un
horizonte absoluto, lo bueno y lo malo.

Desde los presupuestos cientificos, la emergencia de lo nuevo no se
entiende realmente como algo nuevo en si, sino que se investiga la traza-
bilidad hacia niveles inferiores, se explica desde sus condiciones de ori-
gen. Pero esta explicacion no distingue unidades dentro del continuum
de percepciones. Constituir algo en si excede la mera génesis material,
pues no es la configuraciéon material a la que nos referimos al hablar de
una unidad categérica, tampoco a su funcionamiento como sistema. La
unidad en lo vivo va mas alla de lo factico y lo funcional, se refiere a su
existencia no relativa.

La vida remite a la forma clasica o actualidad, supone una emanci-
pacién de las condiciones de origen: estar vivo es constituir un algo mas

Scientiae:Fides 13(2)/2025 213



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

alla de la distincién que podamos hacer los observadores, es una unidad
no programada, constituye un en si, que es mas que el «para si» o el «para
nosotros». En los sistemas artificiales, las diferencias dentro-fuera no
rompen el continuo, no fundan una identidad como ocurre en los vivos;
su individuacién como sistema es solo para nosotros, como disenadores,
y no inmanente a su ser. Solo la tendencia, el «estar preocupado por algo»,
jugarse la satisfacciéon de una determinada orientacion en el tiempo, rom-
pe la neutralidad del continuo y nos constituye en unidades categéricas
(Sabuy Sabangu 2008). Es el vivir, el ser del viviente, el que nos configura
como seres-en-si distintos, exigiendo un reconocimiento debido. Con la
vida, la unidad deviene ontolégica y, como se expondrd, adquiere impli-
caciones éticas.

No podemos simplemente renunciar a esta dimensién, el mismo movi-
miento exige la identidad de algo capaz de distintos estados sino es mera
sucesién arbitraria de elementos independientes. Desde una teleologia in-
manente, siempre estd presupuesta la existencia de algo que se esfuerza por
mantenerse en el ser. Sin unidades reales no es posible hablar de cambios ni
continuidades. La mera funcionalidad reclama un fundamento ontolégico.

Este horizonte absoluto que abre la dimensién metafisica aludida nos
enfrenta a una realidad en si que no admite una manipulacién arbitraria.
Una realidad asi concebida, que se realiza teleolégicamente en el tiempo,
posee una forma de ser propia que conlleva un deber ser, pues apunta ha-
cia algo que no es cualquier cosa. El concepto moderno de la naturaleza,
en cambio, consiste solo en hechos brutos, sin implicaciones normativas.
La naturaleza en la filosofia moderna carece de relevancia ética.

La tendencia a la autoconservacién por si misma no puede ser fun-
damento ultimo, ya que siempre permanece relativa a si misma. Una vez
desaparezca ese ser, también el mismo esfuerzo habra sido eliminado. Si
el fin de la vida es la mera autoconservacion, quedara reducido a algo fun-
cional operativo, a una mera simulacién antropomoérfica. Solo si se com-
prende adecuadamente el dinamismo natural como elemento originario
e irreproducible constitutivo de la estructura de lo vivo que se realiza en
la autotrascendencia, podra concebirse una nocién de vida como dimen-
si6n ontoldgica fundamental, como forma de ser y se podra recuperar una

214 Scientiac:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

dimension de sentido. La vida se hace no simulable precisamente por su
teleologia como pujanza no meramente funcional, sino sustantiva.

Con todo, este peso ontologico de la categoria de la vida no se pue-
de comprender desde un paradigma sujeto-objetivo. Lo vivo excede, tal
como se ha explicado, la fractura entre res cogitans y res extensa. Desde
los presupuestos modernos, no hay posibilidad de acercarnos a lo extrafno
a través de lo familiar, pues la relacion es siempre dialéctica. No hay nada
en comun entre la conciencia y el mundo, este ha quedado reducido a ma-
terialidad y aquella, idealizada. Para comprender la vida como categoria
fundamental de lo real, debemos recuperar otros modelos de comprension
que permitan sortear ese dualismo. La vida solo se puede comprender en
su ser tendencial trascendente desde la familiaridad con lo que nosotros
somos, desde la experiencia de nuestra propia vida y por similitud con
ella. En este sentido, tanto Jonas como Spaemann han formulado pro-
puestas mas o menos ambiciosas de restaurar el antropomorfismo como
modelo de conocimiento valido.

Pero, frente a Jonas, debemos concluir que el fin tltimo no puede ser
la mera conservacion del existente. O, en todo caso, si decimos que lo
vivo no consciente se explica desde el esfuerzo por la conservacion, no
significa la conservacion de la materia y la energia, ni de una determinada
organizacion funcional. La preservacion de la que trata el vivir, es la pre-
servacion de una respectiva estructura discreta y compleja de cierto ori-
gen, esto es, la identidad, el ser que cada uno es y que se realiza siempre
tendencialmente en la operacién propia (Spaemann 2011a, 253). Cuan-
do el fin es la autoconservacion, lo es, en Gltima instancia, en la medida
en que el esfuerzo por mantenerse en el ser es el esfuerzo por conservar
y realizar su identidad, es decir, un esfuerzo hacia la autotrascendencia.

Por tanto, para una comprension de lo real mas alla de la percepcién
como «lo dado facticamente» es necesario restituir una comprension te-
leolégica que no se limite a proponer un fundamento inmanente, sino
que abogue por reinterpretar la vida en términos ontoldgicos, como la
realizacion temporal y dindmica del ser identitario. La autoconservacion
no basta para dar cuenta de lo real. Pues, tal y como objeta Socrates a Ca-
licles en el Gorgias: «piensa, Calicles, si lo bueno y lo malo no es algo

Scientiae:Fides 13(2)/2025 215



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

distinto de salvar y ser salvado» (Platén, Gorgias, 512 d 5). Si no estamos
dispuestos a renunciar a esa distincion, es necesario restaurar una onto-
logia verdaderamente trascendente que fundamente lo bueno en si mismo
que va mas alla de su funcién. La vida concebida tendencialmente desde
el antropomorfismo puede constituir una via de acceso genuina a la sig-
nificacion de la palabra «<bueno» en un sentido distinto de «bueno para».

Conclusiones

La comprension cientifica de la vida ha estado marcada por la limitaciéon
de definir lo vivo a partir de caracteristicas funcionales. Aunque el inten-
to organicista surge como un intento de superar el mecanicismo reduc-
cionista de la ciencia anterior, proponiendo recuperar una comprension
mas holista y anti-reduccionista del sistema bioldgico y cierta teleologia
para dar cuenta del fenémeno de la vida, lo hace en clave inmanente. Al
comprender la vida desde la funcionalidad autorreferencial, pierde su di-
namismo intrinseco y su dimensién ontoldgica. La teleologia queda redu-
cida al esfuerzo por la mera autoconservacién. Desde esta perspectiva, la
vida no se comprende en su riqueza ontolégica, pues se limita a un hori-
zonte operativo y relativo.

Sin un anclaje metafisico profundo, sino meramente funcional, no es
posible dar cuenta de lo real como identidad o unidad metafisica, solo
podemos percibir un continuo de relaciones condicionadas. Ademas, sin
un reconocimiento de un sentido vectorial o tendencial que trascienda su
condicionalidad funcional, no es posible hablar de lo bueno o malo mas
alla de la conservacion factica del sistema. Si la teleologia solo apunta a la
autoconservacion, nos vemos abocados a renunciar al deber ser, pues todo
queda relativo al esfuerzo y dependiente de él. Hablar de identidad de lo
real o normatividad requiere una apuesta por el realismo metafisico.

Para trascender este horizonte es necesario revisar los principios te-
leolégicos clasicos, destacando el dinamismo tendencial que caracteri-
za a los organismos vivos. Solo al concebir la vida como una realizacién
tendencial del ser en un horizonte absoluto es posible restituir su valor
intrinseco y su riqueza irreductible. La vida no puede ser reducida Ginica-

216 Scientiac:Fides 13(2)/2025



LA VIDA COMO CATEGORIA CENTRAL DE LA ONTOLOGIA NATURAL

mente a la autoconservaciéon; mas bien, debe comprenderse como auto-
trascendencia, por la que lo vivo tiende a realizar su identidad de manera
dinamica en el tiempo. Esta perspectiva permite reconocer en la vida no
solo su operatividad, sino también su dimension ontolégica fundamental,
restaurando asi su lugar central en la comprensién de lo real.

Referencias

Aristoteles. 2019. Sobre el alma. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas.

Cruz Prados, Alfredo. 2023. “Ecologia y cristianismo.” En No somos islas. Hom-
enaje al profesor Jaime Nubiola, editado por Sara Barrena, Pablo Cobreros,
Izaskun Martinez, y Paloma Pérez-Ilzarbe, 235-249. Pamplona: EUNSA Edi-
ciones Universidad de Navarra.

Gutierro, Juan Jesus. 2021. La filosofia de la vida en Hans Jonas: en mediatez hacia
la eternidad. PhD diss. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas.

Hartmann, Nicolai. 1964. Ontologia. 5, Filosofia de la naturaleza. 2, Teoria especial
de las categorias: el pensar teologico (J. Gaos, Ed.; 12 ed. en espanol). México:
Fondo de Cultura Econémica.

Jonas, Hans. 1995. El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civi-
lizacion tecnoldgica (1st ed.). Barcelona: Herder Editorial S.A.

Jonas, Hans. 2000. EI principio vida: hacia una biologia filoséfica. Madrid: Trotta.

Lombo, José Angel, y Giménez Amaya, José Manuel. 2013. La unidad de la persona.
Pamplona: EUNSA.

Lombo, José Angel, y Giménez Amaya, José Manuel .2024. Antropologia de la ac-
cion: la vida humana como unidad dindmica. Pamplona: EUNSA.

Low, Reinhard. 1980. Philosophie des Lebendigen: der Begriff des Organischen bei
Kant, sein Grund und seine Aktualitdt (1. Aufl.). Frankfurt am Main: Suhrkamp
Verlag.

Madigan, Arthur, S. J. 2024. Contemporary Aristotelian Ethics: Alasdair MacIntyre,
Martha Nussbaum, Robert Spaemann. Notre Dame, Indiana: University of No-
tre Dame Press.

Moreno, Alvaro y Mossio, Matteo. 2015. Biological Autonomy: A Philosophical and
Theoretical Enquiry. Netherlands: Springer.

Nietzsche, Friedrich. 2004. Mds alld del bien y del mal. Santa Fe: El Cid Editor.

Pearson, Giles. 2012. Aristotle on Desire. Cambridge: Cambridge University Press.

Platén. 2004. Gorgias. Santa Fe: El Cid Editor.

Scientiae:Fides 13(2)/2025 217



ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*

Platon. 2023. Lisis: prolegémentos sobre amor y ontologia, editado por M. Garcia-
Baré. Salamanca: Ediciones Sigueme.

Plessner, Helmuth. 2022. Los grados de lo orgdnico y el hombre. Granada: Editorial
Universidad de Granada.

Portmann, Adolf. 1951. Die Tiergestalt. Studien iiber die Bedeutung der tierischen
Erscheinung. Basel: Verlag Friedrich Reinhardt.

Riedenauer, Markus. 2000. Orexis und Eupraxia: Ethikbegriindung im Streben bei
Aristoteles. Wiirzburg: Konighausen & Neumann.

Saborido, Cristian, Mossio, Matteo, y Moreno, Alvaro. 2010. “La dimensién tel-
eolégica del concepto de funcién biolégica desde la perspectiva organizacion-
al.” Teorema 29(3): 31-56.

Sabuy Sabangu, Paulin. 2008. La unidad de nuestro ser como cuestion funda-
mental de la antropologia filosofica: Robert Spaemann y la critica del Cogito
cartesiano. Anuario filoséfico 41(2): 459.

Spaemann, Robert. 2010. Personas: acerca de la distincion entre “algo” y “alguien”
(22 ed.). Pamplona: EUNSA.

Spaemann, Robert. 2010. Schritte iiber uns hinaus: Gesammelte Reden und Auf-
sdtze. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag.

Spaemann, Robert. 2011. “Schonheit und Zweckmifigkeit in der Natur.” In
Schritte iiber uns hinaus: Gesammelte Reden und Aufsdtze II (p. Vol. 2). Stutt-
gart: Klett-Cotta Verlag.

Spaemann, Robert. 2011. “Zum Begriff Des Lebens.” In Schritte Uber Uns Hinaus:
Gesammelte Reden Und Aufsdtze II, Vol. 2. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag.

Spaemann, Robert. 2017. “Realidad como antropomorfismo.” Anuario filosdfico,
Vol. 50, Issue 1: 171-188.

Spaemann, Robert. 2018. “Sobre la ontologia de «derechas» e «izquierdas».” Anu-
ario Filosofico, Vol. 17 Num. 2 (1984):77-87.

Spaemann, Robert, y Low, Reinhard. 2005. Natiirliche Ziele: Geschichte und
Wiederentdeckung des teleologischen Denkens. Stuttgart: Klett-Cotta.

Weber, Andreas, y Varela, Francisco J. 2002. “Life after Kant: Natural purposes
and the autopoietic foundations of biological individuality.” Life after Kant.
Phenomenology and the Cognitive Sciences (Vol. 1): 97-125.

218 Scientiac:Fides 13(2)/2025



