
195  13(2)/2025, 195–218

 1 3 (2) / 202 5 	 ISSN 2300-7648 (print) / ISSN 2353-5636 (online)

Received: January 5, 2025. Accepted: June, 30, 2025	 DOI: http://dx.doi.org/10.12775/SetF.2025.022

La vida como categoría central 
de la ontología natural

ESTER RODRIGUEZ-LOSADA TORRES*
Universidad de Navarra, Pamplona
erodriguez-@unav.es
ORCID: 0000-0002-7790-8880

Abstract. This article addresses the philosophical and scientific challenges of de-
fining life, centering on the concept of biological autonomy as an alternative to re-
ductionist paradigms. Organicism emerged as a holistic framework that views life 
as the result of the reciprocal organization of its components. However, the article 
critiques the reduction of teleology to mere self-maintenance, arguing that life ex-
hibits a tendential dynamism that transcends functional explanations. By revisiting 
classical teleological principles and integrating them with modern biology, it pro-
poses a  renewed understanding of life as a metaphysical category, one that rec-
onciles functional autonomy with an orientation toward self-transcendence. This 
approach restores life’s ontological depth, addressing its intrinsic richness beyond 
organicist frameworks.

Keywords: teleology, organicism, philosophy of biology, immanence, self-transcend-
ence, self-preservation.

Summario. Este artículo aborda los desafíos filosóficos y científicos de la definición 
de vida, centrándose en el concepto de autonomía biológica como una alternativa 
a los paradigmas reduccionistas. En este sentido, el organicismo surge como un mar-
co holístico que concibe la vida como el resultado de la organización recíproca de 
sus componentes.

*	 Esta publicación es parte del proyecto de I+D+i, ayuda PID2021-126133NB-I00, finan-
ciado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033, FEDER Una manera de hacer Europa.

http://dx.doi.org/10.12775/SetF.2025.022
mailto:erodriguez-@unav.es
https://orcid.org/0000-0002-7790-8880


Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025196

No obstante, el artículo cuestiona la reducción de la teleología al mero auto-man-
tenimiento, defendiendo que la vida manifiesta un dinamismo tendencial que tras-
ciende las explicaciones funcionales. A  partir de una revisión de los principios 
teleológicos clásicos y su integración con la biología moderna, se propone una com-
prensión renovada de la vida como una categoría metafísica que reconcilia la au-
tonomía funcional con una orientación hacia la autotrascendencia. Este enfoque re-
cupera la profundidad ontológica de la vida, abordando su riqueza intrínseca más 
allá de los marcos organicistas.

Palabras clave: teleología, organicismo, filosofía de la biología, inmanencia, autotras-
cendencia, autoconservación.

Contribution. This paper offers a  critical reappraisal of the organicist framework, 
arguing that its conception of teleology is limited to an immanent horizon of self-
maintenance. It contributes a  novel metaphysical framework that redefines life 
through the principle of self-transcendence, rather than mere self-preservation. This 
approach restores the ontological depth to the concept of life, providing a new theo-
retical foundation that moves beyond the purely functionalist paradigms of science.

Use of AI. I did not use any AI tools in the preparation of this article.

Funding. This research received no external funding.

Conflicts of interest. The author declares no conflicts of interest.

Introducción

La ciencia moderna, a pesar de los intentos de la neurociencia por desen-
trañar los misterios de la subjetividad a través del funcionamiento cere-
bral o de explicar la vida mediante simulaciones programáticas, enfrenta 
algo irreductible a sus categorías: la vida. Esta, comprendida en su ten-
sión teleológica que abarca interioridad y una salida de sí misma como 
realización propia, escapa al modelo de la ciencia moderna.

Históricamente, la pregunta sobre qué es la vida ha representado un 
desafío tanto para la biología como para la filosofía. Las definiciones tra-
dicionales de los sistemas biológicos han estado restringidas a un conjun-
to de características funcionales: autorreplicación, organización celular, 
metabolismo o homeostasis, entre otras. Sin embargo, estas condiciones, 
aunque útiles para identificar lo vivo, no logran justificar su existencia 



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

197  13(2)/2025

desde un horizonte absoluto. Saber lo que un organismo hace no es equi-
valente a comprender lo que realmente es.

Los intentos de la biología contemporánea de restituir una cierta te-
leología, permaneciendo en una esfera inmanente, desde las nociones de 
función, organismo, unidad sistémica, etc., no alcanzan a comprender la 
vida más allá de su horizonte funcional condicionado, conduciendo inevi-
tablemente a explicaciones circulares y carentes de fundamento último. 
La ciencia moderna solo puede concebir la naturaleza como algo dado fác-
ticamente, estático y sin implicaciones normativas.

Este problema ha generado un intenso debate en la filosofía de la bio-
logía desde el siglo XIX. Las dos corrientes dominantes, el mecanicismo 
y el vitalismo, fracasaron a la hora de dar cuenta de la especificidad del 
fenómeno biológico. El mecanicismo, con su visión reduccionista inspi-
rada en la física cartesiana, interpretó lo vivo como una máquina cuyas 
partes operan de manera estrictamente eficiente. Por otro lado, el vitalis-
mo introdujo una «fuerza vital» inobservable, derivando en explicaciones 
metafísicas que nada tenían que ver con su dimensión material.

A partir del siglo XX, surge una alternativa para recuperar una pers-
pectiva holista y anti-reduccionista: el organicismo. Este enfoque reintro-
duce una dimensión teleológica en el estudio de la vida al explicar la exis-
tencia de los fenómenos a partir de su actividad funcional, es decir, desde 
su finalidad interna. Sin embargo, estas explicaciones permanecen en un 
horizonte inmanente, centradas en el auto-mantenimiento, por lo que la 
comprensión de la riqueza del fenómeno de la vida queda inevitablemen-
te reducida a una perspectiva relativa y condicionada al propio sujeto del 
impulso.

El desafío filosófico sigue siendo, por tanto, trascender la funciona-
lidad para captar el sentido ontológico de la vida: su capacidad de auto-
trascendencia y su realización más allá de la mera conservación. En este 
artículo se explora, por tanto, los límites y potencialidades de las explica-
ciones inmanentes, planteando la necesidad de un anclaje metafísico que 
permita recuperar una comprensión más profunda de la vida en sí misma.

Solo mediante la restitución de la categoría de vida como un principio 
dinámico que trascienda la funcionalidad reduccionista de la ciencia mo-



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025198

derna, será posible comprender lo vivo desde una relación de familiaridad 
otorgándole entidad propia y no desde el dominio instrumental.

1.  La comprensión científica de la vida como autonomía 
organizacional

El surgimiento del organicismo responde a una insuficiencia del paradig-
ma científico para abordar la especificidad de los fenómenos biológicos. 
Mientras que en disciplinas como la física o las matemáticas el paradig-
ma mecanicista parecía incuestionable y muy fructífero en cuanto a los 
avances en dominio y previsión de su objeto, en el ámbito de la biología, 
en cambio, este enfoque no permitía captar la riqueza del fenómeno de la 
vida.

La biología científica, atada por sus propias reglas a los hechos físicos exter-
nos, se ve obligada a pasar por alto la dimensión de interioridad propia de la 
vida. Hace desaparecer así la diferencia entre «animado» e «inanimado», y al 
mismo tiempo convierte esa vida, que explica en su integridad desde el punto 
de vista material, en algo cuyo sentido es todavía más enigmático de lo que lo 
era antes de recibir esa explicación (Jonas 2000, 10).

El modelo nomológico-deductivo de Hempel y Oppenheim, que reducía 
la causalidad a eficiencia desde una deducción a partir de leyes generales, 
resulta insuficiente para recoger este tipo de relaciones. Los fenómenos 
biológicos precisan un nuevo paradigma dentro de la ciencia que admita 
un cierto tipo de «causación retroactiva», un «para qué». Emerge enton-
ces uno de los problemas fundamentales de la filosofía de la ciencia: dar 
cuenta del estatuto propio de la biología y proponer un modelo explicativo 
adecuado.

Los organismos vivos deben ser estudiados como sistemas integrados, 
como un todo más que como una composición de partes mecánicas. Este 
enfoque, desarrollado a principios del siglo XX, dio origen al organicis-
mo. Inserta en una línea de pensamiento kantiana, esta corriente sostie-
ne que las estructuras observables de la vida, su organización general, 
y las propiedades de sus partes son el resultado de interacciones recípro-



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

199  13(2)/2025

cas entre todos sus componentes. Reivindica, desde un plano monista, 
algo más allá de la mera extensión, que permita comprender los sistemas 
biológicos como unidades diferenciadas que desarrollan unas funciones 
propias.

El empleo del concepto de función en la ciencia supone reintrodu-
cir una dimensión teleológica en la estructura de la explicación -un 
«para qué»-, pues explicar lo real desde su funcionalidad significa dar 
cuenta de su existencia y su forma específica, apelando al objetivo de 
su actividad.

Sin embargo, los avances de la ciencia de mitad de siglo ralentizaron el 
auge de esta nueva tendencia. La biología molecular, junto con la ciberné-
tica, la genética y la informática, promovieron un modelo de comprensión 
centrado en la autorreplicación, enfocándose en lo micro y desatendiendo 
cuestiones relacionadas con la organización biológica. No fue hasta la dé-
cada de los 70 cuando surge una «segunda ola» organicista que reclama 
frente a estas aproximaciones una comprensión más holística que abor-
de la organización como una estructura irreductible de correlaciones sin 
abandonar su postura monista. Este enfoque organizacional de las fun-
ciones biológicas ha sido sostenido por autores como Conrad Wadding-
ton, Rosen, Piaget, Maturana, Varela, Pattee y Ganti.

Aparecen, en este contexto, dos propuestas alternativas de caracte-
rización de las funciones biológicas: la perspectiva etiológica y  la pers-
pectiva disposicional. La primera, inaugurada por Wright, responde a un 
enfoque histórico-evolutivo por el que la función justifica la existencia 
de un rasgo constitutivo de una entidad, en el sentido de que esclarece 
sus antecedentes: la causa eficiente. Esta propuesta, sin embargo, no da 
cuenta de la emergencia primera de las funciones. Algo se define como 
función solo en la medida en que es seleccionado en el proceso natural 
evolutivo. Por tanto, apunta siempre a una cadena infinita de anteceden-
tes e incurre en una explicación circular, pues, ¿cómo puede justificar 
cierto comportamiento distintivo que no resulta todavía ventajoso?

Según la perspectiva disposicional, la función no remite a la génesis 
histórica sino a la contribución de dicho rasgo constitutivo a la supervi-
vencia del sistema. Aunque esta perspectiva trata de dar cuenta del ser 



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025200

actual del fenómeno sin acudir únicamente a su historia selectiva, resulta 
imposible hablar de funcionalidad o  disfuncionalidad si remite simple-
mente a la operatividad del sistema.

La cuestión se plantea como una disyuntiva: la explicación acerca de 
la existencia de un rasgo funcional parece conceptualmente independien-
te de la explicación de la contribución de este rasgo a una capacidad del 
sistema analizado (Saborido et al., 2010, 40). Por eso, el enfoque orga-
nizacional nace con la pretensión de solventar las debilidades de ambas 
perspectivas, proponiendo una comprensión que, desde las funciones, na-
turalice su teleología de tal forma que ofrezca al tiempo una justificación 
de la existencia como de su papel causal con respecto al mantenimien-
to del sistema. Una de las formulaciones sintetizadoras más sugerentes 
y contemporáneas dentro de esta línea es la de Moreno y Mossio en Biolo-
gical autonomy (Moreno & Mossio, 2015).

Según esta propuesta, los sistemas biológicos, es decir, los vivos, son 
una clase específica de sistemas auto-mantenidos que se definen por dos 
propiedades: el cierre de constricciones y la diferenciación organizacio-
nal. La autonomía biológica implica una integración funcional en la que 
las constricciones constitutivas ejercen funciones mutuamente depen-
dientes que, en conjunto, mantienen toda la organización. Solo desde 
estas dos condiciones sería posible entender las funciones en su dimen-
sión explicativa de lo real. El cierre organizacional pretende dar cuen-
ta científicamente de la unidad de los sistemas y la diferenciación, de su 
diversidad interna, es decir, de su carácter orgánico. No obstante, esta 
pretensión no deja de ser una justificación funcional inmanente: tanto su 
unidad como su carácter orgánico quedan, como se verá, solo condicio-
nalmente fundamentados.

2.  El funcionalismo: una teleología inmanente

El funcionalismo parte, como se ha señalado, de una pretensión de dar ca-
bida en la explicación científica a algo más allá del factum bruto, es decir, 
nace para hacer frente a las deficiencias de la ciencia moderna y recuperar 
la unidad y el dinamismo de lo real que habían desaparecido con el meca-



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

201  13(2)/2025

nicismo moderno. Sin embargo, como se tratará de exponer, no es capaz de 
trascender sus presupuestos filosóficos, pues este intento hunde sus raíces 
en lo que Spaemann denomina «inversión de la teleología moderna» (Spae-
mann 2018; Spaemann & Löw 2005), por la que la estructura final tras-
cendente se repliega sobre lo finito y la teleología natural queda reducida 
a mero esfuerzo por la conservación. Es decir, si la teleología clásica aboga-
ba por la continuidad entre autorrealización y autotrascendencia, garanti-
zada por la noción clásica de vida (Spaemann 2011b), en la modernidad esta 
relación se invierte quedando enfrentadas como antítesis (Arthur Madigan 
2024, 141). Aunque recupera cierto «para qué» frente a la concepción meca-
nicista, el fin queda reducido a las condiciones de conservación.

El origen de la ciencia moderna se remonta a la explicación mecanicis-
ta que descansa en una cosmovisión metafísica cartesiana. El fundamen-
to que posibilita la visión de la naturaleza como máquina es su compren-
sión como mera extensión y, por tanto, la reducción de todo movimiento 
al tipo local mecánico, tal y  como sostiene Descartes. La pérdida de la 
noción de vida, es decir, de un carácter dinámico inmanente en lo real, 
en la tríada «ser-vivir-pensar», condujo a un dualismo entre la conciencia 
y el mundo, la res cogitans y la res extensa. No hay un medio entre esos dos 
extremos. Así, lo que no tiene conciencia debe ser concebido como mera 
extensión mecánica. Lo vivo no humano queda completamente despojado 
de su dinamismo interno. Para todo lo carente de espíritu el paradigma de 
conocimiento es la máquina. Los contenidos de la vida quedan absorbidos 
por la conciencia: la sensación, algo propio de los vivos, queda identifica-
da con la conciencia de la sensación. Por tanto, pasa a ser algo de la res 
cogitans y queda excluido de los animales, a los que se les niega la posibi-
lidad de sentir. De ahí el maltrato animal característico de la época, como 
se verifica en el cartesianismo de Malebranche.

Desde estas premisas cartesianas se abandona la comprensión teleo-
lógica en favor de un interés cognoscitivo orientado al dominio, la in-
tervención y la previsión de la naturaleza. Pero mientras la capacidad de 
intervención aumentaba, la sensación del hombre de pertenencia al mis-
mo mundo se desmoronaba. La alienación del mundo consolida el sistema 
subjetivo-objetual e impide sentirse acogido o perteneciente a él.



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025202

La misma noción de causa, central para el pensamiento científico, des-
de estos presupuestos queda despojada de su significado original y redu-
cida a mera sucesión de eventos condicionados. Si la comprensión aristo-
télica armonizaba la causa eficiente y la final operando siempre juntas, 
la ontología sobre la que se funda la ciencia mecanicista responde a  la 
delimitación de campos de acción de ambas causas: el universo queda 
explicado a través de conexiones causales eficientes que lo determinan, 
mientras que lo vivo consciente se reserva a una configuración especí-
ficamente finalista. Al restringir la orientación a  fines a  un fenómeno 
de conciencia, la vida pierde su dinamismo intrínseco (Spaemann 2018, 
77-87). La pérdida de la perspectiva finalista es solidaria históricamente 
con la comprensión dualista (Lombo & Giménez Amaya 2024, 45). Con 
la renuncia a  la teleología natural, la explicación queda reducida a una 
recreación de las condiciones antecedentes de la legalidad natural.

Pero esa partición de campos resulta una empresa insostenible: la cau-
sa final y eficiente aristotélicas están intrínsecamente ligadas, por lo que, 
o bien, la final no llega a ser del todo eliminada presuponiéndola, o bien, 
la idea misma de causa desaparece también al perder la causa final. Sin 
la finalidad, la causa se desvela como un antropomorfismo, es decir, una 
trasposición ilegítima de algo propio del hombre al ámbito de lo no hu-
mano, y es sustituida por una cadena continua y regulada de sucesos (Jo-
nas 1995, 125; Spaemann & Löw 2005). En la interpretación moderna la 
causalidad queda reducida a regularidad externa, una cadena de antece-
dentes y consecuentes, que ya no refleja una auténtica dependencia en el 
ser sino solo de las condiciones necesarias de su movimiento. Hartmann, 
por ejemplo, considera la causalidad una categoría real en oposición a la 
finalidad (teología) como categoría de conciencia, pero su comprensión 
de la causalidad como sistema de interrelaciones no puede explicarse más 
que como categoría condicionada (Hartmann 1964).

Tras la brecha originada por la filosofía cartesiana los intentos de me-
diación de Spinoza, Leibniz o Kant tratan de reponer una cierta teleología 
inmanente, que preserve la funcionalidad sin recurrir a los compromisos 
metafísicos de una ontología clásica. Sin embargo, esta teleología, que 
ya nada tiene que ver con la comprensión finalista clásica, está orientada 



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

203  13(2)/2025

hacia la mera autoconservación de lo existente, explicando lo vivo desde 
el esfuerzo por la supervivencia, como el conatus spinoziano o la finalidad 
como categoría trascendental del sujeto.

Spinoza subordina la perfectio al esse. Con ello, la plenitud queda redu-
cida al sometimiento a las condiciones de autoconservación. El conatus, 
o impulso de todo lo que es, se reduce a mantenerse en el ser. El afán con 
que toda cosa ansía mantenerse en su ser es la esencia misma de la cosa. 
La teleología no es, entonces, una trascendencia, sino una mera conser-
vación de lo que es. Sin embargo, esta subordinación le lleva a  la desa-
parición del ente, ya que, al no apuntar a un más allá, se descubre lo real 
como una modificación de la sustancia infinita de Dios: Deus sive natura. 
En Spinoza se desvela la insustancialidad del ente derivada de la subordi-
nación de la teleología a la autoconservación. Pese a ello, la comprensión 
spinoziana dejó una impronta profunda en el pensamiento posterior. En 
este sentido, la biología moderna reconoce en la tendencia intrínseca al 
auto-mantenimiento de lo vivo el fundamento de toda su operatividad.

El intento de Kant por conciliar las interpretaciones causal-mecánica 
y teleológica es también especialmente relevante, sentando las bases del 
programa de investigación biológica posterior y del organicismo. Frente 
a la comprensión cartesiana, se aleja de la concepción mecanicista al dis-
tinguir lo vivo de la máquina, reconociendo que sus partes y actividades 
no son separables y  las funciones no son impuestas externamente sino 
intrínsecamente determinadas. Los organismos funcionan como un todo 
en el que las partes realizan actividades para el mantenimiento de ese 
todo. En este sentido, trata de recuperar una cierta teleología restringida 
a la función que permita superar el mecanicismo sin requerir una funda-
mentación ontológica fuerte como la comprensión clásica.

Por otro lado, en el plano de la biología, la introducción del macro-
principio de selección, de origen económico, marcó un hito en el pro-
ceso de eliminación de la causalidad final, evitando acudir a instancias 
trascendentales para dar cuenta de lo real. Darwin intentó excluir toda 
explicación teleológica de la biología, pero fue incapaz de abandonar el 
lenguaje. Términos como «adaptación», «utilidad» o  «función» conti-
nuaron señalando hacia una teleología, aunque interpretada como una 



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025204

orientación a fines sin fin, sin un propósito más allá de la eliminación de 
lo inadecuado para la supervivencia. Este modelo teleológico opera re-
trospectivamente, como resultado, y no realmente como una causa final 
previa al proceso. Posteriormente, Pittendrigh introdujo el concepto de 
teleonomía para describir esta orientación a  fines no metafísica, inter-
pretada como un producto contingente de un cosmos sin orientación final 
(Pittendrigh 1958).

Este proyecto de la ciencia busca definir la realidad desde su simula-
ción programática, ignorando la teleología natural e interpretando todo 
esfuerzo por el ser (autotrascendencia) en clave autorreferencial, como 
un impulso que se refiere a la autoafirmación en el sistema en clave de 
conservación. Para la biología moderna, «vida buena» es solo una función 
que se limita a constituir una ventaja para la supervivencia. Cuando el es-
fuerzo se reduce a la conservación no es diferente de su simulación, pues 
se puede explicar como algo condicionado al servicio de la supervivencia, 
sin el alcance absoluto de la comprensión clásica del ser.

La teleonomía, por tanto, contempla estructuras desde el punto de 
vista de su funcionalidad o conveniencia a fines. No obstante, en contra-
posición a  la teleología, la funcionalidad no puede definirse aquí como 
fundamento explicativo para su existencia (Spaemann & Löw 2005). Se 
funda en la conversión del concepto clásico de causa en el de condición 
antecedente que, frente a una verdadera dependencia en la justificación 
de su ser, solo explica su simulación funcional.

El organicismo y la contemplación de los sistemas biológicos desde la 
categoría de función pretenden, en esta línea, recuperar una cierta te-
leología que, aunque no trasciende el horizonte inmanente, enfatiza la 
idea de que la organización constitutiva de los sistemas biológicos realiza 
un régimen distintivo de causalidad, capaz no solo de producir y mante-
ner las partes que contribuyen al funcionamiento del sistema como un 
todo integrado, sino también de promover las condiciones de su propia 
existencia a través de su interacción con el entorno. A pesar de reconocer 
en la funcionalidad de lo vivo algo más allá de la composición material, 
dicha función está todavía reducida a la autoconservación. Da cuenta de 
la lucha contra la entropía, del esfuerzo en perseverar en el ser, pero pre-



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

205  13(2)/2025

tende reducir las dimensiones normativas y teleológicas de las funciones 
al auto-mantenimiento de la organización biológica. Y, en esa medida, no 
puede dar cuenta del ser de lo vivo más allá de sí mismo, aunque desde 
la ciencia moderna reduccionista esto no se presente como problemático 
al renunciar a una explicación de carácter metafísico. No se trata de que 
la biología sea falsa, sino de que no es una filosofía primera que explique 
que es la vida o el conocimiento realmente (Arthur Madigan 2024, 146).

3.  Crisis del paradigma centrado en la autoconservación. 
Reivindicación de la validez frente a la génesis

La reducción de la causalidad a direccionalidad externa, la matematiza-
ción del movimiento, que se comprende como una simple transmisión de 
fuerzas, y la inversión de la teleología tal y como se había comprendido 
en la filosofía clásica, conllevan la renuncia a la comprensión metafísica, 
es decir, constituyen la pieza clave para comprender el reduccionismo de 
la ciencia moderna. La explicación desde una cadena de antecedentes no 
logra dar cuenta del ser de algo, la génesis no basta para explicar la vali-
dez. Pretende, en definitiva, sustituir a la teleología trascendente como 
comprensión del ser desde una estructura intencional, por una explica-
ción desde la simulación de sus funciones al servicio de la conservación, 
no desde el sentido. Se trata de una emancipación de la explicación desde 
la génesis frente a la explicación desde la validez en un horizonte abso-
luto. Pero, a pesar de la pretendida inocuidad de la ciencia moderna, sin 
una apelación a una instancia metafísica no es posible alcanzar la com-
prensión de lo real desde el sentido. Ese tipo de explicación excede los 
límites de la ciencia, por ello resulta imprescindible recuperar el diálogo 
interdisciplinar.

Pero reducida la teleología como una orientación a fines externa, re-
sulta una comprensión rebatible. ¿Puede una consecuencia futura me-
ramente externa dar razón de un ser? Entender la teleología como mera 
direccionalidad externa implica reducir el principio de movimiento -el 
impulso propio de lo vivo- a una mera llamada exterior, como si el movi-
miento fuera desencadenado por algo exterior frente a lo que lo real solo 



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025206

responde de modo pasivo, nada tiene que ver con la dependencia causal 
clásica del ser.

Una vez rechazada la teleología natural como dinamismo intrínseco 
de lo real, incluso las máquinas parecen responder mejor a  fines, como 
productos de una teleología de la acción, que los propios seres vivos (Jo-
nas 1995, 116). En este marco, lo simulado, la imagen, no solo suplanta 
a la realidad, sino que pretende revelar su esencia (Spaemann, 2017, 127) 
Mientras que la categoría de «fin» invita a concebir algo como algo en sí 
mismo, dentro de un horizonte no condicionado, la categoría de «fun-
ción» suprime este anclaje metafísico, abriendo la eficiencia a equivalen-
cias funcionales.

Si no existe un telos trascendente semejante, el telos de los seres na-
turales no es más que una perspectiva interna relativa y finita que, con-
siderada desde fuera, carece de sentido. Las cosas naturales perseguirían 
de veras mantenerse en el ser, pero lo harían sin motivo: son así y punto. 
Como todo impulso, este no es más que un factum en el mundo, sin conno-
taciones normativas ni metafísicas. Eliminado este factum, desaparecería 
también el impulso por la conservación (Spaemann & Löw 2005, 61-62). 
Tienen, por tanto, una existencia completamente relativa y condiciona-
da. Esta conclusión, que desenmascara la teleología de la autoconserva-
ción, fue ya reconocida por Schopenhauer, quien evidenció el absurdo al 
que conduce, y llevada a sus últimas consecuencias por Nietzsche, que se 
propone eliminar los vestigios teológicos derivados de la teleología de la 
autoconservación de Spinoza (Nietzsche 2004, 29).

Platón ya había discutido esta problemática de si se puede dar cuenta 
de algo solo desde su carácter relativo o es preciso un fundamento meta-
físico en el Lisis (Platón 2023). En este diálogo, aborda la cuestión de si lo 
amable es amable en sí mismo, o bien solo en atención a la necesidad que 
satisface, esto es, como remedio a una carencia. Si lo amable lo es solo en 
referencia a una necesidad, es decir, es explicable de forma exclusivamen-
te funcional, se reduce la profundidad ontológica a la que apuntan estos 
fenómenos teleológicos. Según esta doctrina, denominada por Platón la 
teoría de los tristes, la alegría quedaría reducida a mero contentamiento 
o satisfacción. Pero, si la satisfacción de una necesidad fuera la justifica-



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

207  13(2)/2025

ción última de la bondad de algo, el bien quedaría definido por la voluntad 
de alcanzarlo, nada más. Platón invierte esta lógica, señalando que la ne-
cesidad debe definirse en referencia a lo amable, pues lo bueno en sentido 
absoluto precede y fundamenta lo bueno relativo. Esto implica una priori-
dad de lo incondicionado sobre lo condicionado.

En esta misma dirección, frente a  los sofistas, Platón supedita el 
agathon al kalon haciendo del horizonte absoluto el fundamento de la 
orientación a fines finita. Caracteriza la naturaleza de «fin en sí mismo» 
de un ente no como agathon, que significa siempre en «bueno para»; sino 
como bello, kalon. Para que lo bueno no se reduzca a su referencia al im-
pulso que satisface y, por tanto, se funcionalice, debe entenderse en un 
horizonte trascendente absoluto donde adquiere un sentido más allá de 
su autorreferencialidad, un «para qué» absoluto.

Sin negar esta cadena causal, una sucesión de condicionamientos no 
basta, por tanto, para dar cuenta de la realidad. La causalidad científica, 
por mucho que pretenda no caer en reduccionismos y adoptar una pers-
pectiva sistémica y funcional, siempre que apueste por una justificación 
inmanente nos sitúa en un círculo de explicación que no alcanza nunca la 
comprensión de sentido incondicionada.

Por eso, el estatus de lo condicionado se decide en un horizonte abso-
luto. Cualquier orientación hacia un objetivo que solo se entienda como 
un principio organizador inmanente de un estado complejo de la materia, 
de modo que la palabra «bueno» solo signifique una relación de ciertos 
estados parciales con dicho principio, está a  merced del reduccionismo 
causal. La vida, sin embargo, constituye una piedra de toque ya que esca-
pa la explicación condicional constituyéndose como categoría metafísica, 
pues va más allá de la funcionalidad: constituye el ser en sí de lo vivo. Tal 
y como sostenía Aristóteles: «vivir es el ser de los vivos»(Aristóteles, De 
Anima, II, 4, 415 b 13).

¿Es posible acceder a lo incondicionado en sí, o lo que percibimos como 
incondicionado es solo incondicionado para nosotros? Para los animales 
los imperativos del instinto se presentan como incondicionados. Solo no-
sotros como observadores podemos reflexionar y constatar su condicio-
namiento al servicio de la conservación o la reproducción. Ellos no pue-



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025208

den distinguir entre lo relativo y lo absoluto, esta tematización es propia 
de los seres humanos, en tanto que capaces de reflexión teórica. Pero eso 
no implica que se pueda dar cuenta de la vida no consciente de forma con-
dicionada, sino que la identidad, el ser en sí como algo incondicionado, 
solo comparece ante la vida racional y cuando esta trasciende el modo de 
conocer de la ciencia. La peculiaridad de la vida consciente es poder supe-
rar la autorreferencialidad y acceder a ese horizonte absoluto.

Si reducimos la teleología a algo inmanente, como si la validez se re-
dujera al mismo plano, como si el mismo proceso se justificara en aras al 
progreso infinito, en la aparición constante de estructuras cada vez más 
complejas tal como hacen las teorías evolucionistas, entonces el hombre 
quedaría mediatizado como un escalón y nos obligaría a renunciar a toda 
valoración no relativa al proceso. Tomar la mera complejidad como algo 
bueno se advierte como una opción sin fundamento. Renunciar a un an-
claje trascendente significa mediatizar todo lo real, renunciar al ser en 
sí y a  toda normatividad. Desde la sola funcionalidad resulta imposible 
distinguir lo sano de lo enfermo pues todo queda justificado a posteriori 
como ventaja sistémica.

Bajo la aparente neutralidad de la que presume la ciencia, descansa 
una cosmovisión sumamente metafísica que hunde sus raíces en la filo-
sofía cartesiana. La disyuntiva entre «explicación causal honesta libre de 
metafísica» y «explicación final idealista ficticia» es deshonesta. La frac-
tura entre sujeto y objeto, res cogitans y res extensa, hace desaparecer el 
ser-en-sí, con ella se desvanece la realidad. Los objetos que solo son obje-
tos no tienen más que un ser subjetivo, referido al sujeto cognoscente. En 
la filosofía cartesiana lo extenso queda desprovisto de la forma sustancial 
en sentido aristotélico-tomista. Si solo son objetos significa que no hay 
nada más allá de su ser dado.

Ser-en-sí significa emanciparse de ese plano condicionado, es indepen-
dencia respecto a las condiciones de origen, poseer en sí un principio de 
movimiento y reposo. Por tanto, el ser real de la cosa no puede comparecer 
ante la ciencia. Resulta, por sus presupuestos metodológicos, un empe-
ño imposible, pues significa emanciparse de las condiciones, trascender la 
justificación inmanente. Ser es algo más que su explicación genética.



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

209  13(2)/2025

4.  Vida como sobredeterminación respecto a la explicación 
funcional

La reivindicación de superar el reduccionismo científico en un intento 
de proponer una solución no dualista resurge a principios del siglo pasa-
do, como «una línea coherente de pensamiento en el mundo alemán en 
su renovación del problema de la mismidad biológica» (Weber & Varela 
2002, 111). Sin embargo, esta renovación nada tiene que ver con el vita-
lismo de Bergson que opone la vida a la razón. Hans Jonas es quizás quien 
más abiertamente lidera este intento de una ontología de la vida, al tratar 
de dar cuenta del ser desde la biología con la categoría de metabolismo, 
poniendo sus bases en Aristóteles, Spinoza y Whitehead (Gutierro 2021, 
394). En esta misma línea se encontraría no solo la propuesta de Jonas, 
sino también el Umwelt de Uexkull, la interioridad auto-trascendente de 
Portmann, el Selbstsein de Spaemann o la vida como límite entre la inte-
rioridad y la exterioridad en Plessner. Todas estas formulaciones preten-
den recuperar la categoría de vida como referente o punto de partida en la 
comprensión no reduccionista de la biología.

No obstante, aunque su propuesta contra el reduccionismo científico 
es ambiciosa y encomiable, algunos de estos intentos como en el caso de 
Jonas o Uexkull, si bien recuperan la noción de vida como categoría espe-
cífica de la biología que va más allá del paradigma científico-matemático, 
permanecen en la esfera de lo inmanente. En este sentido, muchos auto-
res contemporáneos han apostado por una restitución de la orexis aris-
totélica, como deseo natural o estructura tendencial, para recuperar una 
cierta comprensión teleológica desde la vida, aunque la mayoría lo hace 
interpretándola en clave inmanente (Pearson 2012; Riedenauer 2000).

Ya se han señalado los límites de estos intentos al renunciar a una jus-
tificación en un horizonte absoluto. Otros autores sí apuntan a la noción 
de vida como clave para la comprensión metafísica: la interioridad y  la 
autorrepresentación de Portmann (Portmann 1951), la filosofía de lo vivo 
de Löw (Löw 1980), el Selbstsein de Spaemann (Spaemann, 2010b) o la po-
sición excéntrica de Plessner (Plessner 2022). En todos ellos, a pesar de su 
reducido eco en el mundo de la ciencia, se apela a la vida como el elemento 



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025210

reunificador frente al dualismo y como solución para comprender la con-
tinuidad entre la vida en sentido biológico y la praxis humana, partiendo 
de la idea de que la vida, entendida desde su raíz tendencial, abre mundo.

Para abordar este exceso metafísico respecto a la funcionalidad de lo 
vivo es necesario analizar la noción de tendencia, como algo más allá de 
la trasmisión de fuerzas o el mero empuje condicionado. El dinamismo 
teleológico propio de lo vivo no consiste en un intento de permanecer en 
el mundo fáctico, sino en realizar su ser tendencial o vectorial apuntando 
a una trascendencia en lo que verdaderamente son, su identidad. Sería un 
«fieri», no solo la conservación de lo que ya es (Cruz Prados 2023, 236). 
Tampoco se trata de una salida de sí mismo «a un más allá» objetivo para 
perderse en otra cosa, sino para realizar operativamente su ser de for-
ma más plena en esas experiencias de lo vivo (Lombo & Giménez Amaya 
2013, 34).

La misma potencialidad en cuanto viva, el impulso propio de la vida, 
funda dos rasgos característicos de lo vivo frente a los sistemas simulados. 
Spaemann sostiene que en el impulso se construye una doble diferencia, 
por un lado, la diferencia dentro-fuera y, por otro, la diferencia entre ya 
y todavía no, entre la anticipación y lo anticipado (Spaemann 2010a, 60). 
La tendencia natural rompe la continuidad homogénea en la que se fun-
da la posibilidad de la reducción científica. Con la aparición del instinto 
la identidad del sistema deviene ontológica. Frente a esta comprensión 
spaemanniana, Jonas, desde una teleología inmanente, contempla esta 
distinción como algo propio de la vida animal y humana pero no vegeta-
tiva, algo relativo al deseo, es decir, funcional, y por tanto a la conciencia 
sensible, sin otorgarle desde la noción de vida un estatus metafísico cate-
górico (Jonas 2000, 153–154).

Recuperar la teleología natural en todo lo vivo es, por tanto, devolver 
a la naturaleza su inmanencia y trascendencia propias de las cuales fue 
despojada por el paradigma moderno. Por su carácter finito, su ser teleo-
lógico se realiza en el tiempo, es decir, en la forma de tendencia. Apela, 
por tanto, a una apertura constitutiva como estructura fundamental, ya 
que no es plenamente todo lo que puede ser, sino por anticipación: no po-



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

211  13(2)/2025

see su telos ya cumplido, lo alcanza por su operación. Lo vivo se configura 
como centro de interés o expectativa que se juega el ser en su realización.

Los seres vivos son una resistencia activa frente al no ser. Su unidad es 
un proceso continuo de integración. Si se interrumpe, el ser vivo deja de 
ser, muere. Reconocer una teleología natural implica definir el ser como 
vivir, como tender, algo que se realiza en su operación, y esta compren-
sión exige la idea de identidad, la comprensión de algo como algo en sí 
mismo que se esfuerza por ser, pero cuyo esfuerzo implica trascender.

Pero, si lo vivo no se define por la autoconservación, ¿en qué consis-
te esa sobredeterminación? El derroche que supone el ser no es necesa-
riamente algo añadido a lo funcional, sino que constituye su propio ser, 
la forma. La sobredeterminación supone sacar a lo vivo del continuo del 
sistema funcional y reconocerle una identidad, una forma semejante a la 
nuestra y solo explicable en referencia a un sentido absoluto. Tal como 
propone Whitehead al reconocer, análogamente, un polo subjetivo en 
todo lo real.

La teleología inmanente diluye la distinción clásica entre zen y eu zen, 
entre vida y vida buena. Para la biología moderna vida buena es solo en 
referencia a  la conservación, una aspiración al bienestar que se limita 
a constituir una ventaja. Sin embargo, hay fenómenos como la alegría que 
exceden el mero contentamiento en sentido de satisfacción de unas nece-
sidades previas. La alegría es un exceso frente a la explicación condicio-
nal, apunta a lo real en sí mismo. Es más que la experiencia de restaurar 
un estado de homeostasis, es decir, la eliminación de una deficiencia. Solo 
podemos dar cuenta de ella si trascendemos el horizonte relativo de la 
explicación reduccionista de la ciencia.

En el campo de la biología, esta intuición fue recogida por Adolf Port-
mann, quien sostiene la existencia de una tendencia a la autorrepresenta-
ción en la naturaleza que no se puede explicar como mera función selecti-
va. Los diseños de las alas de los pájaros, por ejemplo, exigen una armonía 
o coordinación entre el coloreado de cada una de las plumas para que el 
resultado dé lugar a  esas formas pictóricas. Pero, la fase del desarrollo 
evolutivo en que los colores de las plumas no presentaban ningún orden 
armónico, no supone ninguna ventaja de selección en sí misma, ¿cómo 



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025212

entonces se sostiene ese momento intermedio en la configuración del di-
seño bello desde la mera explicación funcional?

Con todo, podría argumentarse que las estructuras teleonómicas po-
drían tener un origen azaroso y quedar justificadas dentro de la dinámi-
ca autorreferencial al servicio de la autoconservación, pero que algo sea 
ventajoso puede ser contingente, no quiere decir que explique la verdad 
del ser. Contemplar algo como bello significa contemplarlo más allá de su 
significación funcional, como un centro de significado que nos incita a la 
autotrascendencia. Si nos limitamos a  la esfera de la autoconservación, 
renunciamos inevitablemente a la belleza. La validez metafísica no es un 
añadido o un sustituto de la explicación funcional.

El funcionalismo es la renuncia a lo en sí, es el imperio de la relativiza-
ción. La racionalización es la eliminación de la sobredeterminación. Pero 
que sea «bueno para» algo, no quiere decir que no sea también «bueno 
en sí». Tal como se ha sostenido, el funcionalismo es la emancipación del 
agathon griego frente al kalon, es el olvido de lo bello o lo bueno en senti-
do absoluto para entenderlo siempre relativo a la autoconservación.

La vida, y no solo la conciencia, trasciende la comprensión funcional, 
nos habla de una interioridad teleológica que es más que causalidad mecá-
nica. Aristóteles ya había reivindicado una trascendencia en la teleología. 
Ser y perfección, zen y eu zen, en la filosofía aristotélica no son idénticos, 
sino que se encuentran en una tensión teleológica que permite definir la 
perfección en contraste con el ser como una «segunda naturaleza».

5.  Vida como categoría metafísica

La ciencia moderna pretende dar cuenta de lo real desde su simulación 
científica, reconstruir el fenómeno absolutamente original e inevitable 
de la tendencia natural a partir de los elementos, la unidad categorial de 
la multiplicidad, lo interno de lo externo, el ser-en-sí de la objetividad y la 
negatividad de la positividad. Pero la ciencia, al ser investigación condi-
cional, puede dar cuenta del esfuerzo por la autoconservación, pero no de 
la trascendencia. Por eso es siempre trazabilidad de su génesis, no justi-
ficación de su ser.



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

213  13(2)/2025

Si, queriendo permanecer en un plano inmanente, interpretamos la 
vida desde su simulación funcional, renunciamos a comprenderla como 
dimensión ontológica de sentido. Por eso la cuestión determinante es si 
optamos por considerar la finalidad de la vida primariamente como au-
toconservación o  como autotrascendencia. Solo comprendiendo la vida 
como algo irreductible a su explicación funcional podremos comprender-
la como dimensión metafísica fundamental. La comprensión teleológica 
de la vida apuntando hacia una autotrascendencia no excluye el esfuerzo 
por la autoconservación, simplemente no queda definida por él.

Con todo, esta apuesta, como cualquier cambio de paradigma, no vie-
ne exigida por los hechos, sino por su capacidad explicativa, pues res-
ponde a un plano trascendente. Pero si reducimos nuestra capacidad cog-
noscitiva al plano inmanente renunciamos a la profundidad comprensiva 
del fundamento. Hay, al menos, dos aspectos cruciales para la existencia 
humana que rebasan la condicionalidad propia de la explicación cientí-
fica, reclamando un horizonte absoluto irrenunciable, si reconocemos 
al hombre su capacidad teórica de acceder a lo universal. De un lado, la 
explicación de la aparición de nuevos seres en sí, es decir, unidades en 
sentido metafísico que no pueden explicarse desde su origen material, por 
tanto, no pueden derivarse de las condiciones previas, y, de otro lado, la 
normatividad que deriva de lo real, en cuanto que nos permite distinguir 
lo sano de lo enfermo, y no solo en un sentido relativo, sino también en un 
horizonte absoluto, lo bueno y lo malo.

Desde los presupuestos científicos, la emergencia de lo nuevo no se 
entiende realmente como algo nuevo en sí, sino que se investiga la traza-
bilidad hacia niveles inferiores, se explica desde sus condiciones de ori-
gen. Pero esta explicación no distingue unidades dentro del continuum 
de percepciones. Constituir algo en sí excede la mera génesis material, 
pues no es la configuración material a la que nos referimos al hablar de 
una unidad categórica, tampoco a su funcionamiento como sistema. La 
unidad en lo vivo va más allá de lo fáctico y lo funcional, se refiere a su 
existencia no relativa.

La vida remite a  la forma clásica o  actualidad, supone una emanci-
pación de las condiciones de origen: estar vivo es constituir un algo más 



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025214

allá de la distinción que podamos hacer los observadores, es una unidad 
no programada, constituye un en sí, que es más que el «para sí» o el «para 
nosotros». En los sistemas artificiales, las diferencias dentro-fuera no 
rompen el continuo, no fundan una identidad como ocurre en los vivos; 
su individuación como sistema es solo para nosotros, como diseñadores, 
y no inmanente a su ser. Solo la tendencia, el «estar preocupado por algo», 
jugarse la satisfacción de una determinada orientación en el tiempo, rom-
pe la neutralidad del continuo y nos constituye en unidades categóricas 
(Sabuy Sabangu 2008). Es el vivir, el ser del viviente, el que nos configura 
como seres-en-sí distintos, exigiendo un reconocimiento debido. Con la 
vida, la unidad deviene ontológica y, como se expondrá, adquiere impli-
caciones éticas.

No podemos simplemente renunciar a esta dimensión, el mismo movi-
miento exige la identidad de algo capaz de distintos estados sino es mera 
sucesión arbitraria de elementos independientes. Desde una teleología in-
manente, siempre está presupuesta la existencia de algo que se esfuerza por 
mantenerse en el ser. Sin unidades reales no es posible hablar de cambios ni 
continuidades. La mera funcionalidad reclama un fundamento ontológico.

Este horizonte absoluto que abre la dimensión metafísica aludida nos 
enfrenta a una realidad en sí que no admite una manipulación arbitraria. 
Una realidad así concebida, que se realiza teleológicamente en el tiempo, 
posee una forma de ser propia que conlleva un deber ser, pues apunta ha-
cia algo que no es cualquier cosa. El concepto moderno de la naturaleza, 
en cambio, consiste solo en hechos brutos, sin implicaciones normativas. 
La naturaleza en la filosofía moderna carece de relevancia ética.

La tendencia a  la autoconservación por sí misma no puede ser fun-
damento último, ya que siempre permanece relativa a sí misma. Una vez 
desaparezca ese ser, también el mismo esfuerzo habrá sido eliminado. Si 
el fin de la vida es la mera autoconservación, quedará reducido a algo fun-
cional operativo, a una mera simulación antropomórfica. Solo si se com-
prende adecuadamente el dinamismo natural como elemento originario 
e irreproducible constitutivo de la estructura de lo vivo que se realiza en 
la autotrascendencia, podrá concebirse una noción de vida como dimen-
sión ontológica fundamental, como forma de ser y se podrá recuperar una 



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

215  13(2)/2025

dimensión de sentido. La vida se hace no simulable precisamente por su 
teleología como pujanza no meramente funcional, sino sustantiva.

Con todo, este peso ontológico de la categoría de la vida no se pue-
de comprender desde un paradigma sujeto-objetivo. Lo vivo excede, tal 
como se ha explicado, la fractura entre res cogitans y res extensa. Desde 
los presupuestos modernos, no hay posibilidad de acercarnos a lo extraño 
a través de lo familiar, pues la relación es siempre dialéctica. No hay nada 
en común entre la conciencia y el mundo, este ha quedado reducido a ma-
terialidad y aquella, idealizada. Para comprender la vida como categoría 
fundamental de lo real, debemos recuperar otros modelos de comprensión 
que permitan sortear ese dualismo. La vida solo se puede comprender en 
su ser tendencial trascendente desde la familiaridad con lo que nosotros 
somos, desde la experiencia de nuestra propia vida y  por similitud con 
ella. En este sentido, tanto Jonas como Spaemann han formulado pro-
puestas más o menos ambiciosas de restaurar el antropomorfismo como 
modelo de conocimiento válido.

Pero, frente a Jonas, debemos concluir que el fin último no puede ser 
la mera conservación del existente. O, en todo caso, si decimos que lo 
vivo no consciente se explica desde el esfuerzo por la conservación, no 
significa la conservación de la materia y la energía, ni de una determinada 
organización funcional. La preservación de la que trata el vivir, es la pre-
servación de una respectiva estructura discreta y compleja de cierto ori-
gen, esto es, la identidad, el ser que cada uno es y que se realiza siempre 
tendencialmente en la operación propia (Spaemann 2011a, 253). Cuan-
do el fin es la autoconservación, lo es, en última instancia, en la medida 
en que el esfuerzo por mantenerse en el ser es el esfuerzo por conservar 
y realizar su identidad, es decir, un esfuerzo hacia la autotrascendencia.

Por tanto, para una comprensión de lo real más allá de la percepción 
como «lo dado fácticamente» es necesario restituir una comprensión te-
leológica que no se limite a  proponer un fundamento inmanente, sino 
que abogue por reinterpretar la vida en términos ontológicos, como la 
realización temporal y dinámica del ser identitario. La autoconservación 
no basta para dar cuenta de lo real. Pues, tal y como objeta Sócrates a Ca-
licles en el Gorgias: «piensa, Calicles, si lo bueno y  lo malo no es algo 



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025216

distinto de salvar y ser salvado» (Platón, Gorgias, 512 d 5). Si no estamos 
dispuestos a renunciar a esa distinción, es necesario restaurar una onto-
logía verdaderamente trascendente que fundamente lo bueno en sí mismo 
que va más allá de su función. La vida concebida tendencialmente desde 
el antropomorfismo puede constituir una vía de acceso genuina a la sig-
nificación de la palabra «bueno» en un sentido distinto de «bueno para».

Conclusiones

La comprensión científica de la vida ha estado marcada por la limitación 
de definir lo vivo a partir de características funcionales. Aunque el inten-
to organicista surge como un intento de superar el mecanicismo reduc-
cionista de la ciencia anterior, proponiendo recuperar una comprensión 
más holista y anti-reduccionista del sistema biológico y cierta teleología 
para dar cuenta del fenómeno de la vida, lo hace en clave inmanente. Al 
comprender la vida desde la funcionalidad autorreferencial, pierde su di-
namismo intrínseco y su dimensión ontológica. La teleología queda redu-
cida al esfuerzo por la mera autoconservación. Desde esta perspectiva, la 
vida no se comprende en su riqueza ontológica, pues se limita a un hori-
zonte operativo y relativo.

Sin un anclaje metafísico profundo, sino meramente funcional, no es 
posible dar cuenta de lo real como identidad o  unidad metafísica, solo 
podemos percibir un continuo de relaciones condicionadas. Además, sin 
un reconocimiento de un sentido vectorial o tendencial que trascienda su 
condicionalidad funcional, no es posible hablar de lo bueno o malo más 
allá de la conservación fáctica del sistema. Si la teleología solo apunta a la 
autoconservación, nos vemos abocados a renunciar al deber ser, pues todo 
queda relativo al esfuerzo y dependiente de él. Hablar de identidad de lo 
real o normatividad requiere una apuesta por el realismo metafísico.

Para trascender este horizonte es necesario revisar los principios te-
leológicos clásicos, destacando el dinamismo tendencial que caracteri-
za a los organismos vivos. Solo al concebir la vida como una realización 
tendencial del ser en un horizonte absoluto es posible restituir su valor 
intrínseco y su riqueza irreductible. La vida no puede ser reducida única-



L a vida como c ategoría centr al de l a ontología natur al

217  13(2)/2025

mente a la autoconservación; más bien, debe comprenderse como auto-
trascendencia, por la que lo vivo tiende a realizar su identidad de manera 
dinámica en el tiempo. Esta perspectiva permite reconocer en la vida no 
solo su operatividad, sino también su dimensión ontológica fundamental, 
restaurando así su lugar central en la comprensión de lo real.

Referencias

Aristóteles. 2019. Sobre el alma. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas.

Cruz Prados, Alfredo. 2023. “Ecología y cristianismo.” En No somos islas. Hom-
enaje al profesor Jaime Nubiola, editado por Sara Barrena, Pablo Cobreros, 
Izaskun Martínez, y Paloma Pérez-Ilzarbe, 235–249. Pamplona: EUNSA Edi-
ciones Universidad de Navarra.

Gutierro, Juan Jesús. 2021. La filosofía de la vida en Hans Jonas: en mediatez hacia 
la eternidad. PhD diss. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas.

Hartmann, Nicolai. 1964. Ontología. 5, Filosofía de la naturaleza. 2, Teoría especial 
de las categorías: el pensar teológico (J. Gaos, Ed.; 1a ed. en español). México: 
Fondo de Cultura Económica.

Jonas, Hans. 1995. El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civi-
lización tecnológica (1st ed.). Barcelona: Herder Editorial S.A.

Jonas, Hans. 2000. El principio vida: hacia una biología filosófica. Madrid: Trotta.
Lombo, José Ángel, y Giménez Amaya, José Manuel. 2013. La unidad de la persona. 

Pamplona: EUNSA.
Lombo, José Ángel, y Giménez Amaya, José Manuel .2024. Antropología de la ac-

ción: la vida humana como unidad dinámica. Pamplona: EUNSA.
Löw, Reinhard. 1980. Philosophie des Lebendigen: der Begriff des Organischen bei 

Kant, sein Grund und seine Aktualität (1. Aufl.). Frankfurt am Main: Suhrkamp 
Verlag.

Madigan, Arthur, S. J. 2024. Contemporary Aristotelian Ethics: Alasdair MacIntyre, 
Martha Nussbaum, Robert Spaemann. Notre Dame, Indiana: University of No-
tre Dame Press.

Moreno, Álvaro y Mossio, Matteo. 2015. Biological Autonomy: A Philosophical and 
Theoretical Enquiry. Netherlands: Springer.

Nietzsche, Friedrich. 2004. Más allá del bien y del mal. Santa Fe: El Cid Editor.
Pearson, Giles. 2012. Aristotle on Desire. Cambridge: Cambridge University Press.
Platón. 2004. Gorgias. Santa Fe: El Cid Editor.



Ester Rodriguez-Losada Torres*﻿﻿

  13(2)/2025218

Platón. 2023. Lisis: prolegómentos sobre amor y ontología, editado por M. García-
Baró. Salamanca: Ediciones Sígueme.

Plessner, Helmuth. 2022. Los grados de lo orgánico y el hombre. Granada: Editorial 
Universidad de Granada.

Portmann, Adolf. 1951. Die Tiergestalt. Studien über die Bedeutung der tierischen 
Erscheinung. Basel: Verlag Friedrich Reinhardt.

Riedenauer, Markus. 2000. Orexis und Eupraxia: Ethikbegründung im Streben bei 
Aristoteles. Würzburg: Könighausen & Neumann.

Saborido, Cristian, Mossio, Matteo, y Moreno, Álvaro. 2010. “La dimensión tel-
eológica del concepto de función biológica desde la perspectiva organizacion-
al.” Teorema 29(3): 31–56.

Sabuy Sabangu, Paulin. 2008. La unidad de nuestro ser como cuestión funda-
mental de la antropología filosófica: Robert Spaemann y la crítica del Cogito 
cartesiano. Anuario filosófico 41(2): 459.

Spaemann, Robert. 2010. Personas: acerca de la distinción entre “algo” y “alguien” 
(2a ed.). Pamplona: EUNSA.

Spaemann, Robert. 2010. Schritte über uns hinaus: Gesammelte Reden und Auf-
sätze. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag.

Spaemann, Robert. 2011. “Schönheit und Zweckmäßigkeit in der Natur.” In 
Schritte über uns hinaus: Gesammelte Reden und Aufsätze II (p. Vol. 2). Stutt-
gart: Klett-Cotta Verlag.

Spaemann, Robert. 2011. “Zum Begriff Des Lebens.” In Schritte Über Uns Hinaus: 
Gesammelte Reden Und Aufsätze II, Vol. 2. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag.

Spaemann, Robert. 2017. “Realidad como antropomorfismo.” Anuario filosófico, 
Vol. 50, Issue 1: 171–188.

Spaemann, Robert. 2018. “Sobre la ontología de «derechas» e «izquierdas».” Anu-
ario Filosófico, Vol. 17 Núm. 2 (1984):77–87.

Spaemann, Robert, y  Löw, Reinhard. 2005. Natürliche Ziele: Geschichte und 
Wiederentdeckung des teleologischen Denkens. Stuttgart: Klett-Cotta.

Weber, Andreas, y Varela, Francisco J. 2002. “Life after Kant: Natural purposes 
and the autopoietic foundations of biological individuality.” Life after Kant. 
Phenomenology and the Cognitive Sciences (Vol. 1): 97–125.


