
Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

SPI Vol. 28, 2025/3
e-ISSN 2450-5366

J o a n n a  S a c h a r c z u k 
ORCID: 0000-0001-6031-1167

Uniwersytet w Białymstoku

Transmisja kultury w rodzinach polskich 
i żydowskich w międzywojennym 

Białymstoku
Cultural Transmission in Polish and 

Jewish Families in Interwar Białystok

ABSTRACT

This article analyzes the mechanisms of cultural transmission in Polish 
and Jewish families living in interwar Białystok. It compares prac-
tices of transmitting tradition in both communities within the city’s 
multicultural context. The theoretical framework builds on Antonina 
Kłoskowska’s concepts of cultural transmission and Pierre Bourdieu’s 
notion of cultural capital. Methodologically, the study employs the bi-
ographical method based on thematic interviews conducted with thir-
ty-seven respondents of Polish and Jewish origin born before World 
War II. The material was subjected to qualitative data analysis using 
coding procedures typical of grounded theory. The findings reveal 
the functioning of both “great traditions,” consciously transmitted 
through educational and religious institutions, and “small traditions,” 
unconsciously transmitted in everyday social life. The analysis confirms 
the crucial role of the family as the primary locus of religious and 
customary transmission, as well as the significance of urban space as 
a site of cultural integration. The conclusions point to the complexity 
of cultural transmission in a multicultural environment, where various 
mechanisms complemented one another to create a shared cultural 

KEYWORDS
Białystok, culture, 
cultural transmission, 
cultural capital, 
regional and 
intercultural 
education, 
intergenerational 
transmission 
of tradition

SŁOWA KLUCZOWE
Białystok, kultura, 
transmisja kultury, 
kapitał kulturowy, 
edukacja regionalna 
i międzykulturowa, 
międzypokoleniowy 
przekaz tradycji

Nadesłano: 30.03.2025
Zaakceptowano: 24.04.2025

DOI: 10.12775/SPI.2025.3.002



40

heritage among Białystok residents that transcended ethnic and reli-
gious divisions. Research on cultural transmission in prewar Białystok 
families makes it possible to document the accounts of the last living 
witnesses, thereby creating a valuable archive for future generations. 
These findings can also serve as educational material supporting re-
gional and intercultural education programs.

ABSTRAKT

Celem artykułu jest analiza mechanizmów transmisji kultury w rodzinach 
polskich i  żydowskich mieszkających w międzywojennym Białymstoku. 
Badania koncentrują się na porównaniu praktyk przekazywania trady-
cji w obu społecznościach z uwzględnieniem wielokulturowego charak-
teru miasta. Podstawę teoretyczną stanowią koncepcje transmisji kultu-
rowej według Antoniny Kłoskowskiej oraz kapitału kulturowego Pierre’a 
Bourdieu. W prezentowanych analizach zastosowano metodę biogra-
ficzną, wykorzystując wywiady tematyczne przeprowadzone wśród 
trzydziestu siedmiu respondentów polskiego i żydowskiego pochodze-
nia, urodzonych przed II wojną światową. Materiał poddano jakościo-
wej analizie danych z wykorzystaniem procedur kodowania stosowa-
nych w teorii ugruntowanej. Wyniki badań wskazują na funkcjonowanie 
zarówno „tradycji wielkich”, przekazywanych świadomie przez insty-
tucje edukacyjne i  religijne, jak i  „tradycji małych”, przekazywanych 
nieświadomie w  codziennym życiu społecznym. Analizy potwierdzają 
kluczową rolę rodziny jako podstawowego ośrodka transmisji tradycji 
religijnych i obyczajowych, a także znaczenie przestrzeni miejskiej jako 
terenu integracji kulturowej. Wnioski wskazują na złożoność procesów 
transmisji kulturowej w wielokulturowym środowisku, gdzie różne me-
chanizmy przekazu wzajemnie się uzupełniały, tworząc wspólne dzie-
dzictwo kulturowe mieszkańców Białegostoku, wykraczające poza po-
działy etniczne i religijne. Badania nad transmisją kultury w rodzinach 
przedwojennego Białegostoku umożliwiają pilną dokumentację relacji 
ostatnich żyjących świadków, tworząc cenne archiwum dla przyszłych 
pokoleń. Wyniki tych badań mogą służyć jako materiał edukacyjny 
wspierający programy edukacji regionalnej i międzykulturowej.

Wprowadzenie

Badanie transmisji kultury w rodzinie jest zadaniem intrygującym 
poznawczo ze względu na powszechność poruszanych kwestii, ale też 
wymagającym. Mając świadomość szerokiego spektrum możliwości 



41

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

analitycznych w  tym zakresie, założeniem tej pracy było ukazanie 
tylko pewnego fragmentu większego obszaru, jakim jest transmi-
sja kultury, ze szczególnym uwzględnieniem środowiska polskich 
i  żydowskich rodzin w  międzywojennym Białymstoku. W  swojej 
pracy odniosę się do wybranego aspektu kultury, transmisji trady-
cji w rodzinach polskich i żydowskich w międzywojennym Białym-
stoku. Na początku skoncentruję się na pokazaniu teoretycznego tła 
dotyczącego kwestii kultury, transmisji kulturowej w rodzinie i kapi-
tału kulturowego. W dalszej części przedstawię analizę empiryczną 
przedwojennych obrzędów i zwyczajów kultywowanych w rodzinach 
w międzywojennym Białymstoku.

Inspiracją do podjęcia tego tematu były rozmowy przeprowadzo-
ne z białostoczanami polskiego i żydowskiego pochodzenia urodzo-
nymi przed wojną. We współczesnym świecie nie ma już wielu tra-
dycji, o których opowiadali badani, a które tworzyły niepowtarzalny 
klimat miasta. Zachowały się jednak opowieści osób ówcześnie żyją-
cych, które zostały przekazane kolejnym pokoleniom, pielęgnowane 
w  rodzinach i  szerszych grupach społecznych, po to, by zachować 
świadomość i ciągłość kulturową miasta i jego mieszkańców.

Międzywojenny Białystok stanowi szczególnie interesujący 
obszar badawczy, będąc przestrzenią współistnienia różnych grup 
etnicznych i religijnych, przede wszystkim polskiej i żydowskiej. Jak 
zauważa Adam Dobroński (2001), instytucje kulturalne i edukacyj-
ne tego okresu odgrywały kluczową rolę w kształtowaniu tożsamości 
mieszkańców wielokulturowego miasta. Transmisja tradycji kulturo-
wych odbywała się na wielu płaszczyznach, w szkole i organizacjach 
religijnych, a także w codziennym życiu rodzinnym.

W  literaturze przedmiotu (Kłoskowska 2007; Cavalli-Sforza, 
Feldman 1981; Bennett i  in. 2009) podkreśla się, że dziedziczenie 
wartości kulturowych stanowi proces zachodzący poprzez wielo-
aspektową komunikację społeczną między jednostkami, wspólno-
tami i  generacjami. Na terenie Białegostoku okresu międzywojen-
nego mechanizm ten charakteryzował się szczególną złożonością ze 
względu na zróżnicowanie etniczne i religijne mieszkańców (Sadow-
ski 2006). Rodzina stanowiła podstawową płaszczyznę przeka-
zywania praktyk religijnych i  tradycji, co współgra z  teoretycznym 
modelem przekazu wertykalnego, przebiegającego od starszych do 
młodszych pokoleń. Warto jednak zauważyć, że współczesne badania 



42

empiryczne (Bennett i  in. 2009) obalają uproszczone postrzeganie 
transmisji kulturowej jako mechanicznego powielania wzorców kla-
sowych – jest to raczej wielowymiarowy i żywy proces, w którym róż-
norodne środowiska, takie jak dom rodzinny, instytucje edukacyjne, 
grupy rówieśnicze, pozostają we wzajemnych, dynamicznych rela-
cjach i oddziaływaniach.

Analiza narracji białostoczan pozwala prześledzić, jak w praktyce 
przebiegały procesy przekazywania kapitału kulturowego w rozumie-
niu Pierre’a Bourdieu (1986) – zarówno w jego formie ucieleśnionej 
(tradycje, umiejętności, znajomość form kultury wysokiej, konwen-
cji kulturowych i  towarzyskich), uprzedmiotowionej (dobra kultu-
rowe, przedmioty kultury materialnej, malarstwo, książki, maszyny 
itp.), jak i  zinstytucjonalizowanej (edukacja, zwłaszcza sformalizo-
wane wykształcenie). Szczególnie istotne było prześledzenie, w jaki 
sposób rodziny polskie i żydowskie kształtowały u swoich członków 
kompetencje kulturowe, które Barbara Rogoff (2003) definiuje jako 
zdolność do intuicyjnego rozumienia kulturowego sensu zjawisk 
i uchwycenia ich istoty.

Obszary transmisji zjawisk kulturowych – ujęcie teoretyczne

Definiując kulturę, warto rozpocząć od ustaleń Ewy Nowickiej 
(2003), która w obrębie opisowego rozumienia kultury wyróżnia dwa 
sposoby myślenia istotne dla pedagogiki. W pierwszym z nich kul-
tura jest traktowana jako cecha stała, atrybut życia ludzkiego. W tym 
ujęciu kultura jest znakiem ludzkości jako całości lub też człowieka 
jako przedstawiciela wspólnoty ogólnoludzkiej. Z kolei w podejściu 
dystrybutywnym kultura rozumiana jest jako zbiór cech i  zjawisk 
występujących w  określonej zbiorowości, gdzie związek z  kulturą 
oznacza związek z konkretną grupą społeczną lub kulturą związaną 
ze zbiorowością danego typu, jak np. kultura szlachecka, robotnicza, 
miejska itp. W obszarze atrybutywnego ujęcia kultury można uznać, 
że jedną z cech odróżniających ludzi od innych organizmów jest to, 
że stworzyliśmy kulturę. Jak twierdzi Edward Hall (1987), stało się 
to możliwe dzięki komunikacji. Za pomocą kanałów transmisji kul-
turowej – języka werbalnego i niewerbalnych komunikatów – kultura 
może być przekazywana z pokolenia na pokolenie. Kultura i komuni-
kacja są ze sobą ściśle powiązane, w związku z czym Hall utrzymuje, 



43

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

że kultura jest komunikacją, a komunikacja jest kulturą. Proces naby-
wania kompetencji językowych, zasad i  norm kulturowych odby-
wa się w pierwszych latach naszego życia za pomocą modelowania 
zachowań. Wobec tego nasze zachowania komunikacyjne często 
wynikają z podprogowych, nieuświadomionych schematów i tenden-
cji aksjologicznych, kognitywnych i behawioralnych. 

W  tym znaczeniu należy rozumieć również hipotezę Sapira-
-Whorfa, która głosi, że język i percepcja są ze sobą ściśle powiązane. 
Innymi słowy, funkcjonowanie człowieka w kulturze oraz percepcja 
kultury w  wysokim stopniu zależą od używanego przez nią języ-
ka (Sapir 1978). Beniamin Lee Whorf argumentował tę hipotezę 
w  następujący sposób: „Podstawa systemu lingwistycznego każde-
go języka nie jest tyle narzędziem reprodukcyjnym wypowiadania 
idei, lecz to raczej ona idee kształtuje, stanowi program i marszrutę 
ludzkiej aktywności umysłowej, analizy wrażeń” (Whorf 1981: 213). 
Język kształtuje nasze myślenie, kieruje nami zgodnie ze schema-
tami tkwiącymi w słowach, strukturach syntaktycznych i wzorcach 
intonacyjnych. Edward Sapir pisząc o języku i wytworzonym przez 
człowieka świecie wskazywał na ich szczególny związek: „Język nie 
istnieje w oderwaniu od kultury, to jest od społecznie dziedziczonego 
zbioru praktyk i wierzeń, które determinują materię naszego życia” 
(Sapir 1010: 219).

Pojęcie transmisji kultury jest szeroko omawiane przez Antoni-
nę Kłoskowską. Według niej należy ją rozumieć jako: „proces, który 
dokonuje się w toku komunikowania społecznego ludzi, grup i poko-
leń, tworzących powiązane ze sobą w złożony sposób sieci interakcji” 
(Kłoskowska 2007: 324). Transmisja kultury odnosi się do sposobów 
przekazywania wiedzy, wartości, praktyk i innych elementów kultu-
rowych między pokoleniami lub między różnymi grupami społecz-
nymi. Jest to podstawowy mechanizm dbania o zachowanie ciągłości 
kulturowej. Robert Boyd i Peter Richerson opracowując teorię trans-
misji kulturowej, podkreślali jej adaptacyjny charakter: „Kultura jest 
informacją, która może wpływać na zachowanie jednostek, nabywaną 
od innych członków własnego gatunku poprzez nauczanie, naśladow-
nictwo i inne formy transmisji społecznej” (Boyd, Richerson 1985: 33).

Za Ewą Nowicką można wskazać, że transmisja kultury odby-
wa się w różnych płaszczyznach kulturowych (Nowicka 2003). Jedną 
z nich jest kontekst materialny, na który składają się obiekty materialne 



44

stworzone przez człowieka oraz korelaty środowiska przyrodniczego. 
Płaszczyzna behawioralna stanowi jeden z najważniejszych elemen-
tów treści kulturowej, bowiem zachowania, komunikacja są istotą 
kultury. Z  kolei zachowania są kierowane postawami i  motywami, 
mają u podstaw przeżywane wartości. W płaszczyźnie psychologicz-
nej dokonuje się nadawanie znaczeń materialnym i behawioralnym 
wymiarom kultury. Natomiast w  płaszczyźnie aksjonormatywnej 
odbywa się proces nabywania norm i  wartości podzielanych przez 
daną zbiorowość.

Luigi L.  Cavalli-Sforza i  Marcus W.  Feldman wyróżnili trzy 
główne typy transmisji kulturowej. Postulują rozróżnienie transmisji 
kulturowej pionowej, czyli przekaz od rodziców do dzieci; poziomej, 
gdzie przekaz odbywa się między członkami tej samej generacji; oraz 
ukośnej, polegającej na transmisji wartości kulturowych od innych 
dorosłych lub instytucji społecznych do młodego pokolenia (Cavalli-
-Sforza, Feldman 1981: 54). Z kolei Barbara Rogoff proponuje kon-
cepcję uczestnictwa wspomaganego (guided participation) jako wyjaś-
nienie mechanizmu transmisji kulturowej: „Dzieci i ich opiekunowie 
oraz rówieśnicy wspólnie strukturyzują sytuacje, w  których dzieci 
obserwują i uczestniczą w praktykach kulturowych swojej społeczno-
ści, a tym samym przyswajają lub przekształcają umiejętności i prak-
tyki ważne w swojej wspólnocie” (Rogoff 2003: 284). 

Za pomocą tych narzędzi w rodzinie kształtowany jest i przeka-
zywany kapitał kulturowy, pojęcie wprowadzone przez francuskich 
socjologów Pierre’a Bourdieu i Jean-Claude’a Passerona (1990), rozu-
miany jako niematerialne zasoby, w tym język, wiedza, umiejętności, 
wykształcenie i preferencje kulturowe, które mogą być przekształca-
ne w korzyści ekonomiczne i społeczne. Pierre Bourdieu definiując 
kapitał kulturowy wyróżnia jego trzy formy: „w stanie wcielonym, tj. 
w formie trwałych dyspozycji ciała i umysłu; w stanie zobiektywizo-
wanym, w  formie dóbr kulturowych (obrazów, książek, słowników, 
instrumentów, maszyn itd.); oraz w stanie zinstytucjonalizowanym, 
np. w formie kwalifikacji edukacyjnych” (Bourdieu 1986: 243). 

Spójrzmy jeszcze na wnioski Annette Lareau, która badała wpływ 
różnych praktyk wychowawczych na akumulację kapitału kulturo-
wego u dzieci pochodzących z odmiennych środowisk kulturowych 
w  rozumieniu deskryptywnym. Jej analizy pokazały, że: „Rodzice 
z  klasy średniej aktywnie wspierają rozwój swoich dzieci, stosując 



45

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

to, co nazywam skoordynowaną kultywacją. […] Natomiast rodzi-
ce z  klasy robotniczej i  biednych rodzin realizują to, co nazywam 
strategią naturalnego wzrastania” (Lareau 2011: 3). Jak zauważa 
John H. Goldthorpe: „Transmisja kapitału kulturowego w rodzinie 
stanowi kluczowy mechanizm reprodukcji społecznej, przy czym 
środowiska o  wyższym statusie dysponują zasobami kulturowymi, 
które mogą być przekazywane w sposób dający ich dzieciom prze-
wagę w systemie edukacyjnym” (Goldthorpe 2007: 3). W kontekście 
transmisji kulturowej Tony Bennett, Mik Savage, Elizabeth Silva, 
Alan Ward, Modesto Gayo-Cal i David Wright (2009) przeprowa-
dzili badania empiryczne inspirowane teorią Pierre’a Bourdieu, opar-
te na reprezentatywnej próbie brytyjskiego społeczeństwa, których 
celem było między innymi ustalenie źródeł transmisji. Na podstawie 
przeprowadzonej analizy autorzy udowodnili, że rodzina jest trak-
towana jako podstawowe środowisko transmisji kapitału kulturowe-
go. Podobnie ważnym obszarem kształtującym kapitał kulturowy są 
instytucje edukacyjne. Badania pokazały również, że sieci społeczne 
i relacje rówieśnicze wpływają na kształtowanie praktyk kulturowych, 
uzupełniając tradycyjne kanały transmisji kulturowej. Autorzy zwra-
cają uwagę na rosnącą rolę mediów i technologii cyfrowych w proce-
sach transmisji kulturowej, co wprowadza nową dynamikę nieobecną 
w czasach Bourdieu. W podsumowaniu badacze piszą: „Transmisja 
kulturowa nie jest już sztywnym procesem reprodukcji klasowych 
dyspozycji, ale złożonym i dynamicznym procesem, w którym różne 
agencje socjalizacyjne (rodzina, szkoła, media, rówieśnicy) oddziałują 
na siebie wzajemnie” (Bennett i in. 2009: 201).

Głos Bonnie H. Erickson (1996) również stanowi istotny wkład 
w  dyskusję na temat kapitału kulturowego i  transmisji kulturowej. 
Erickson przyjmuje szerokie rozumienie kultury, obejmujące nie tyl-
ko praktyki związane z kulturą wysoką, badane przez Bourdieu, ale 
również kulturę popularną i codzienne praktyki kulturowe. Autorka 
podkreśla, że istotnym aspektem kultury jest jej zdolność do prze-
obrażania się w  walutę społeczną, umożliwiającą nawiązywanie 
i  podtrzymywanie relacji społecznych. Badaczka argumentuje, że 
w kontekście pracy zawodowej i życia codziennego znajomość róż-
norodnych form kultury, także jej popularnych obszarów, ma większe 
znaczenie dla funkcjonowania społecznego człowieka niż znajomość 
kultury wysokiej: „Kultura popularna jest bardziej użyteczna niż 



46

kultura wysoka jako waluta społeczna w większości kontekstów pra-
cy, ponieważ jest bardziej powszechnie znana i dostępna” (Erickson 
1996: 221). W kontekście transmisji kulturowej Erickson podkreśla 
rolę pozarodzinnych źródeł nabywania kapitału kulturowego poprzez 
kontakty społeczne poza rodziną pochodzenia, gdzie szczególną rolę 
przypisuje transmisji kulturowej w miejscu pracy: „Środowisko pra-
cy, zwłaszcza heterogeniczne społecznie, stanowi kluczowy kontekst 
nabywania różnorodnego kapitału kulturowego” (Erickson 1996: 
240). Przy czym autorka podkreśla aktywną rolę jednostek w pro-
cesie nabywania kapitału kulturowego, kwestionując model biernej 
reprodukcji sugerowany przez Bourdieu.

W tym kontekście warto przywołać wyniki badań Alice Sullivan 
(2001), która odnosząc się do teorii kapitału kulturowego Bourdieu 
przeprowadziła badania w  tym obszarze w kontekście brytyjskiego 
systemu edukacji. Sullivan zoperacjonalizowała kapitał kulturowy 
poprzez aktywności kulturowe, w  tym czytanie, słuchanie muzyki, 
oglądanie telewizji, uczestnictwo w  wydarzeniach kulturalnych itp. 
Ponadto wskazała, że na kapitał kulturowy składa się znajomość 
kultury, czyli wiedza o literaturze, muzyce, sztuce itp., oraz kompe-
tencje językowe, w tym znajomość słownictwa i umiejętności języ-
kowe. Na podstawie swoich badań stwierdza, że kapitał kulturowy 
najlepiej operacjonalizować poprzez konkretne praktyki kulturowe 
i  umiejętności językowe, które mają mierzalny wpływ na osiąg-
nięcia społeczne. Sullivan badając mechanizmy transmisji kapitału 
kulturowego koncentrowała się na przekazie kapitału kulturowego 
przez rodziców dzieciom. Analizowała rolę środowiska domowego 
w kształtowaniu praktyk kulturowych, a także sprawdzała znaczenie 
dla transmisji wartości kulturowych bezpośredniego zaangażowania 
rodziców w edukację dzieci. Badania autorki potwierdzają, że kapitał 
kulturowy jest przekazywany głównie w rodzinie, ale istotne znacze-
nie ma nie tylko posiadanie zasobów kulturowych przez rodziców, 
lecz przede wszystkim ich aktywne zaangażowanie w przekazywanie 
tych zasobów dzieciom.



47

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

Założenia metodologiczne badań własnych nad transmisją 
kultury w rodzinach polskich i żydowskich

Przedstawione w niniejszym tekście analizy są fragmentem szer-
szych badań, których przedmiotem była pamięć społeczna (Sachar-
czuk 2020), a które zostały przeprowadzone na terenie Polski w Bia-
łymstoku oraz w  czterech miejscowościach w  Izraelu: w  Yehud 
(w dzielnicy Kiriat Białystok), w Tel Awiwie, Hajfie oraz Beer Sze-
wie w latach 2012–2013. W badaniach zastosowano metodę biogra-
ficzną, z użyciem techniki wywiadu tematycznego adresowanego do 
dwudziestu trzech osób z  Polski oraz czternastu z  Izraela. Zakres 
tematyczny biografii rozmówców ograniczono do okresu ich życia 
w przedwojennym Białymstoku. Celem badania było między innymi 
ustalenie praktyk kulturowych stanowiących kapitał ówczesnego Bia-
łegostoku. Do gromadzenia danych wykorzystano wywiad nieskate-
goryzowany i obserwację uczestniczącą. Uzyskany materiał poddano 
jakościowej analizie danych (Charmaz 2009) pod kątem transmisji 
kulturowej, ze szczególną uwagą na tradycje przekazywane w rodzi-
nach polskich i żydowskich w międzywojennym Białymstoku. Pro-
cedura analizy przebiegała w trzech etapach: transkrypcja wywiadów, 
właściwa analiza danych (kodowanie, grupowanie i porządkowanie 
materiału), opis badanego zjawiska. W badaniach wykorzystano logi-
kę kodowania stosowaną w teorii ugruntowanej, kody tworzone były 
na podstawie tego, co zostało dostrzeżone w danych. We wszystkich 
wywiadach zastosowano te same tytuły – kody, odnoszące się do tego 
samego zjawiska, co pozwoliło obok interpretacji jednostkowej wpro-
wadzić analizę porównawczą. W  celu uporządkowania wcześniej 
zakodowanych treści posłużono się matrycami (Miles, Huberman 
2000), które umożliwiły interpretację danych w wymiarze wertykal-
nym, czyli uporządkowanie zdarzeń w chronologiczny ciąg w obrębie 
jednaj biografii, oraz w wymiarze horyzontalnym, umożliwiając ana-
lizę porównawczą wszystkich przypadków. 

Ostatnim etapem analiz jakościowych był opis badanego zjawi-
ska. W tym artykule skupiono się wyłącznie na prezentacji danych 
służących przedstawieniu problemu badawczego – transmisji tradycji 
kulturowych w rodzinach polskich i żydowskich w międzywojennym 
Białymstoku. 



48

Tradycje wielkie i małe w międzywojennym Białymstoku 
w kontekście teorii transmisji kulturowej

Analiza narracji biograficznych białostoczan polskiego i żydow-
skiego pochodzenia pozwala na pogłębioną refleksję nad mechani-
zmami transmisji kulturowej w wielokulturowym środowisku mię-
dzywojennego Białegostoku. W świetle teorii transmisji kulturowej 
i koncepcji kapitału kulturowego wspomnienia mieszkańców stano-
wią cenne źródło wiedzy o procesach przekazywania wartości, norm 
i praktyk kulturowych między pokoleniami oraz pomiędzy różnymi 
grupami etnicznymi. O kulturze danej grupy mogą świadczyć trady-
cje pielęgnowane i przekazywane w danej zbiorowości (Sacharczuk 
2016). Jerzy Szacki wyodrębnił trzy różne, a  jednocześnie komple-
mentarne pojęcia tradycji: czynnościowe, gdy mówimy o transmisji 
społecznej; przedmiotowe, kiedy analizujemy dziedzictwo społecz-
ne, oraz podmiotowe dotyczące tradycji (Szacki 2011: 101–102). 
W  analizowanym materiale badawczym wyraźnie zarysowuje się 
podział na „tradycje wielkie” i  „tradycje małe”, który koresponduje 
z typologią Roberta Redfielda, na którego powołuje się Szacki (2011: 
114). Transmisja kulturowa pierwszej z nich odbywa się świadomie 
w szkole i miejscach kultu religijnego. Natomiast druga przekazywa-
na jest nieświadomie w  toku codziennego życia. Relacje pomiędzy 
tymi tradycjami mogą być różne. Podział ten można interpretować 
w  świetle teorii transmisji kulturowej Luigiego L.  Cavalli-Sforzy 
i Marcusa W. Feldmana (1981), którzy wyróżnili trzy podstawowe 
typy transmisji: pionową (od rodziców do dzieci), poziomą (między 
członkami tej samej generacji) oraz ukośną (od innych dorosłych lub 
instytucji do młodego pokolenia). „Tradycje wielkie”, obejmujące tra-
dycje patriotyczne regionu kształtowane przez miasto, szkołę i insty-
tucje religijne, odpowiadają transmisji ukośnej w rozumieniu wspo-
mnianych autorów. W przedstawianych badaniach szkoły odgrywały 
kluczową rolę w transmisji „tradycji wielkich”, szczególnie w kształ-
towaniu postaw patriotycznych. Jak wspomina jedna z rozmówczyń: 
„Myśmy obchodzili wszystkie państwowe święta w  szkole. 3 maja, 
11 listopada to myśmy się nie uczyli. Chodziliśmy na nabożeństwo do 
synagogi, Polacy chodzili do kościoła” (kobieta, Izrael, 35). Instytucje 
edukacyjne stanowiły przestrzeń transmisji ukośnej, a  często także 
poziomej, między rówieśnikami. W  przypadku szkół żydowskich 



49

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

wyraźnie widać ich podwójną rolę, z jednej strony przekazywały war-
tości związane z tożsamością żydowską, z drugiej kształtowały posta-
wy patriotyczne wobec państwa polskiego. Ta dwoistość odzwier-
ciedla złożoność procesów transmisji kulturowej w wielokulturowym 
środowisku. Wielu rozmówców polskiego pochodzenia chętnie przy-
pomina tradycje obchodów organizowanych w mieście z okazji waż-
nych świąt państwowych, w których, jak dodają, uczestniczyli wszy-
scy mieszkańcy: „Trzeciego maja to była wielka defilada, uroczystość 
taka. Wszystkie jednostki wojskowe, maszerowali ułani, dobosz bił 
na kotłach na początku ze sztandarem. Z pół pułku jechało konno. 
Maszerowali z orkiestrą 42 pułk piechoty, artyleria, oddziały rożne 
dywizyjne, później szły hufce przysposobienia wojskowego. Wszyst-
kie gimnazja szły. Na ul. św. Rocha, przy murze kościoła, był ołtarz 
polowy, później była defilada, tu gdzie jest dzisiaj komenda rejonowa, 
na Lipowej. Ulicą Lipową czterdziestu nas zawsze szło ze sztanda-
rem. I to nie tylko nasze, bo to ze wszystkich gimnazjów hufce szły. 
Dziewczęta szły też, ale one bez broni. Szła jeszcze szkoła rzemieśl-
nicza, przysposobienie wojskowe pocztowców, kolejarzy, szkoła poli-
cyjna” (mężczyzna, Polska, nr 6). Podobnie Żydzi chętnie wspomi-
nali obchody świąt państwowych organizowanych przez żydowskie 
instytucje edukacyjne. Jak wspomina jeden z rozmówców: „Obcho-
dziliśmy święto państwowe 3 maja i  11 listopada, ile ja pamiętam 
te daty. Moja siostra się ubierała wtedy, przysposobienie wojskowe 
kobiet miała […]. Ona była bardzo wielką patriotką polską. Nie tyl-
ko, że ona, wielu Żydów też” (mężczyzna, Izrael, 26). 

Z kolei „tradycje małe”, związane z domem rodzinnym i codzien-
nym życiem, odpowiadają głównie transmisji pionowej. Te tradycje, 
jak zauważa Antonina Kłoskowska (2007), są fundamentalne dla 
procesu, który pojawia się w  toku komunikowania się ludzi, grup 
i pokoleń, dzięki czemu tworzą się sieci interakcji. Analiza narracji 
potwierdza ustalenia Tony’ego Bennetta i współpracowników (2009), 
że rodzina jest traktowana jako podstawowe środowisko transmisji 
kapitału kulturowego. W opowieściach białostoczan dom rodzinny 
jawi się jako przestrzeń, w której odbywał się podstawowy przekaz 
tradycji religijnych, kulinarnych i  obyczajowych. Szczególnie inte-
resujący jest przypadek rodzin żydowskich, w  których nawet przy 
deklarowanym odejściu od religijności zachowywano tradycje kultu-
rowe: „Myśmy nie byli nabożni. Ja pisałam w Szabas. U nas nie było 



50

atmosfery Szabas. Rodzice nie chodzili do synagogi […]. Natomiast 
babcia była bardzo nabożna. Ale mój ojciec był ateistą kompletnym. 
Ale kuchnia była koszerna, nie jadło się świniny” (kobieta, Izrael, 35). 
Ta obserwacja potwierdza tezę Alice Sullivan (2001), że w transmisji 
kapitału kulturowego istotne znaczenie ma nie tylko posiadanie zaso-
bów kulturowych przez rodziców, ale przede wszystkim ich aktywne 
zaangażowanie w przekazywanie tych zasobów dzieciom.

W  obszarze transmisji kulturowej tradycji rodzinnych zauważa 
się podział na tradycje związane z  dniem codziennym oraz specy-
ficzne dla czasu świątecznego. Chrześcijanie wśród dni odświętnych 
wymieniali tradycje niedzielne, do których należało chodzenie z bli-
skimi do kościoła czy cerkwi, niedzielny spacer po nabożeństwie czy 
obiad w gronie najbliższych. W tym dniu obowiązywały też odświęt-
ne obyczaje kulinarne: „Jadło się wtedy śniadanie, zawsze troszeczkę 
lepsze. Bo wędlina nie była codziennie. Śniadanie jadło się z rodzica-
mi, później szło się najczęściej do kościoła św. Rocha. […] A potem 
się szło do parku. Szło się Lipową ulicą, mijaliśmy po drodze sklep 
cukierniczy państwa Murawiejskich, tam się zachodziło na ciastecz-
ko, na kwasik jakiś dobry. Macedońcy buzę mieli przecudowną, prze-
smaczną. Spacerowało się, spotykało się znajomych. Chodzili spe-
cjalni panowie, którzy robili zdjęcia fotograficzne. Potem się wracało 
na obiad, który też był bardziej świąteczny. Także dlatego, że razem 
siedziało się przy stole, już taki był rytuał. Wieczorem panie szły na 
posiedzenie, na ganeczki. Bo przed każdym domem były ganki i tam 
nasze mamusie siedziały, trajkotały. Wszystkie sprawy były omówio-
ne. Mężczyźni to różnie, nieraz w karty grali, nieraz coś tam sobie 
wypili. Dzieciarnia to tam się bawiła. Ganiała, szczególnie jak już 
ogrody były opustoszałe, to szaleliśmy po tych ogrodach” (kobieta, 
Polska, nr 9). 

Natomiast białostoccy Żydzi wspominając tradycje rodzinne 
wymieniali wartości związane z żydowskimi świętami wynikającymi 
z tradycji oraz wielkimi świętami religijnymi nakazanymi przez Torę, 
gdzie najczęściej wspominany był Szabat. Podczas Szabatu pielęgno-
wano szereg zwyczajów, mężczyźni i dzieci zazwyczaj szli do syna-
gogi, natomiast kobiety najczęściej modliły się w domu. Po nabożeń-
stwie w synagodze w gronie bliskich zasiadano do stołu, a następnie 
według zwyczaju całymi rodzinami udawano się na spacer ulicami 
miasta. Szabat był dniem rodzinnym, w którym pielęgnowano relacje 



51

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

międzypokoleniowe: „W Szabat pierwsze to chodziliśmy do syna-
gogi. Na Białostoczańskiej była synagoga nieduża. Ostruński tam 
mieszkał, a koło niego była ta synagoga. Chodziła cała rodzina. A po 
synagodze chodziliśmy do dziadka Abrama, on wtedy był jeszcze 
chory. Chodziliśmy odwiedzić jego. Potem szliśmy do domu, jed-
liśmy posiłek. W Szabas fabryka ojca pracowała, bo robotnicy byli 
Polacy. Ale ojciec nie był w  fabryce, tylko z  rodziną” (mężczyzna, 
Izrael, nr 28).

Do „tradycji małych”, przekazywanych w toku codziennego życia, 
można zaliczyć także tradycje uliczne charakterystyczne dla kultu-
ry miasta, takie jak obwoźne lodziarnie, kataryniarzy i  inne formy 
rozrywki dostępne w parkach czy śledzie sprzedawane z beczki przy 
ratuszu, które stanowiły element wspólny dla wszystkich mieszkań-
ców Białegostoku. Zjawiska te są widoczne w przytoczonej wypo-
wiedzi: „Na Plantach to ciężko było nawet przejść. Przed wojną cały-
mi sznurami szły rodziny. Zawracali i z powrotem. I to było takie, wie 
pani, święto, gdzie wszyscy wszystkich mogli spotkać. Była tak zwana 
muszla. Drewniana taka rotunda, i tam takie występy były. Amfiteatr 
taki niewielki. To występowali, młodzież występowała, chóry śpie-
wały, jakieś starsze osoby, jakieś sztuki odtwarzali. Ale raczej to była 
taka rozrywka bieżąca” (mężczyzna, Polska, nr 22). Niniejsze trady-
cje uliczne można interpretować jako przestrzeń transmisji pozio-
mej, gdzie dochodziło do wzajemnego oddziaływania różnych grup 
kulturowych. Szczególnie interesujący jest przykład wspólnej kultury 
kulinarnej miasta, jak popularność buzy i chałwy: „W Białymstoku 
popularna była buza […]. Tutaj przywieźli to przed wojną, najlep-
szą buzę mieli Macedończycy” (mężczyzna, Polska, nr 6). Rarytasem 
białostoczan były również śledzie, które – jak przypominają rozmów-
cy  – można było kupić i  zjeść na miejscu, taki przedwojenny fast 
food: „A jeszcze, idąc do domu, to niedaleko domu naszego był też 
taki sklepik, i  tam zachodziliśmy, to tata ze słodyczy nam coś nie-
coś kupował. A tobie co? – pytał. A ja zawsze odpowiadałam – Dla 
mnie śledzia marynowanego i już. Na miejscu. Ja siadałam. Tego śle-
dzia brałam, to były takie fajne płaty duże” (kobieta, Polska, nr 2). 
Mieszkańcy Białegostoku polskiego pochodzenia wymieniali wśród 
powszechnie lubianych w mieście przysmaków wypieki przygotowy-
wane przez żydowskich piekarzy. Szczególnie popularne były cha-
rakterystyczne pszenne bułki z nadzieniem cebulowym, z brzegami 



52

posypanymi makiem. Polacy nazywali te wypieki białasami, podczas 
gdy w języku jidysz określano je terminem „kuchen”: „Trzeba powie-
dzieć, że były rarytasy żydowskie. W ogóle to piekarnie były w dużej 
mierze żydowskie. Było zawsze świeże, zawsze smaczne i nigdy nic 
nie było starego. Placki żydowskie to były takiej wielkości jak spodek, 
może troszeczkę większe. Środek był taki kruchy, posypany makiem, 
cały był w maku. Myśmy popularnie na nie mówili placki żydow-
skie. Też bywały z cebulą” (kobieta, Polska, nr 3). Te aspekty życia 
miejskiego pokazują, jak elementy kulturowe pochodzące z różnych 
tradycji mogły stać się częścią wspólnego dziedzictwa mieszkańców 
Białegostoku.

Na podstawie prezentowanego opisu badań można zauważyć, że 
„tradycje wielkie”, odpowiadające transmisji ukośnej, obejmują ofi-
cjalne uroczystości patriotyczne i państwowe. Były one przekazywane 
świadomie przez takie instytucje, jak szkoły i miejsca kultu religijne-
go. Przykładem są obchody świąt państwowych jak np. upamiętnie-
nie wydarzeń 3 Maja czy 11 Listopada, które integrowały społecz-
ność polską i  żydowską, budując tożsamość obywatelską opartą na 
wspólnym kapitale kulturowym. Natomiast „tradycje małe” związane 
były z rodziną jako podstawową instytucją wychowawczą i odpowia-
dały głównie transmisji pionowej – od rodziców do dzieci. Zarówno 
w polskich, jak i żydowskich domach obejmowały one rytuały zwią-
zane z dniem świątecznym, takie jak uczestnictwo w nabożeństwach, 
wspólne spacery, odświętne posiłki i  spotkania towarzyskie, które 
wzmacniały więzi międzypokoleniowe.

Płaszczyzny transmisji kulturowej w narracjach białostoczan

Interpretując wypowiedzi przedwojennych mieszkańców Białe-
gostoku w kontekście płaszczyzn kulturowych wyróżnionych przez 
Ewę Nowicką (2003), możemy zaobserwować wszystkie wymia-
ry. W  narracjach osób badanych znaczącą rolę odgrywają obiekty 
materialne związane z  tradycjami rodzinnymi i  świętami religijny-
mi. Przykładem przekazywanych z pokolenia na pokolenie zasobów 
materialnych były obyczaje obowiązujące w polskim domu w Wigilię 
Bożego Narodzenia: „Choinka była pięknie ubierana. Ja mam jeszcze 
kilka zabawek z choinki, mam lampki, które ojciec sam montował. 
Pierwszy raz w tamtej dzielnicy była choinka lampkami oświetlona 



53

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

kolorowymi. Choinka piękna, zawsze ogromna, żywa, pachnąca była. 
Zabawki już sporo miałam kupionych, mikołajki, krasnale. Jeszcze 
się zachowały. Ja to pieczołowicie przechowuję” (kobieta, Polska, 
nr 9). Przedmioty używane w trakcie ważnych uroczystości rodzin-
nych, jak ozdoby choinkowe czy naczynia koszerne używane podczas 
Pesach, stanowią to, co Pierre Bourdieu (1986) określił jako kapitał 
kulturowy w stanie uprzedmiotowionym. Jak wspomina jedna z roz-
mówczyń: „Na Pesach, były specjalne naczynia, był specjalny bufet. 
Moja mama bardzo pilnowała, ponieważ przychodziła rodzina i oni 
by inaczej nie jedli” (kobieta, Izrael, nr 27). Ponadto analiza narra-
cji białostoczan ujawnia w płaszczyźnie materialnej liczne przykłady 
zapożyczeń kulturowych, szczególnie w  sferze kulinarnej. Opisując 
tradycyjne potrawy, jeden z rozmówców zauważa: „Lubiłem też łatki. 
W patelni oleje i kartofle na tarce, przeważnie w Chanuka” (mężczy-
zna, Izrael, nr 28). Potrawy te, znane w tradycji polskiej jako placki 
ziemniaczane, wskazują na procesy dyfuzji międzykulturowej. Zjawi-
sko to można interpretować w kontekście teorii Bonnie H. Erickson 
(1996), która podkreśla, że znajomość różnorodnych form kultury 
ma istotne znaczenie dla funkcjonowania społecznego. Świadomość 
wspólnych elementów kulturowych, mimo różnic w  ich nazewnic
twie, mogła sprzyjać budowaniu mostów między społecznościami 
polską i żydowską w międzywojennym Białymstoku.

Zachowania kulturowe są kluczowym elementem narracji, szcze-
gólnie w kontekście obrzędów religijnych i celebracji świąt państwo-
wych. Świadczą o tym liczne opisy praktyk religijnych, jak modlitwa 
w domu i synagodze u Żydów czy uczestnictwo w nabożeństwach 
kościelnych u chrześcijan. Wspomnienia te potwierdzają tezę Johna 
H. Goldthorpe’a (2007), że transmisja kapitału kulturowego w rodzi-
nie stanowi kluczowy element dziedziczenia norm społecznych. Na 
kapitał kulturowy domu rodzinnego składało się określone zachowanie 
przy stole: „Do stołu siadaliśmy wszyscy, więc przeżegnaliśmy się, 
jedliśmy. Musieliśmy siedzieć poprawnie, nie kręcić się, jeść popraw-
nie. Po śniadaniu stawaliśmy i mamę w rączkę całowaliśmy i tatusia. 
I odchodziliśmy dopiero od stołu. Tak samo obiad. Jedliśmy razem 
wszyscy, chyba że tatuś był na manewrach, nie było tatusia czy coś. 
Dziękuję, mamusię się całowało w rękę i odchodziło od stołu. To było 
bardzo dobre wychowanie, z takimi zasadami” (kobieta, Polska, nr 5). 



54

Psychologiczny i emocjonalny wymiar transmisji kulturowej jest 
szczególnie widoczny we wspomnieniach dotyczących klimatu domu 
rodzinnego. Wspominając tradycje z przeszłości, badani podkreślali 
wyjątkową atmosferę, jaka im towarzyszyła. Na ten klimat składały 
się zarówno elementy materialne, jak i niematerialne, w tym wzajem-
ne relacje między członkami rodziny oraz widoczne i niewidoczne 
zasoby społeczne i  kulturowe, którymi dysponowała dana rodzina. 
Wspomnienia rozmówców podkreślają znaczenie kontekstu emo-
cjonalnego dla skutecznej transmisji kulturowej, co koresponduje 
z koncepcją Barbary Rogoff (2003) o uczestnictwie wspomaganym, 
gdzie dzieci i ich opiekunowie wspólnie tworzą sytuacje, w których 
młodsze pokolenie obserwuje i  uczestniczy w  praktykach kulturo-
wych swojej społeczności. 

Normy i  wartości kulturowe w  przedwojennym Białymstoku 
były przekazywane poprzez różne praktyki rodzinne i  społeczne. 
Widać to wyraźnie w opisach tradycji pomocy osobom potrzebują-
cym w społeczności żydowskiej: „Przede wszystkim pomagano bied-
nym w Rosz ha-Szana […]. Rodzice, babcia z dziadkiem chodzili 
tam. Zazwyczaj przyprowadzali kogoś z synagogi, kto był samotny” 
(kobieta, Izrael, nr 33). W płaszczyźnie aksjonormatywnej również 
język odzwierciedlał system wartości i norm. Hierarchizował prze-
strzenie miejskie i  społeczne, jak to widać w  określeniu „chanaj-
skie”, używanym wobec ubogich wartości miasta: „Ratusz, toż to był 
śmieszny ten ratusz. Bo to była gromada żydowskich sklepików ze 
śledziami. I co drzwi, to sklepik. Żydzi łapali za kołnierz, za ręka-
wy i do siebie zapraszali koniecznie. Tak natrętnie, to nie było tak 
elegancko, nie, nie! Bo już tam w szklanym dachu, to było, wie pani, 
ekstra i  elegancko. Wszystko ekskluzywnie, a  tutaj to nie, to było 
takie, takie chanajskie” (kobieta, Polska, nr 20). Po zniknięciu z mapy 
miasta przedwojennej dzielnicy Chanajki określenie „chanajskie” 
utraciło swoją funkcję jako nośnik znaczeń związanych z atmosferą 
tego ubogiego i powszechnie uważanego za niebezpieczny obszaru 
miejskiego.

Analizując narracje białostoczan polskiego i żydowskiego pocho-
dzenia urodzonych w  okresie międzywojennym, możemy także 
dostrzec, jak funkcjonował język w płaszczyźnie symbolicznej. Uli-
ce przedwojennego Białegostoku rozbrzmiewały charakterystycz-
ną śpiewną mową, w której mieszały się wpływy polskie, rosyjskie, 



55

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

niemieckie i jidysz. Jeden z rozmówców wspomina: „Białystok miał 
swoją charakterystyczną melodyjną mowę. Dzisiaj jej nie słychać. 
Mówi się tak [mężczyzna podaje przykład akcentu]: «Słuchaj Kaziu, 
ja dzisiaj zgoliłem szańca». Szanc to było takie określenie, które 
zastępowało każde chyba słowo. Zgoliłem szańca, to oznacza mia-
łem szczęście, udało mi się coś pomyślnie załatwić” (mężczyzna, Pol-
ska, nr 6). Ta swoista polifonia językowa tworzyła unikalny system 
symboli nadających miastu wyjątkowy charakter. Takie słowa, jak 
„szanc” czy „kałdoba” stanowiły lokalny kod kulturowy, zrozumiały 
dla wtajemniczonych, budujący płaszczyznę sąsiedzkiej komunikacji. 
Równie istotna jest płaszczyzna społeczna, związana z zachowania-
mi, ukazująca jak język kształtował relacje międzyludzkie. Miesz-
kańcy Białegostoku nieświadomie zawierali społeczne umowy co do 
używanych kodów w  zależności od kontekstu, jak opowiada jeden 
z badanych: „Przychodzi facet do sklepu i pyta się Żyda po białosto-
ckiemu, nie po polsku się mówiło, nie po białostocku, tylko po biało-
stockiemu, jedni mówili po polskiemu, a drudzy po białostockiemu. 
Po białostockiemu się pyta: «Śledzi jest?» No to rusycyzm? Kupiec 
odpowiada: «So». «Proszę dwóch» – mówi kupujący. Dosłownie tak. 
Ten język się słyszało na co dzień, oczywiście nie w szkole, tam tego 
nie dopuszczano, tam trzeba było mówić czysto po polsku. My mię-
dzy sobą to często tak mówiliśmy” (mężczyzna, Polska, nr 6). Język 
wyznaczał granice przestrzeni społecznej, jednocześnie je przekra-
czając poprzez dyfuzję kulturową. Białystok, jako miasto wielu kultur, 
stanowił idealną przestrzeń do takich procesów. 

Podsumowując ten fragment, widzimy, że wspomnienia przed-
wojennych mieszkańców ukazują wieloaspektowy charakter transmi-
sji kulturowej w  wielokulturowym środowisku miasta. Płaszczyzna 
materialna transmisji kulturowej ujawnia się w narracjach dotyczą-
cych przedmiotów związanych z tradycjami rodzinnymi i religijny-
mi. Płaszczyzna behawioralna obejmuje praktyki religijne i społeczne 
charakterystyczne dla obu grup etnicznych, od modlitw w synago-
dze i domu w społeczności żydowskiej po uczestnictwo w nabożeń-
stwach kościelnych wśród chrześcijan. Narracje potwierdzają tezę 
Goldthorpe’a o kluczowej roli rodziny w  transmisji norm społecz-
nych. Wymiar emocjonalny transmisji kulturowej jest szczególnie 
widoczny we wspomnieniach o klimacie domu rodzinnego. Badani 
podkreślają unikatową atmosferę towarzyszącą tradycjom, na którą 



56

składały się zarówno elementy materialne, jak i niematerialne, w tym 
wzorce zachowań, jak etykieta przy stole, relacje między domownika-
mi oraz zasoby społeczne i kulturowe rodziny. Wspomnienia te kore-
spondują z  koncepcją Rogoff o  uczestnictwie wspomaganym jako 
mechanizmie transmisji kulturowej. Płaszczyzna norm i  wartości 
kulturowych przejawia się w opisach zwyczaju pomocy potrzebują-
cym w społeczności żydowskiej czy wzorcach gościnności i szacunku 
dla starszych w obu grupach etnicznych.

Zakończenie

Analiza narracji biograficznych białostoczan w świetle teorii trans-
misji kulturowej i kapitału kulturowego pozwala sformułować nastę-
pujące wnioski. W międzywojennym Białymstoku współistniały różne 
mechanizmy transmisji kulturowej – pionowa (w rodzinie), pozioma 
(między rówieśnikami i sąsiadami) i ukośna (poprzez instytucje), które 
wzajemnie się uzupełniały, tworząc złożony system przekazu wartości 
i praktyk kulturowych. Rodzina stanowiła podstawowy ośrodek trans-
misji tradycji religijnych i obyczajowych, co potwierdza tezę Bennetta 
i współpracowników (2009) o kluczowej roli środowiska rodzinne-
go w przekazie kapitału kulturowego. Instytucje edukacyjne pełniły 
istotną funkcję w kształtowaniu tożsamości narodowej i obywatelskiej, 
co było szczególnie widoczne w przypadku szkół żydowskich, które 
łączyły transmisję wartości związanych z kulturą żydowską z kształto-
waniem postaw patriotycznych wobec państwa polskiego. Przestrzeń 
miejska, z jej tradycjami ulicznymi i wspólnymi obyczajami, stanowiła 
teren integracji kulturowej, gdzie dochodziło do wzajemnego przeni-
kania się elementów różnych kultur. Procesy dyfuzji międzykulturowej, 
widoczne szczególnie w sferze kulinarnej, prowadziły do tworzenia 
się wspólnego dziedzictwa kulturowego mieszkańców Białegostoku 
ponad podziałami etnicznymi i religijnymi.

Przedstawiona analiza potwierdza tezę Bennetta i współpracow-
ników (2009), że przekazywanie wartości kulturowych nie ogranicza 
się do mechanicznego powielania schematów klasowych, lecz sta-
nowi kompleksowy i  żywy proces, w  którym rozmaite środowiska, 
od rodzinnego domu, przez placówki edukacyjne, kanały medialne 
aż po grupy rówieśnicze wchodzą ze sobą w wielostronne interakcje 
i wzajemnie na siebie oddziałują. W tym wielowymiarowym układzie 



57

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

wartości i praktyki kulturowe przechodzą nieustanną transformację, 
adaptację i reinterpretację pod wpływem splecionych ze sobą oddzia-
ływań różnorodnych instytucji społecznych. W przypadku między-
wojennego Białegostoku ta złożoność była dodatkowo wzbogacona 
o  wymiar wielokulturowości, co czyni ten przypadek szczególnie 
interesującym dla badań nad procesami transmisji kulturowej.

W  kontekście płaszczyzn transmisji kulturowej wyróżnionych 
przez Ewę Nowicką (2003) niniejsza praca koncentruje się głównie 
na wymiarze materialnym, choć warto w kolejnych analizach odnieść 
się szerzej do pozostałych płaszczyzn: behawioralnej, psychologicznej 
i  aksjonormatywnej. Wspomnienia dotyczące tradycji świątecznych 
i świeckich, praktyk religijnych czy obyczajów kulinarnych stanowią 
bowiem złożony obraz, w którym wszystkie te wymiary przenikają 
się wzajemnie. 

Badania zogniskowane wokół zagadnień związanych z transmisją 
kultury w  rodzinach w  wielokulturowym społeczeństwie są szcze-
gólnie istotne w kontekście współczesnych dyskusji o pamięci i toż-
samości narodowej, procesach integracji i dialogu oraz zachowaniu 
dziedzictwa kulturowego regionów. Gromadzenie relacji ostatnich 
żyjących świadków przedwojennego Białegostoku jest pilnym zada-
niem ze względu na kończące się możliwości pozyskiwania takich 
danych. Niniejsze analizy mogą się przyczynić do wsparcia meto-
dyki badań nad pamięcią o społecznościach, które przestały istnieć 
w wyniku Holocaustu i powojennych zmian demograficznych. Wyni-
ki eksploracji na temat transmisji kultury w  rodzinach wielokultu-
rowego miasta mogą być wykorzystywane w  programach edukacji 
regionalnej i międzykulturowej promujących dziedzictwo kulturowe. 
Prezentowana analiza badawcza może się przyczynić do odtworze-
nia pamięci o współistnieniu i wzajemnych wpływach różnych grup 
etnicznych, co może mieć znaczenie dla współczesnej tożsamości 
Białegostoku. Odkrywanie zbieżnych elementów dziedzictwa kul-
turowego może stanowić podstawę współczesnego dialogu między 
potomkami dawnych mieszkańców miasta. Opracowania naukowe 
ukazujące złożoność relacji polsko-żydowskich, wykraczające poza 
uproszczone narracje konfliktu lub sielskiej wielokulturowości, mogą 
się przyczyniać do przełamywania stereotypów i uprzedzeń.



58

Bibliografia

Bennett T., M. Savage, E. Silva, A. Ward, M. Gayo-Cal, D. Wright (2009). 
Culture, Class, Distinction, London: Routledge.

Bourdieu P. (1986). The Forms of Capital, [w:] J. Richardson (red.), Handbook 
of Theory and Research for the Sociology of Education, New York: Green-
wood, s. 241–258.

Bourdieu P., Passeron J.C. (1990). Reproduction in Education, Society and 
Culture, London: Sage Publications. 

Boyd R., Richerson P.J. (1985). Culture and the Evolutionary Process, Chica-
go, IL: University of Chicago Press.

Cavalli-Sforza L.L., Feldman M.W. (1981). Cultural Transmission and Evo-
lution: A  Quantitative Approach, Princeton, NJ: Princeton University 
Press.

Charmaz K. (2009). Teoria ugruntowana. Praktyczny przewodnik po analizie 
jakościowej, przeł. B. Komorowska, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN, 

Dobroński A. (2001). Białystok. Historia miasta, Białystok: Zarząd Miasta 
Białegostoku.

Erickson B.H. (1996). Culture, Class, and Connections, „American Journal of 
Sociology”, t. 102, nr 1, s. 217–251.

Goldthorpe J.H. (2007). Cultural Capital: Some Critical Observations, 
„Sociologica”, nr 2, s. 1–23.

Hall E.T. (1987). Bezgłośny język, przeł. R. Zimand, A. Skarbińska, Warsza-
wa: Państwowy Instytut Wydawniczy.

Kłoskowska A. (2007). Socjologia kultury, Warszawa: Wydawnictwo Nauko-
we PWN.

Lareau A. (2011). Unequal Childhoods: Class, Race, and Family Life, Berkeley, 
CA: University of California Press.

Miles M.B., Huberman A.M. (2000). Analiza danych jakościowych, przeł. 
S. Zabielski, Białystok: Wydawnictwo „Trans Humana”, 

Nowicka E. (2003). Świat człowieka – świat kultury, Warszawa: Wydawnic-
two Naukowe PWN.

Rogoff B. (2003). The Cultural Nature of Human Development, Oxford: Ox-
ford University Press.

Sacharczuk J. (2016). Pamięć miejsca na przykładzie tradycji kultywowanych 
w rodzinach polskich i żydowskich w międzywojennym Białegostoku, „Peda-
gogika Społeczna”, t. 15, nr 1(59), s. 175–198. 

Sacharczuk J. (2020). Pamięć społeczna z  perspektywy edukacji regionalnej. 
Analiza doświadczenia biograficznego białostoczan pochodzenia polskiego 
i żydowskiego urodzonych przed II wojną światową. Studium porównawcze 
pamięci społecznej licealistów z Polski i Izraela, Białystok: Wydawnictwo 
Uniwersytetu w Białymstoku.



59

Artykuły i rozprawyArticles and dissertations

Sadowski A. (2006). Białystok. Kapitał społeczny mieszkańców miasta, Biały-
stok: Wydawnictwo Wyższej Szkoły Ekonomicznej w Białymstoku.

Sapir E. (1978). Kultura, język, osobowość. Wybrane eseje, przeł. R. Zimand, 
Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy.

Sapir E. (2010). Język. Wprowadzenie do badań nad mową, przeł. M. Buchta, 
Kraków: Universitas.

Sullivan A. (2001). Cultural Capital and Educational Attainment, „Sociolo-
gy”, t. 35, nr 4, s. 893–912.

Szacki J. (2011). Tradycja, Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu 
Warszawskiego.

Whorf B.L. (1981). Język, myśl, rzeczywistość, przeł. T. Hołówka, Warszawa: 
Państwowy Instytut Wydawniczy.

ADRES DO KORESPONDENCJI:
Dr Joanna Sacharczuk 
Uniwersytet w Białymstoku
Wydział Nauk o Edukacji
e-mail: j.sacharczuk@uwb.edu.pl 


