RUCH FILOZOFICZNY
LXXII 2016 1

Monika Adamczyk

Fenomenologia procesem autokonstytucii,

tj. zradzania sie podmiotu

do wlasciwego mu bycia?

Refleksja wokét antropologiczno-mistycznych
watkéw twérczosici Edmunda Husserla!

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/RF.2016.002

,Drogi przyjacielu, musze wyznac¢ to po raz kolejny. Statem
sig filozoficznym eremita, niezaleznym od wszystkich «szkdt»,
a przeciez myslacym codziennie o Bogu, ktéry dal mi jeszcze
do zaprojektowania (...) system fenomenologicznej filozofii”?.

Pomimo, iz na ogot fenomenologie Edmunda Husserla odczytuje sig
w duchu teorii poznania, pojmujac ja jako metode, ktorej celem jest osia-
gniecie, na drodze ztozonych oraz zmudnych ¢wiczen, widzenia czy-
stego i niczym niezmaconego, to zmiana perspektywy percypowania
rzeczy na immanentng, ktdra ta miataby nam zapewniaé, nie wyczer-
puje jeszcze w pelni przypisywanego jej przez samego Husserla sensu.
Liczne, chociaz niekiedy bardzo rozproszone wypowiedzi fenomenolo-
ga’®, ktore jednym razem przyjmuja posta¢ dtugich pasazy, innym razem

! Niniejszy tekst zostal pierwotnie zaprezentowany w formie odczytu pod tym
samym tytulem na seminarium Polskiego Towarzystwa Filozofii (Odziat w Czesto-
chowie) oraz Zaktadu Filozofii AJD dnia 6. kwietnia 2016 roku.

? E.Husserl, Briefan R. Ingarden, 11.V1.1932, w: Husserliana. Dokumente Briefwech-
sel. Die Freiburger Schule, Bd. III/IV, herg. K. Schuhmann, Kluwer Academic Publis-
hers, Dordrecht 1993, s. 286287 (dalej HAU DOK III/III).

% Chciatabym podziekowa¢ Fundacji KAAD za wsparcie moich badan nad nie-
publikowana spuscizna Edmunda Husserla, zebrang w jego archiwum w Kolonii.
Jestem rowniez niezmiernie wdzigczna dyrektorowi Archiwum Husserla w Leuven


http://dx.doi.org/10.12775/RF.2016.002

30 Monika Adamczyk

jedynie kroétkich, czy wrecz zdawkowych, lakonicznych stow, zdaja sie
bowiem sugerowa¢, iz fenomenologie mozna byloby odczytywac jako
swoistego rodzaju proces, w ramach ktorego jej adept staje przed za-
daniem rozpoznania siebie w prawdzie wlasnego bytu oraz wziecia
siebie w jej Swietle w posiadanie. W tym sensie fenomenologia bytaby
swoistym procesem , autokonstytucji podmiotu” (Selbstkonstitution)* we
wlasciwym mu byciu’.

Obierajac powyzsza linie interpretacyjna nalezatoby zatem postrze-
gac¢ fenomenologie jako rodzaj pracy jej adepta nad soba samym, ktorej
celem byloby wydobycie przez niego z jego wewnetrznego uposazenia
swoistego potencjatu, ktéry jako taki czeka wciaz na swoje urzeczy-
wistnienie, a ktéry okreéla jego ludzka natura. Ow potencjal bowiem
to wilasciwy mu status ontologiczny, ktérym jest jego ,ukryte ja” (das
verborgene Ich)®. Tym sposobem zmiana optyki widzenia przez nas
rzeczy dokonujaca si¢ za sprawa fenomenologii niostaby za soba fak-
tycznie swoiste antropologiczne implikacje, a ona sama bytaby ostatecz-
nie niczym innym jak ,Odbudowgq zycia w absolutnej prawdziwosci
i pierwotnosci (...)"7. Co jednak istotne, 6w powrét cztowieka do niego
samego na drodze fenomenologicznego ¢wiczenia sie w byciu soba oraz
idaca za tym jego wewnetrzna przemiana (Verwandlung)?, w wyniku kto-
rej danym byloby mu bytowac na sposob zrédiowy, zdajq sie ponad-
to nie$¢ za sobg mistyczne implikacje, poniewaz owo ,prawdziwe ja”

panu Profesorowi U. Melle za zgode na wykorzystanie oraz cytowanie niepubli-
kowanych tekstow Husserla, zebranych w jego archiwach. W niniejszym artykule
bede odwotywata sie zaréwno do literatury opublikowanej, jak i niepublikowanej.
W przypadku cytowan manuskryptow Husserla bede uzywata oficjalnych sygnatur
oraz tytuléw nadanych im przez archiwistow. Natomiast z racji tego, iz cze$¢ ma-
nuskryptow dotyczacych poruszanego w niniejszym artykule problemu zostata juz
fragmentarycznie opublikowana w ostatnim tomie Husserliana, lecz ich wydanie po-
zostaje niejasne i nieprzejrzyste ze wzgledu na pozbawienie poszczegdlnych watkéw
myslenia Husserla kontekstu, bede w przypisach odsytata zaréwno do Husserliana,
zgodnie z ktérymi beda przeze mnie cytowane teksty oraz samych manuskryptow.

* E. Husserl, Husserliana. Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbe-
wusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nachlas (1908-1937),
Bd. XLII, herg. R. Sowa, Springer, Dordrecht 2014, s. 441 (dalej HAU XLII); E. Husserl,
B 121 (4), Wissenschaft und Leben (...) Weg in die Philosophie von der Praxis her. Wissens-
belege (...) Der Mensch als europiischer, die Umuwelt als wissenschaftlich umgestaltete, die
Kultur eine wissenschaftliche. Wissenschaft und Tradition. (...) Der griechische Mensch und
seine Wissenschaft (1924-1925), s. 10 (dalej MS B 121 (4)).

> Por. HAU VI, op. cit,, s. 140.

¢ E. Husserl, A V 21, Ethisches Leben. Theologie — Wissenschaft (1924-1927), s. 49
(dalej MS AV 21).

7 HAU XLII, op. cit., s. 440.

8 Por. HAU VI, op. cit,, s. 140.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 31

(wahres Ich)’ oraz ,ja autenyczne” (echte Ich)" cztowieka, to zdaniem
Husserla nic innego, jak skrywajace sie w gltebi ludzkiego bytu ,, wieczne
Dasein” . Dlatego tez fenomenologia, zgodnie z intuicjami filozofa, miata
by¢ koniec konicdw droga prowadzaca cztowieka poprzez doswiadcze-
nie siebie w faktycznosci jego wlasnego bytu do samego Boga' i taki
wlasnie cel przyswiecat jej — jak wyznawal Husserl w jednym ze swych
listéw do Arnolda Metzgera — wrecz od poczatku jego filozoficznej pracy.
,Nie miatem wdweczas — pisat fenomenolog — jeszcze wyrobionego spoj-
rzenia na rzeczywistos¢ praktyki i kultury, jeszcze zadnego rozpoznania
ludzi i naroddw, zylem jeszcze wolg prawie wytacznie teoretycznej pra-
cy — cho¢ decydujace bodzce (ktére popchnely mnie od matematyki do
zawodowego uprawiania filozofii) lezaly w sferze przemoznych przezy¢
religijnych i [zwigzanej z nimi mojej] zupelnej przemiany. To bowiem
potezny wplyw Nowego Testamentu na dwudziestotrzylatka wyrazit sie
przeciez w dazeniu, zeby przez Scisle filozoficzng nauke odnalez¢ droge
do Boga i do zycia w prawdzie”'>. Co wigcej, stworzenie drogi do Boga
Husserl pojmowat w kategoriach zyciowego zadania (Lebensaufgabe) czy
wrecz misji (Mission)"® powierzonej mu przez sam Absolut. ,Ja pragne
tego samego, czego pragna Koscioty — wyznawat Husserl swojej uczen-
nicy Adelgundis Jagerschmid — doprowadzi¢ ludzkos¢ do wiecznosci.
Moim zadaniem jest probowac tego poprzez filozofie. Wszystko, co
napisalem dotychczas, sa to tylko prace wstepne: jest to jedynie wyku-
wanie metod. Do jadra, do tego co istotne, cztowiek — niestety, w ciagu
tylko jednego zycia nie dojdzie. A jest rzecza tak wazna, by od liberalizmu
i racjonalizmu doprowadzic¢ filozofie z powrotem do tego, co jest istotne,
do prawdy. Przedmiotem kazdej prawdziwej filozofii musi by¢ kwestia
bytu ostatecznego, prawdy. I to jest dzietem mojego zywota”™.

® HAU XLII, op. cit., s. 420; Edmund Husserl, A V 21, op. cit., , s. 20.

10 HAU XLII, op. cit., s. 394; Edmund Husserl, A V 21, op. cit,, s. 15.

It Por. E. Husserl und M. Husserl, Brief an G. Albrecht, 22.X11.1931, in: Husserliana.
Dokumente Briefwechsel. Familienbriefe, Bd. III/IX, herg. S. Jjsseling, Kluwer Academic
Publishers, Dordrecht, s. 79.

12 Edmund Husserl, List Edmunda Husserla do Arnolda Metzgera, ,Przeglad Filozo-
ficzny,,, Warszawa 2009 (18), s. 538.

3 Husserl wielokrotnie uzywa obu zwrotéw w swojej korespondengji np. z R. In-
gardenem, D. Mahnkiem, L. Landgrebem, F. Kaufmannem, G. Albrechtem, Th. Celm-
sem (por. Husserliana Dokumente. Briefwechsel. Die Goéttinger Schule, Bd. III/IV, herg.
S. Ijsseling, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht 1994, HAU DOK III/IV 1994;
HAU DOK III/TX, 1994).

4 A.Jagerschmid, Rozmowy z Edmundem Husserlem (1931-1938), przet. Z. Abraha-
mowicz, ,ZNAK”, 1972 (212), s. 163.



32 Monika Adamczyk

Ogélny zarys Husserlowskiej pracy sub spacie
aeternitatis'® — cele oraz zadania
fenomenologicznej drogi do Boga'¢

Uksztattowany w duchu myslenia $cistego oraz rzeczowego swego
pierwszego mistrza i wykladowcy matematyki, Karla Weierstrassa, Hus-

5 E. Husserl, Brief an F. Kaufmann, 15.1V.1933, in: HAU DOK III/IV, op. cit., s. 192.

16 Zdaje sig, ze na samym wstepnie zasadnym bytoby postawienie pytania o to,
czy w przypadku Husserla bedziemy moéwic¢ o Bogu filozoféw czy Bogu Objawie-
nia. Gdyby przyjrzec si¢ ztozonosci myslenia fenomenologa w tym temacie, ktory
postrzegat Boga jako z jednej strony ,absolutny Logos”, ,absolutnie idealng idee-
-biegun” czy ,,idee najdoskonalszego bytu”, a z drugiej jako absolutny telos, ,wszech-
$wiadomos$¢” konstytuujaca rzeczywistos¢ czy obdarzajace soba wszelkie stworzenie
Dobro, to odpowiedz na owo pytanie nie jest tatwa. Z pewnoscia trudnosci w jej
udzieleniu bedzie przysparza¢ réwniez zawitoé$¢ zycia religijnego samego Husser-
la, ktory jeszcze jako mlody student nawrocil sie¢ z judaizmu na protestantyzm, ale
ktéry pomimo to zawsze postrzegat sie jako ,, wolnego chrzescijanina” oraz ,niedo-
gmatycznego protestanta” (por. E. Husserl, Brief an R. Otto.5.111.1919, in: Husserliana
Dokumente. Wissenschaftlerkorespondenz, Bd. III/VII, herg. S. Jjsseling, Kluwer Acade-
mic Publishers, Dordrecht 1994, HAU DOK III/VII 1994, s. 207). Ponadto prawdo-
podobnie w ostatnich latach swego zycia Husserl przezyt powtornie religijng kon-
wersje, tym razem jednak na katolicyzm (por. G. Anders, Die Schrift an der Wand.
Beck, Miinchen 1976; Adelgundis Jagerschmid, Rozmowy z Edmundem Husserlem
(1931-1938). By¢ moze pewne $wiatlo w niniejszej kwestii, mogtyby rzuci¢ studia
nad zachodzacymi podobienstwami pomiedzy mysla fenomenologa i chrzescijariska
mistyka, ktorg zresztg ten bardzo sie inspirowat. Jak twierdzit bowiem sam Husserl
kluczowy impuls, pod wplywem ktérego udato mu sie odkry¢ oraz opracowac re-
dukcje fenomenologiczng, stanowita lektura Wyznarn $w. Augustyna. Ponadto filo-
zof zaczytywat sie w Mistrzu Eckharcie, twierdzac, ze cate ustepy z tekstow mistyka
mozna bytoby bez zadnej korekty przenies¢ do jego wlasnych oraz sredniowiecznym
traktatem Teologia Niemiecka, ktory wptynat na ksztalt calej niemieckiej mistyki. Hus-
serlowi nie byta obca takze mysl Mikolaja z Kuzy, $w. Anzelma oraz mistyka karme-
litanska (por. D. Cairns, Conversations with Husserl and Fink. M. Nijhoff, The Hague
1976; Hans Drisch, Lebenserinnerungen, Reinhardt, Miinchen 1951; A. Jagerschmid,
Rozmowy z Edmundem Husserlem (1931-1938)). Niestety, ze wzgledu na zbytnia rozle-
gloé¢ tematu, nie jestem w stanie nawigza¢ w zaden sposdb do owych podobienstw.
Ze wzgledu na zlozono$¢ tematu, nie jestem réowniez w stanie nawiaza¢ do badan
nad Husserlowskim pojeciem Boga, ktére sg juz w tej chwili dos¢ zaawansowane
(por. A.A. Bello, The Divine in Husserl and other Explorations, ,,Analecta Husserliana”
XCVII; L.C. Lo, Die Gottesauffassung in Husserls Phinomenologie, P. Lang, Frankfurt
am Main 2008; E. Wolz-Gottwald, Transformation der Phinomenologie. Zur Mystik bei
Husserl und Heidegger, Passagen Verlag, Wien 2009; Wilhelm Keilbach, Zu Husserls
phinomenologischen Gottesbegriff, in: W. Keilbach (herg.), Religion und Religion. Gedan-
ken zu ihrer Grundlegung, V.F. Schoninsch, Paderborn 1976; L. Landgrebe, Husserls
phinomenologischer Zugangsweg zu den Problemen der Religion, in: W. Harle, E. Wolfel
(herg.), Religion im Denken unserer Zeit, Elwert, Marburg 1986; K. Held, Gott in Edmund
Husserls Phinomenologie, ,Phaenomenologica”, 200 (5); K. Held, Phinomenologische
Begriindung eines nachmetaphysischen Gottesverstindnis, in: K. Held, T. S6ding (herg.),
Phinomenologie und Theologie, Herder Verlag, Freiburg 2009).



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 33

serl nie potrafit juz u poczatkdw swej filozoficznej pracy wyobrazic sobie
fenomenologii jako drogi do Boga inaczej, niz jako drogi $cisle racjonal-
nej'’. To przeciez rowniez troska o ksztalt oraz rzetelnos¢ myslenia filo-
zoficznego stanowita, obok religijnych motywdéw zajecia sie przez niego
filozofia, kluczowy powdd wyboru takiej, a nie innej zyciowej drogi.
Tym, co szczegolne dla fenomenologicznej drogi cztowieka do Boga
miata by¢, w Swietle powyzszego, zdaniem Husserla, proba wziecia
w nawias — w imie osiagnigcia petni obiektywnosci naszej refleksji — ca-
losci myslenia teologicznego oraz metafizycznego jako swoistego ro-
dzaju zbioréw przedzatozen, obfitujacych w pewne z gory okreslone
i nierzadko juz utarte wyobrazenia Boga. W tym sensie Husserl miat
nadzieje wzia¢ w nawias wszystkie tzw. ,,metafizyczne upiory”'® i spe-
kulatywne konstrukcje Absolutu'’, stwarzajac mozliwos¢ , przedarcia”
sie cztowieka do Niego samego. Jego zamiarem bylo zatem , przezwy-
ciezenie” Boga w jakims$ sensie nieobecnego, a przynajmniej ukrytego
pod gesta siecia metafizycznych oraz teologicznych poje¢ — Boga, ktéry
przez to jest obcy cztowiekowi, na rzecz Boga zrédiowego, ktory po-
zostaje w pewnej bliskosci wzgledem naszego bytu, gdyz w gruncie
rzeczy ,(...) jest poznawalny jako Absolut z nas samych w fenomenolo-
gicznej redukgji (...)”%. Dlatego tez w swoim liscie do Ericha Przywary,
filozof zdecyduje sie¢ zdefiniowaé swoja fenomenologie ostatecznie jako
Sciezke , ateologicznych”? poszukiwan Boga, a w rozmowach z siostra
Jagerschmid wyzna, iz jest to wrecz droga ,,do Boga bez Boga”. ,Zycie
ludzkie — wyznawat 4 wrzesnia 1935 roku — jest niczym innym jak droga
do Boga. Ja staram sie osiggnac ten cel bez dowoddéw, metod, podbu-
dowek teologii, to znaczy dojs¢ do Boga bez Boga. W swojej egzysten-
¢ji uczonego musze niejako eliminowac Boga, po to, by utorowac droge
do Boga ludziom takim, ktérzy w odréznieniu od siostry nie posiadaja
pewnosci wiary poprzez Kosciotl. Ja wiem, Ze takie moje postepowanie
mogtoby by¢ niebezpieczne dla mnie samego, gdybym sam nie byt czto-
wiekiem gleboko przywiazanym do Boga i wierzacym w Chrystusa”?.
Jak mozemy tylko mniemac, podobny zamyst — gdyby przyjrzec si¢ de-
talicznie wypowiedziom Husserla — fenomenolog pragnat wyrazi¢ juz
w punkcie 58 swoich Idei pt. ,,O wylaczeniu transcendensu jakim jest
Bog”, ktory wielokrotnie bywa btednie odczytywany jako swoistego ro-

7 Por. E. Husserl, List Edmunda Husserla do Arnolda Metzgera, ,Przeglad Filozo-
ficzny,,, Warszawa 2009 (18), s. 538; Eberhard Avé-Lallemant, Edmund Husserl zu Me-
taphysik und Religion, in: H. M. Gerlach H.-M., H. Rainer Sepp (herg.), Husserl in Halle,
Peter Lang, Frankfurt am Main 1994, s. 105.

8 E. Husserl, List Edmunda Husserla do Arnolda Metzgera, op. cit., s. 538.

¥ E. Husserl und M. Husserl, Brief an G. Albrecht, 22.X1I. 1931, op. cit., s. 79.

2 Tbidem.

2 Idem, Brief an E. Przywara,15.VI1.1932, in: HAU DOK III/VII, op. cit., s. 237.

2 A.Jagerschmid, Rozmowy z Edmundem Husserlem (1931-1938), op. cit., s. 168.



34 Monika Adamczyk

dzaju deklaracja ateizmu filozofa badz przynajmniej jako jego metodo-
logiczny nakaz, w mysl ktorego kazdy z adeptow jego metody juz u po-
czatkow swych badan powinien wykluczy¢ z nich Absolut, jesli w ogole
go nie zanegowac. Gdyby jednak zastosowanie fenomenologicznej re-
dukgji byto faktycznie kazdorazowo tozsame z aktem negacji badz wy-
kluczenia przez nas z naszych intelektualnych poszukiwan obejmowa-
nego przez nia wilasnie bytu, to badaniem czego miatby zajmowac sig
koniec konicow fenomenolog? Sensem redukgji fenomenologicznej nie
jest przeciez podwazenie w istnieniu badanej przez nas rzeczy, lecz nie-
czynienie uzytku z tezy naturalnego nastawienia, zaktadajacej z gory
owo jej istnienie®. Co wigcej, w punkcie 58 swoich Idei, Husserl twierdzi,
iz tylko takie metodologiczne postepowanie pozwoli nam faktycznie
odkry¢ Boga: jesli stanie si¢ dla nas jasna racjonalnos¢ $wiata, odkry-
jemy wraz z nig pozaswiatowa jej zasade, ktorg jest wtasnie Absolut.
,Redukcja $wiata naturalnego — twierdzit w Ideach Husserl — do abso-
lutu swiadomosci daje (ergibt) faktyczne zwiazki przezy¢ swiadomo-
Sciowych o pewnych okreslonych uksztattowaniach z wyrdznionymi
prawidlowymi uporzadkowaniami, w ktérych konstytuuje sie jako in-
tencjonalny odpowiednik pewien w sferze empirycznej naocznosci mor-
fologicznie uporzadkowany swiat (...). Wlasnie ten Swiat — jezeli chodzi
0 jego najnizsza warstwe materialng — da sie zarazem w teoretycznym
mysleniu matematycznego przyrodoznawstwa okresli¢ jako «zjawisko»
fizykalnej przyrody podlegajacej scistym prawom przyrodniczym.
W tym wszystkim tkwi jakas cudowna celowo0$¢, gdyz racjonalnose,
jaka ten fakt urzeczywistnia, nie jest racjonalnoscia, ktérej domaga sie
istota. (...) Nie fakt w ogdle, lecz fakt jako zrédto narastajacych w nie-
skoniczono$¢ mozliwosci wartosci i urzeczywistnien wartosci zmusza do
postawienia pytania o «podstawe» [tego wszystkiego — M.A.], podstawe
naturalnie nie w sensie jakiej$ rzeczowo kauzalnej przyczyny”?. Przy
czym transcendens, jakim jest Bog, jest bytem absolutnym w szczegdl-
nym sensie, gdyz jako taki transcenduje On soba nie tylko swiat, lecz
rowniez absolutne residuum, jakim jest ludzka $wiadomos$¢, nie mogac
by¢ do tej w zaden sposob redukowalnym. Mowiac inaczej, boski atry-
but absolutnosci nie jest tozsamy z absolutnoscia, ktdra cechuje si¢ nasza
Swiadomo$é®. , Tym, co nas tutaj — kontynuowat swoja mysl Husserl —
obchodzi, jest — po napomknieciu tylko o réznych grupach takich ro-

# Por. A.A. Bello, A. A, The Divine in Husserl and other Explorations, w: A.-T. Ty-
mieniecka (red.), Analecta Husserliana XCVIII, s. 27; L. C. Lo, Die Gottesauffassung in
Husserls Phinomenologie, Peter Lang, Frankfurt am Main 2008, s. 64-65.

% E. Husserl, Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii, przet. D. Gieru-
lanka, PWN, Warszawa 1975, s. 176-177.

» Por. A.A. Bello, The Divine in Husserl and other Explorations, op. cit., s. 27;
L.C. Lo, Die Gottesauffassung in Husserls Phinomenologie, Peter Lang, Frankfurt am
Main 2008, s. 63-64.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 35

zumowych podstaw dla istnienia jakiego$ pozaswiatowego «boskiego»
bytu — to, ze bylby on transcendentny nie tylko w stosunku do $wiata,
lecz oczywiscie takze w stosunku do «absolutnej» $wiadomosci. Byty-
by zatem czyms$ «absolutnym» w pewnym zupeinie innym sen-
sie niz absolut Swiadomosci, tak jak z drugiej strony bytby czyms$
transcendentnym w zupetnie innym sensie w przeciwstawieniu
do transcendensu w sensie swiata”*.

Fenomenologia jako $cista oraz racjonalna droga rozumu do Boga
miata by¢ w przekonaniu Husserla droga paralelna do drogi Objawie-
nia¥, a zatem w zadnym wypadku nie stojaca z ta w jakiejs wewnetrznej
opozycji badz napieciu. Jako taka miata by¢ ona jedynie pewnego rodza-
ju alternatywa dla cztowieka wspodtczesnego®, do ktérego w zsekula-
ryzowanym oraz zlaicyzowanym swiecie Objawienie coraz czesciej nie
potrafijuz dotrze¢, a ktéry pomimo wszystko jakos$ instynktownie moze
wciaz poszukiwaé Absolutu, bedac gotowym w swoich poszukiwaniach
jedynie do zawierzenia rozumowi. ,Moja fenomenologia — wyznawat
Husserl siostrze Adelgundis — nie pragnie by¢ niczym innym jak dro-
ga, metoda, przy pomocy ktorej wskazuje si¢ droge powrotu do Boga
ludziom, ktérzy odeszli wiasnie od chrzescijanistwa i od chrzescijanskich
kosciotow”? — ludziom, ktérych na ogot ogarnat w XX-tym wieku du-
chowy oraz egzystencjalny kryzys, bedacy w gruncie rzeczy skutkiem
wewnetrznego pekniecia w fonie nauk. Nauki bowiem, roszczac sobie
prawo do zwalczania wszelkich przesadéw, nie uczynity w oswiece-
niu oraz pozytywizmie nic innego, jak ugruntowaty kolejne i nowe,
tym razem jednak przesady naukowego swiatopogladu, stajac si¢ tym
samym forma ,racjonalizmu naiwnego”* i owocem ,leniwego rozu-
mu”?'. Z kolei, rozpowszechniajac wszedzie swdj ,zabobon faktu”*
i , przeinterpretowujac” wszystko to, co idealne®, tj. wszelkie normy,
prawa oraz wartosci na to, co wzgledne, uczynity one swiat koniec kon-
cOw bezsensownym oraz irracjonalnym, pozostawiajac cztowieka w jego
bytowaniu jemu samemu. ,Gdyby to jeszcze — komentowat cate zajscie

% Ibidem, s. 177.

¥ Por. A. Jagerschmid, Rozmowy z Edmundem Husserlem, op. cit., s. 159.

% Por. E. Avé-Lallemant, Edmund Husserl zu Metaphysik und Religion, op. cit.,
s. 107.

» A. Jagerschmid, Rozmowy z Edmundem Husserlem (1931-1938), op. cit., s. 174;
E. Husserl, List Edmunda Husserla do Arnolda Metzgera, op. cit., s. 538.

% E. Husserl, Kryzys nauk europejskich i fenomenologia transcendentalna. Wprowadze-
nie do filozofii transcendentalnej, przet. S. Walczewska, Papieska Akademia Teologicz-
na, Krakow 1987, s. 13.

31 Ibidem, s. 14.

2 Idem, Filozofia jako nauka Scista, przet. W. Galarowicz, PWN, Warszawa 1992,
s. 73.

% Por. Ibidem.



36 Monika Adamczyk

Husserl - tym, co maci nasz spokdj byta tylko teoretyczna niejasnosc¢,
co do sensu i « realno$ci» badanych w naukach przyrodniczych oraz
humanistycznych — co do tego mianowicie, w jakiej mierze poznajemy
w nich byt w ostatecznym sensie, co trzeba uznac za taki «absolutny»
byt i czy jest on w ogole mozliwy do poznania. Tym jednak, na co cier-
pimy, jest raczej najbardziej radykalna nedza zZyciowa, nedza, ktdra nie
ustaje w zadnym momencie naszego zycia. Wszelkie zycie jest zajmo-
waniem postaw, wszelkie zajmowanie postaw dokonuje sie w zasiegu
jakiej$ powinnosci, jakiej$ instancji, ktora wyrokuje o prawomocnosci
lub nieprawomocnosci zgodnie z normami pretendujacymi do absolut-
nej mocy obowiazujacej. Dopoki normy te byly nienaruszone, niezagro-
zone, ani nie wySmiane przez zaden sceptycyzm, istniata tylko jedna
kwestia zyciowa: w jaki sposdb najlepiej sprosta¢ im w praktyce. Jak
jednak jest teraz, gdy wszystkie bez wyjatku normy zostaty zakwestio-
nowane lub empirycznie zafalszowane i pozbawione swej idealnej mo-
cy?”*. Przy czym tym, co zostato zakwestionowane oraz zafatszowane
w XX. wieku przez nauki, sa nie tylko idealne normy oraz wartosci,
lecz rowniez sam byt czlowieka, ktéry w Swietle naukowej wyktadni
Swiata stat si¢ takze nagim i nic nieznaczacym faktem. Najgorsze w tym
wszystkim sg, zdaniem Husserla, nie tyle same naduzycia, ktérych do-
puscity sie nauki w swoim ujeciu rzeczy, lecz to, iz cztowiek owym nad-
uzyciom dat ostatecznie wiare, w skutek czego zarzucit on wszelkie sta-
rania, aby wydoby¢ z siebie jeszcze nie tak dawno przeczuwany przez
niego potengjal, ktory okresla przeciez jego ludzka natura. W zamian za
to, pozwolit on ogarnac¢ siebie swoistemu marazmowi i znuzeniu, jakie-
go$ rodzaj gnusnosci oraz ogdlnemu zmeczeniu wiasnym byciem. Stad
jego ciagly sceptycyzm wzgledem wszystkiego, ktéry niekiedy zradza
z siebie wrecz jakie$ nihilistyczne nastawienie wobec zycia jako takie-
go. Ow cztowiek, méwiac krétko, przestal pragnaé by¢ tym, kim winien
faktycznie by¢, tzn. nie chce stawac sie coraz bardziej soba, gdyz juz nie
wierzy, ze jest kims , wigcej” anizeli jednym z wielu zwyktych faktow —
nie wierzy ,(...) we wlasciwe mu istnienie, ktdrego nie posiada przeciez
na stale, wraz z oczywisto$cia «ja jestem», lecz ma i mie¢ tylko moze
w postaci zmagan o swa prawdeg, o to by siebie samego uczyni¢ praw-
dziwym”®. W ten jednak sposob cztowiek XX. wieku juz nie tylko mysli
podiug naukowego swiatopogladu, lecz réwniez bytuje, a 6w sposéb
istnienia w swoistego rodzaju ,naiwno-ludzkiej przytomnosci”*, kiedy
ten bierze rzeczy podtug tego tylko, jakimi te zdaja sie mu ,tu i teraz”
by¢, przyjmujac odpowiadajacy temu sposdb egzystencji, to nic innego,

3 Ibidem, s. 72-73.

% Idem, Kryzys nauk europejskich i fenomenologia transcendentalna. Wprowadzenie do
filozofii transcendentalnej, op. cit., s. 10-11.

% Idem, B IV (5) Meditation (1933), s. 37 (dalej MS B IV (5)).



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 37

zdaniem Husserla, jak naturalne nastawienie”. Tym samym naturalne
nastawienie od tej pory przestaje by¢ dla fenomenologa wylacznie ka-
tegoria epistemologiczna, przejmujac role kategorii antropologicznej,
diagnozujacej kondycje cztowieka w czyms, co mozna byloby nazwac
codziennoscig czy nawet potocznoscig jego bycia, a czego tylko jednym
z egzemplarycznych przyktadow bedzie dla Husserla kryzys cztowieka
wspotczesnego. Naturalne nastawienie jako kategoria antropologiczna
okresla¢ bedzie po prostu egzystencje cztowieka, ktéra ufundowana jest
W pewnym juz utartym, a przez to tradycyjnym sposobie percypowa-
nia rzeczywistosci, ktéry determinujac pewien z gory okreslony i w pel-
ni zgodny z soba sposob bycia cztowieka, prowadzi do tego, iz nasza
osoba staje sie ,,wewnetrznie peknieta”, gdyz nie pozostaje ona w zad-
nym zwiazku i koherencji z naszg ludzka natura®. Jest to, inaczej mo-
wiac, stan permanentnego mijania si¢ cztowieka z jego wlasnym by-
tem — stan trwania w jakiejs nieprawdzie, kiedy zdradza on na swdj
sposob samego siebie.

Pojmujac swojq fenomenologie jako droge cztowieka do Boga, kto-
ra zarazem stanowitaby odpowiedz na XX-wieczny kryzys cztowieka,
Husserl oczekiwal od niej, iz ta w gruncie rzeczy stanie sie lekarstwem
oraz terapia dla czlowieka wspodtczesnego. W ten sposob stawial on
przed nia dwa fundamentalne zadania, twierdzac iz musi ona (1) do-
prowadzi¢ na drodze dekonstrukcji sSwiadomosci potocznej do odnowy
ludzkiego myslenia tak, aby cztowiek odkryl ,ostatecznie prawdzi-
wa rzeczywistos¢” (letztwahre Wirklichkeit)® — rzeczywiste srodowisko
wydarzania si¢ jego egzystencji, ktorym jest Swiat zycia (Lebenswelt)*.
(2) Odkrywajac $wiat w jego zrédtowosci i autentycznosci, cztowiek po-
winien odkry¢ i zarazem pochwyci¢ siebie w swej prawdzie, a zatem
wewnetrznie odnowi¢ i przemieni¢ (sich wandeln) wtasny byt*. W tym
sensie fenomenologia przypominataby soba platoriska anamneze, kto-
ra jednak nalezatoby pojmowac nie jako ,(...) powtorne przypomnie-
nie (Wiedererinnerung), lecz osiagniecie harmonii z samym soba”*

% Por. Ibidem; E. Wolz-Gottwald, Die Transzendentale Phinomenologie und die phi-
losophische Mystik. Zum Durchbruch eines neuen Denkens im Spéitwerk Edmund Husserls,
Philosophisches Jahrbuch, 101 (1994), s. 109; Eckard Wolz-Gottwald, Zur Metabasis im
Spitwerk Edmund Husserls, Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 1995 (101), s. 124.

% Por. MSB121 (4), op. cit., s. 97.

¥ Edmund Husserl, Husserliana VIII, Erste Philosophie (1923/1924) Zweiter Teil:
Theorie der phinomenologischen Reduktion, herg. R. Boehm, Martinus Nijhoff, Haag
1959, s. 166 (dalej HAU VIII); por. Eckard Wolz-Gottwald, Transformation der Phino-
menologie. Zur Mystik bei Husserl und Heidegger, Passagen Verlag, Wien 1999, s. 106—
-107.

0 Ibidem.

4 HAU XLII, op. cit., s. 319; MS F I 24, op. cit., s. 80.

2 HAU XLII, op. cit.., s. 177, MS A 5 21, op. cit., s. 107.



38 Monika Adamczyk

(Selbstverstindigung) przez podmiot — proces jego identyfikacji siebie
z soba samym®. , By¢ moze — pisat Husserl okreslajac swoje naukowe
cele oraz plany — uda si¢ wykaza¢, ze catkowicie fenomenologiczne na-
stawienie i przynalezace do niego fenomenologiczne epoché sa powota-
ne ze swej natury w pierwszej kolejnosci do tego, by doprowadzi¢ do
catkowitej osobowej przemiany (personale Verwandlung) [cztowieka -
M.A.], ktéra mogtaby zosta¢ poréownana najpierw do religijnej kon-
wersji, jednakze ktdra ponadto skrywa w sobie znaczenie egzystencjal-
nej przemiany, zadanej ludzkosci jako ludzkosci”# — wewnetrznej jej
metanoi, ktora — jak zobaczymy pozniej — ma pozwoli¢ osiagnaé¢ nam
jedno$¢ (Einstimmigkeit)*®, ktora bedzie nie tylko jednoscia naszego bytu
z nim samym, lecz réwniez zarazem pewnym rodzajem koegzystencji
bytu skonczonego z wiecznym.

Redukcja fenomenologiczna
elementem ascetycznej formacji ludzkiego ducha

Husserl sadzil, iz najdonioslejszym odkryciem w ramach jego filozoficz-
nej pracy byto odkrycie redukcji fenomenologicznej jako metodologicz-
nego narzedzia, udzielajagcego nam dostepu do rzeczy samej. W swoim
liscie do Ludwiga Landgrebego z dnia 14. listopada 1936 roku zapew-
nial swojego ucznia, iz , dla prawdziwych fenomenologéw $wiat w kon-
cu wyglada catkowicie inaczej. Dopiero w redukcji fenomenologicznej
odslania sie¢ prawdziwa i nieskoficzona «metafizyczna» gtebia”*. Jedno-
czesnie fenomenolog byt przez cate swe zycie gleboko przekonany, iz
zadnemu z jego uczniéw nie udato si¢ odkry¢ wtasciwego sensu feno-
menologicznego epoché, co niejednokrotnie miewat im zreszta za zte. By¢
moze owo niezrozumienie mysli Mistrza ze strony uczniéw wyrastato
z juz wtedy silnej tendencji do odczytywania rozwazan Husserla w du-
chu teorii poznania. Tymczasem zdaje sie, ze wlasciwym przedmiotem
zastosowania redukgji fenomenologicznej miata by¢, zdaniem filozofa,
nie tyle jakakolwiek transcendentna rzecz, ktéra badamy na drodze
fenomenologicznego namystu oraz opisu, lecz sam cztowiek. Konczac
swe Medytacje kartezjarnskie Husserl pisal o tym w ten sposob: , Delfickie
stowa gnothi seauton uzyskaty nowe znaczenie (...). Trzeba najpierw stra-
ci¢ (verlieren) $wiat poprzez dokonanie epoché, by go potem na drodze

# Por. MSB121 (4), op. cit., s. 97.

#“ HAU VI, op. cit,, s. 140.

* Por. MSB121 (4), op. cit., s. 97.

4 E. Husserl, Brief an L. Landgrebe, 14.X1.1936, in: HAU DOK III/IV, op. cit., s. 361.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 39

uniwersalnej autorefleksji na powrot odzyskac. Noli foras ire, méwi Au-
gustyn, in te redi, in interiore homine habitat veritas”*.

Jesli by przyja¢ powyzsza krétka charakterystyke redukceji fenome-
nologicznej za w jakis sposdb obowiazujaca, mozna bytoby powiedzied,
iz ta jest: 1) rodzajem kontemplacji siebie oraz medytacji podmiotu na
soba samym, w ramach ktdérych ten powoli oraz stopniowo zwracatby
sie¢ ku sobie samemu (Innenwendung)*, koncentrujac swoje badawcze
i reflektujace spojrzenie tylko na nim samym. W tym sensie — jak za-
znaczat gdzie indziej Husserl — kierunek redukgji bytby tozsamy z kie-
runkiem modlitwy, poprzez ktérg cztowiek religijny szuka mozliwo-
Sci zbudowania autentycznego zwigzku z Absolutem, a przez to — jak
wierzy — mozliwosci osiagniecia zycia w jego prawdzie. ,Ow kierunek
[modlitwy — M. A.] do naszego wnetrza — pisat fenomenolog — jest para-
lelny z fenomenologicznym kierunkiem ku wnetrzu [cztowieka - MLA.],
poniewaz poprzez moje wnetrze prowadzi droga (...) dopiero do swia-
ta, do mnie samego i innego ludzkiego Dasein”®. 2) Redukcja fenome-
nologiczna stanowitaby ponadto rodzaj narzedzia, za pomoca ktérego
podmiot wrecz ,,wchodzitby” do wnetrza samego siebie w celu ,wy-
dobycia” poznania , duchowych rzeczy” ktore, jak wyznawat Husserl
w jednym ze swych listow, ,(...) jedynie z najglebszego zrddta isto-
ty ludzkiej wyplywaja i budza w $piacych duszach (in der schlafenden
Seelen) ducha”®® do poznania. Celem owej powoli dokonujacej sie tutaj
zmiany optyki widzenia rzeczy na immanentna bedzie oczywiscie osia-
gniecie stynnego Wesensschau fenomenologa, ktory jako , transcenden-
talny” oglad rzeczy przypominatby widzenie opisywane juz niegdys
przez mistykéw. ,Poznanie ogladowe — definiowat wglad ejdetyczny
Husserl — jest rozumieniem, ktére stawia sobie za cel doprowadzenie
rozumowania wiasnie do rozumienia. Rozumowaniu nie wolno tutaj
wtracac sie i przemycac swoich wystawionych in blanco papieréow bez
pokrycia miedzy takie, ktore maja wartos¢, zas jego metoda wymienia-
nia i przeliczania, ktéra opiera si¢ tylko na bonach skarbowych «i w ten
sposob — mozna by tez powiedzie¢ — ratuje swoje weksle» zupelnie nie
wchodzi tutaj w gre. Zatem mozliwie mato rozumowania, ale mozliwie
czyta intuicja (infuitio sine comprehension); faktycznie nawigzujemy do
sposobu wyrazania si¢ mistykow, gdy ci opisuja oglad intelektualny nie
bedacy wiedza rozumowa. Cata za$ sztuka polega na tym, by dopuscic¢
do glosu ogladajace oko i wylaczy¢ przy tym wszystkie splecione z ogla-

¥ Idem, Medytacje kartezjarskie, przet. A. Wajs, PWN, Warszawa 1982, s. 236.

% Por. HAU XLII, op. cit., s. 246; K. Held, Lebendige Gegenwart, in: Phaenomenolo-
gica 23, Martinus Nijhoff, Haag 1966, s. 180.

¥ HAU XLII, op. cit., s. 247; E 11 9, Enthiillungsgang der universalen Teleologie als
Gang der gesamten Konstitution von den Anfingen an, 1930-1931, s. 22.

% E.Husserl, Brief an A. Jigerschmid, 18.X.1936, in: HAU DOK III/IV, op. cit., s. 169.



40 Monika Adamczyk

daniem domniemanie transcendujace, rzekome posiadanie [czego$] jako
wspodtdanego, [wytaczy¢] to, co wspotmyslane i ewentualnie to, co do-
datkowo winterpretowane przez dotaczajaca sie refleksje”'. 3) Z racji
tego, iz owo ,,wchodzenie” podmiotu do wnetrza siebie musi przebiegac
wedtug scisle okreslonych, metodologicznych krokéw, przewidzianych
w ramach samej redukgji, to ona sama moze przypomina¢ nam proces
powolnego oraz systematycznego uwalniania (Befreiung)®* naszej Swia-
domosci z tego, co dla badanej przez nas wtasnie rzeczy przypadkowe
oraz wzgledne — proces ,,0czyszczania” naszego myslenia z potoczne-
go ujecia rzeczy. Przy czym jako taki, 0w proces, zgodnie z zamystem
Husserla, ma dokonywac si¢ nie tylko na poziomie poznawczym naszej
egzystencji, lecz rowniez bytowym™, gdyz jak filozof wspomina krét-
ko i zdawkowo, w ramach przeprowadzonego przez nas fenomenolo-
gicznego epoché ma dochodzi¢ do zogniskowania, a nastepnie osadzania
calej naszej duchowej aktywnosci, a zatem nie tylko myslenia, lecz row-
niez przezywania czy dzialania w nas samych®. Zdaniem fenomeno-
loga, w wyniku redukcji stawatoby sie po prostu mozliwym zebranie
i kumulacja owej aktywnosci w naszym wnetrzu w ten sposob, iz nasze
duchowe sity osiagnetyby okreslony stopien napiecia (Kraftspannung)®,
ktory prowadzitby nastepnie do ,koncentracji” naszego ducha w nim
samym oraz na tej drodze do swoistego jego pogtebienia (zentrale Vertie-
fung des Geistes)®*. Owo pogtebienie naszego ducha nie jest jednak moz-
liwe, jesli ,,wzigeciu w nawias” nie ulegna nie tylko poszczegolne tresci
poznawcze, ktérymi ,karmi si¢” nasza Swiadomos¢, lecz rowniez kon-
kretne momenty naszej egzystencji, a mianowicie te, gdy nasza ducho-
wa aktywnos¢ koncentruje sie bardziej ,na zewnatrz”, a w tym sensie
,Ppoza” nami, tj. poza naszym zrédtowym ja. Chodzi tutaj zatem o prze-

>l E. Husserl, Idee fenomenologii. Pie¢ wyktadéw, przet. J. Sidorek, PWN, Warszawa
1990, s. 76. Swoje Wesensschau Husserl porownywat rowniez do poznania intelektu-
alnego opisywanego przez Mikotaja z Kuzy. Charakteryzujac istote poznania racjo-
nalnego pisat ,Wyzej od tego racjonalnego poznania znajduje si¢ intelektualne [uje-
cie rzeczy — M.A.], ktdre «ratio sine dissensu», «visio mentalis», «intuitio». To wszystko
zdaje sie by¢ niczym innym jak wgladem ejdetycznym” (E. Husserl, Husserliana. Erste
Philosophie (1923/1924.) Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, Bd. VII, Martinus Nijhoff,
Haag 1956, s. 330).

2 Por. HAU VI, op. cit. 60; E. Husserl, A V 22, Universale Ethik. Wissenschaft und
Leben. Wissenschaft und Ethik — Theorie und Praxis, mythische und wissenschaftliche Welt-
betrachtung; Philosophisches Leben (1931), s. 49 (dalej MS A V 22).

% Por. E. Wolz-Gottwald, Transformation der Phinomenologie. Zur Mystik bei Hus-
serl und Heidegger, op. cit., s. 153.

% HAU XLII, op. cit,, s. 236; MS A V 21, op. cit. s. 54; Por. E. Wolz-Gottwald,
Die Transzendentale Phiinomenologie und die philosophische Mystik. Zum Durchbruch eines
neuen Denkens im Spitwerk Edmund Husserls, op. cit., 104-105.

» HAU XLII, op. cit., s. 236; MS A 'V 21, op. cit. s. 54.

% Por. Ibidem.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 41

kroczenie siebie na drodze juz nie tylko spekulatywnych ¢wiczen, ale
takze $cisle duchowych praktyk w swoim sposobie bytowania®. Inaczej
mowiac, celem niniejszych zabiegdw jest przezwyciezenie naszego ,ja
powierzchniowego” (das obere Ich)%®, ktére w porzadku ontologicznym
jest naszym ,ja nizszym” (niedriges Ich)® na rzecz ,ja wyzszego” (das
héhere Ich)®, tj. ja glebinowego” (unteres Ich)®'. Tym, do czego tutaj do-
chodzi, jest po prostu swoiste ,,zawezanie” ludzkiego ducha w jego byto-
waniu jedynie do ,,prawdziwej i rzeczywistej sobosci” (die wahre und wir-
kliche Selbst)®* cztowieka tak, aby ten zostal sam na sam ze sobg samym,
osiagajac tym sposobem wewnetrzng pustke. Przy czym, jesli wzigciu
w nawias podlega¢ ma nasze ,ja powierzchowne”, to redukgje fenome-
nologiczna mozna odczytywac w gruncie rzeczy réwniez 4/ jako rodzaj
¢wiczenia sie cztowieka w jego umieraniu. To wtasnie by¢ moze z tego
wzgledu filozof nadmienia w jednym ze swych pism krétko, iz celem
fenomenologicznej pracy podmiotu nad soba samym bytoby ostatecznie
osiagniecie mistycznego stanu bycia niezwigzanym (ledig) — niezwiaza-
nym z niczym, tj. takze sobg samym®. , Prawdziwym obowigzkiem jest
bycie niezwigzanym (...) i nie stanowi to zadnej przyjemnosci”*, doda-
jac gdzie indziej ,,cata cnota realizuje si¢ w tym, by siebie samego jako
osobe zapomnie¢”®. W tym sensie cztowiek musi przezy¢ , transcenden-
talng Smierc¢” samego siebie (der transzendentale Tod)®, tj. musi zdoby¢
sie na akt negacji i wyparcia sie siebie — siebie w swej nieautentyczno-
Sci i swym wewnetrznym zaktamaniu. Przy czym owa duchowa $mier¢
czlowieka musi by¢ tutaj zarazem tozsama z jego , transcendentalnymi

 Por. Eckard Wolz-Gottwald, Transformation der Phinomenologie. Zur Mystik bei
Husserl und Heidegger, op. cit., s. 108-109.

% HAU XLII, op. cit., s. 423; MS A V 21, s. 18.

¥ HAU XLIJ, op. cit., s. 468.

0 Ibidem.

¢ HAU XLII, op. cit., s. 423; MS A V 21, op. cit., s. 18.

¢ HAU VI, op. cit,, s. 264.

% Teorie bycia niezwigzanym z niczym tworczo rozwijali Mistrz Eckhart oraz
inspirujacy sie jego mysla autor sredniowiecznego traktatu Teologia Niemiecka. Obaj
rozpatrywali oni 6w stan w Swietle koncepcji Abgeschiedenheit (por. Mistrz Eckhart,
Kazania, przet. W. Szymona, ,W drodze”, Poznan 1986; idem, Traktaty, przet. W. Szy-
mona, ,W drodze”, Poznan 1987; Frankfurtczyk, Teologia niemiecka, przet. P. Augusty-
niak, Fundacja Hrabiego Cieszkowskiego, Warszawa 2013). Co ciekawe, na ewentu-
alne podobienstwa miedzy redukcja fenomenologiczna, a refleksjq Mistrza Eckharta
zwraca rowniez swoja uwage B. Welte (Por. B. Welte, Meister Eckhart. Gedanken zu
seinen Gedanken, Herder Verlag, Freiburg 1979).

¢ HAU XLII, op. cit., s. 397, MS A 121, op. cit., s. 90.

% E. Husserl, MS F I 24, Formale Ethik und Probleme der ethischen Vernunft (1909—
-1923), s. 47 (dalej MS F 1 24).

% Idem, Zur phinomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935), Bd.
XXXIV, herg. S. Luft, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht: 20002, s. 475 (dalej
HAU XXXIV).



42 Monika Adamczyk

narodzinami” (transzendentale Geburt)”, tj. momentem, kiedy ten zra-
dza siebie z niego samego do nowego bycia. W jej wyniku danym jest
mu zaczac przeciez wies¢ zycie, ktore jest ,zyciem ukonstytowanym
z wnetrza”® niego samego, gdyz majacym swe zrodia jedynie w jego
,pra-ja”’, do ktérego, na drodze ,ogotocenia” jego wiasnego bytu naj-
pierw z wszystkiego tego, co wzgledem niego zewnetrzne i wzgledne,
a nastepnie pod pewnym okre$lonym wzgledem réwniez i z niego sa-
mego, doprowadzita go wiasnie redukcja fenomenologiczna. W tym tez
sensie ,,(...) gdyby pojmowac¢ narodziny (Geburt) pewnego ja, a w tym
momencie koniecznie ja Spiacego czy przytomnego, a w kazdym razie
stajacego si¢ przytomnie zycia, jest mozliwe do przyjecia, ze po $nie
u poczatku (jesli sen powinien by¢ poczatkiem dopiero rodzacego sig
ja) wszelako musi nadej$¢ przytomnosc”®, ktora identyczna jest z nasza
calkowita wewnetrzng przemiana, umozliwiajaca nam osiagniecie siebie
w pelni swego bycia i totalnosci wlasnej osoby. Doswiadczajac mianowi-
cie $mierci samego siebie nie czynie nic innego jak raz na zawsze ,,ukon-
stytuowuje siebie wewnetrznym wartownikiem” (mich als inneren Posten
ansetzen)’® mego bytu, ktdry trwa ze soba samym w szczegodlnego rodzaju
,wewnetrznej zazylosci” (eigene Innerlichkeit)”, gdyz stata osia wydarza-
nia sie jego egzystengji jest tylko i wylacznie jego autentyczne ja™.
Stawiajac przed cztowiekiem zadanie powolnego oraz stopniowe-
go ¢wiczenia si¢ w konstytuowaniu siebie podtug prawdy witasnego
bytu, fenomenologia bywa miejscami odczytywana przez jej tworce
jako rodzaj , wewnetrznej praxis” (innere praxis)” oraz ,troski o same-
go siebie” (Selbsterhaltung)’ cztowieka. Bowiem zadanie, jakie stawia
ona przed nami, to zadanie wydobycia czy wrecz , wyluskania” z naj-
glebszych poktadéw nas samych, na drodze zaréwno spekulatywnych
jak i duchowych praktyk, naszego ,pra-ja”, ,z” ktérego i ,w” ktorym
powinna wydarzac si¢ cata nasza egzystencja, gdyz tylko wtedy moz-
na powiedzie¢, iz faktycznie zyjemy , prawdziwie wiasnym zyciem”
(orginal eigenes Leben)”™. Co jednak istotne, chociaz wewnetrzna metanoia
czlowieka, do ktorej tutaj dochodzi, w znacznej swej czesci jest wynikiem
jego dlugotrwatej oraz zmudnej pracy nad sobg samym przewidzianej

7 Ibidem.

% HAU V], op. cit., s. 116; por. E. Wolz-Gottwald, Transformation der Phinomenolo-
gie. Zur Mystik bei Husserl und Heidegger, op. cit., s. 114.

% HAU XXXIV op. cit., s. 470.

7 HAU XLII, op. cit., s. 315, MS F 24, op. cit., s. 71.

' HAU XLII, op. cit., s. 246; MS EIII 9, op. cit., s. 22.

72 Por. E. Wolz-Gottwald, Zur Metabasis im Spitwerk Edmund Husserls, op. cit.,
s. 122.

7 HAU XLII, op. cit., s. 213.

7 MSBI21 (4), op. cit., s. 40.

7 HAU VI, op. cit,, s. 258.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 43

w ramach redukcji fenomenologicznej, to —jak sam Husserl o tym wspo-
mina — jest ona ostatecznie , boska faska”’®. Oznacza to, iz fenomenolo-
gia w naszym stawaniu si¢ soba jest zdolna doprowadzi¢ nas jedynie
do pewnej okreslonej granicy, ktorej przekroczenie nie jest juz zalezne
od naszych skoniczonych, ludzkich sit. W tym tez sensie filozof méwi
tutaj o tym, iz cztowiek zostaje raczej , wciagnietym” (hineingezogen)”
W swoja wewnetrzng przemiang, zdajac sobie zarazem sprawe, iz tym
samym przed jego fenomenologia otwiera sie perspektywa jakiego$ , po-
nadracjonalizmu” (Uberrationalismus)’®, ktorego nigdy wczeéniej nie byt
on swiadom. Zdaje si¢ jednak, ze tak musiato by¢, skoro w przekonaniu
Husserla nasze ,,ukryte ja”” jest tozsame z ,wiecznym Dasein” cztowie-
ka, bedacym — co wiecej — naszym ,ja etycznym” (ethisches Ich)¥, ktdre
jako takie trwa w szczegolnego rodzaju jednosci z samym Absolutem.

Jedno$¢ bytu skoiiczonego z bytem wiecznym
w ich dziataniu na rzecz dobra.
Teodycealny wymiar fenomenologii

Postulowany przez Husserla wysitek wycofania si¢ cztowieka do wia-
snego wnetrza i osadzenia swojego istnienia w glebi swego bytu miat na
celu nie tyle wycofanie si¢ przez niego ze Swiata zewnetrznego i oddanie
sig jakiejs spekulatywnej czy kontemplatywnej formie zycia, lecz szcze-
golnego rodzaju dzialalnos¢ etyczna podejmowana ,z” wnetrza nas
samych, ktora bedzie miala miejsce ,tu i teraz”. W tym kontekscie pisat
Husserl: ,Nie poprzez zycie pustelnicze, odosobnienie (Absonderungen),
czyste, wznioste mysli i spekulacje, lecz poprzez dziatanie w spoteczen-
stwie i na rzecz niego, realizuje si¢ w petni swdj obowiazek (Pflicht), wy-
petnia cztowiek prawdziwie swe przeznaczenie”®'. Z kolei owym prze-
znaczeniem czlowieka jest zadanie wydobywania wpisanego w nature
$wiata dobra.

,Naiwno-przytomne” bycie czlowieka ma, zdaniem Husserla, to do
siebie, iz temu zdaje sie, ze swiat, ze wzgledu na doswiadczane przez
niego bol oraz cierpienie, krzywde oraz biedeg, gtupote czy egoizm dru-

7 HAU XLII, op. cit,, s. 236; MS A 5 21, op. cit., s. 54; por. K. Held, Lebendige
Gegenwart, op. cit., s. 183.

7 HAU VI, op. cit., s. 104.

78 Ch. Jamme, Uberrationalismus gegen Irrationalismus. Husserls Sicht der mythischen
Lebenswelt, in: Ch. Jamme, O. Poggeler, Phinomenologie im Widerstreit, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1989, s. 76.

7 E.Husserl, AV 21, Ethisches Leben. Theologie — Wissenschaft (1924-1927), s. 49.

8 HAU XLII, op. cit., s. 307; MS F I 24, op. cit., s. 72.

81 MSF 124, op. cit. s. 47.



44 Monika Adamczyk

giego czlowieka, wreszcie mozliwos¢ jego wlasnego niebycia, przesyco-
ny jest na wskros ztem. Dlatego niejednokrotnie cztowiek pragnie sobie
samemu zadac pytanie, czy aby nie jest tak, ze ,(...) zycie w Swiecie jest
urojeniem; jest bezcelowe i nic z niego nie wynika? Nie potrafie mego zy-
cia oraz $wiata w spotecznosci ludzkiej ostatecznie afirmowac. Mégibym
to uczynic¢ jedynie wowczas, gdybym wierzyt w sens swiata. «Teore-
tycznie» nie mam «ku temu» zadnego powodu. Na gruncie doswiad-
czenia niczego nie moge tutaj wykaza¢ (Kant); doswiadczenie uczy, ze
jesli czasami co$ w pojedynczych przypadkach uda sie zrealizowag,
w catosci przeciez jest to niemozliwym. Nic nie jest ostatecznie wazne,
wszelka ostatecznos¢ jest wzgledna”®. Owo doswiadczenie zta przybra-
1o na sile zdaniem fenomenologa zwtaszcza w XX-tym wieku, kiedy to
w $wietle utylitarystycznej oraz relatywistycznej wyktadni naukowego
Swiatopogladu, rzeczywistos¢ zostala juz zupeinie pozbawiona swej
idealnosci, tj. , ptaszcza nieskonczonosci jako nieskonczonej doskona-
fosci”®, ktorym okryt ja niegdys jej Stworca. Przy czym Husserl widzi
w tej sytuacji jedynie jedno wyjscie, bowiem nawet jesli ,,$wiat lubi by¢
pieklem i lubi sprowadzac oceng znaczenia siebie samego w swej catosci
do braku jakiej$ sumy koricowej pozytywnych wartosci — do braku ja-
kiejs niezmiennej pozytywnej ich nadwyzki [i w ogdle — M.A.] do braku
jakis trwatych wartosci, ja opieram si¢ temu piektu i spelniam moj «obo-
wigzek»"#. W ten sposob kolejny raz w mysleniu filozofa dochodzi do
swoistego przesuniecia znaczenia fundamentalnych dla jego refleksji
kategorii, gdyz Husserl zaczyna interpretowac od tej pory ,ja powierz-
chowne” cztowieka jako ,ja upadte” (das verfallende Ich)® lub wrecz jako
.ja grzeszne” (siindiges ich)®, ktére zawinito tym, iz bytujac z samej swej
natury ,,z dala” od naszego zrédtowego ja, bo w pewnym sensie ,,poza”
nim, sprawia ono, iz mijamy si¢ z naszym absolutnym sollen, ktdre okre-
$la 0w najglebszy wymiar naszego bytu. W ten sposob kategoria natu-
ralnego nastawienia opisujaca ,naiwno-przytomne bycie” naszego ,ja
powierzchownego” nabiera w rozwazaniach Husserla jeszcze szerszego
antropologicznego znaczenia. Fenomenolog nie omieszka zdefiniowac
owego bycia nawet jako postaci duchowej choroby (Krankheit)®, trawia-
cej od wewnatrz nasze nieautentyczne ja, ktére zdaje si¢ w tym wszyst-
kim by¢ martwe juz za zycia, gdyz ,Kto odstepuje od dobra jest tym
niejako, ktéry ulega $mierci (...). On w jakims sensie praktykuje samo-

8 HAU VIIJ, op. cit., s. 355.

8 HAU XLII, op. cit., s. 429; MS E 111 4, Teleologie, 1930, s. 6 (dalej MS E III 4).
8 Por. HAU XLII, op. cit., s. 310-311; MS F 124, op. cit. s. 75.

% HAU XLII, op. cit., s. 395; MS F 1 24, op. cit., s. 52.

8 Ibidem.

8 Por. HAU XLII, op. cit. s. 301; MS F I 24, op. cit., s. 69.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 45

bojstwo (Selbstmord), zyjac tak jakby owo samobdjstwo usprawiedliwiat
i przez to konsekwentnie dopuszczat sie go”®.

Zapyta¢ mozna byloby jednak, dlaczego Husserl upiera si¢ przy
tym, iz w nature $wiata wpisane jest raczej dobro, a nizeli zto? Dla fe-
nomenologa odpowiedz jest tutaj prosta. Przekonany jest on miano-
wicie o tym, iz czysta wola dobra (Wille zum Guten), a wrecz samym
najwyzszym Dobrem, ktore wciaz udziela si¢ Swiatu i nieustannie soba
go obdziela, jest Bog¥. ,Najwyzszym sensem bytu — pisat fenomeno-
log — jest dobro i to ono jest przedmiotem boskiej aktywnosci, na ktora
ukierunkowane jest cale boskie dziatanie. Boska aktywnosc¢ jest boska
wola bycia rzeczywista (Real-sein-Wollen Gottes)”®. Co jednak istotne,
Husserl zakitada dynamiczng nature Absolutu, sadzac iz Ten udzie-
lajac sie Swiatu tak, iz wszystko wrecz ,tetni” Jego wiasnym zyciem,
wciaz sie w swoim byciu dzieje, stajac sie coraz bardziej soba. To z ko-
lei nie bytoby mozliwe, gdyby nie byt stworzony, , poprzez” ktéry oraz
,w” ktorym Absolut dazy do osiagniecia swojej petni. ,Bég — twierdzit
Husserl — jest wszedzie — boskie Zzycie zyje we wszelkim zyciu. (...) Cata
rzeczywisto$¢ doswiadczalna i kazda posta¢ skonczonej duchowosci
sq obiektywizacja Boga (Objektivation Gottes) — rozwinieciem boskiego
dziatania (Entfaltung der gottlichen Tiitigkeit)”®'. W ten sposdb jest On pa-
radoksalnie doskonatoscia, ktora wciaz dazy do swojej entelechii — do-
skonatoscia jednak szczegdlna, gdyz ,(...) poza Nim nie istnieje «nic»;
On konstytuuje wszystko, a irracjonalna materia nie jest uksztattowana
rzecza, lecz wcigz materig. Swiat posiada swdj sens z Boga, a ponadto
jest «niczym»”2. W tym sensie wszystko istnieje ,z” Niego i , dzigki”
Niemu, chociaz On, pomimo iz Jego zycie tetni ,w” tym wszystkim, jest
niczym z tego®. Stworzenie bowiem nie jest jedynie przypadtoscia Boga,
gdyz On nie jest jedna, wszechobejmujaca wszystko substancja. Bog jest
,ponad” i ,poza” wszelkim bytem, bedac jedynie absolutna Dobrocia
i tak jak jest On najwyzszym Dobrem, tak tez wszystko inne jest jedynie
dobre, bedac Jego epifania. Tym, co z kolei wyjawia Go w sposo6b najdo-
skonalszy w $wiecie, jest sam cztowiek, ktéry w sposob swiadomy oraz

% HAU XLII, op. cit. s. 439; MS EIIl 4, op. cit., 16.

% Por. HAU XLII, op. cit., s. 168; MS B II 2, op. cit., s. 27; Frakfurtczyk, Teologia
Niemiecka, op. cit., s. 86-87. Pojmujac Boga jako absolutne Dobro, ktore udziela sie
catemu stworzeniu, Husserl podaza - jak sadze — tropem myslenia Frankfurtczyka
na co wskazuje uderzajace podobienstwo formutowanych przez niego mysli.

% HAU XLII, op. cit., s. 168, MS B II 2, op. cit., s. 27; por. Frakfurtczyk, Teologia
Niemiecka, op. cit., s. 86-87.

1 HAU XLII, op. cit,, s. 168; Edmund Husserl, B II 2, op. cit,, s. 27; Frakfurtczyk,
Teologia Niemiecka, op. cit., s. 68.

2 HAU XLII, op. cit., s. 336-337; MS F 1 24, op. cit,, s. 41; por. Frakfurtczyk, Teolo-
gia Niemiecka, op. cit., s. 101.

% Por. K. Held, Lebendige Gegenwart, op. cit., s. 183.



46 Monika Adamczyk

dobrowolny, z wlasnej natury ,ciazy” calym swym bytem ku dobru,
pragnac Go w $wiecie coraz bardziej pomnazac. Dlatego, wowczas kiedy

odkrywam, a nastepnie urzeczywistniam w swiecie na drodze swego
etycznego dziatania dobro, mozna powiedzie¢, iz ,z wtasnej natury
jestem zjednoczony z Bogiem, poniewaz krocze po boskich sciezkach”®,
a owa jedno$¢ naszego dziatania, to jednos¢ naszego chcenia, kiedy moja
wola staje si¢ swoista mozliwoscia ziszczenia si¢ boskiej woli. ,Bog
jako wola dobra — wyznawat Husserl —jest ostateczna rzeczywi-
stoscia (...). W ten sposdb Bog osiaga swoja pelna realizacje. (...). We
wszystkim co jest szlachetne oraz dobre, ktdre w sobie urzeczywistniam,
jestem zatem spetniajaca si¢ boska wolg (...)"*.

Co ciekawe, egzystencja czlowieka wydarzajaca si¢ z naszego
,wiecznego Dasein”, ktéra Husserl bedzie nazywat po prostu ,zyciem
etycznym” (ethisches Leben)®, w jego przekonaniu otwiera zarazem nasz
byt na doswiadczenie nieskonczonosci do tego stopnia, ze mozliwym
jest, iz na jej gruncie dojdzie do osiagniecia unii mistycznej cztowieka
z Bogiem. Husserl wspomina bowiem o takim rodzaju zjednoczenia
bytu skoniczonego z bytem wiecznym, kiedy ten co prawda wspoét-dziata
z Bogiem na rzecz urzeczywistniania dobra, wspot-pragnac jego dal-
szego ziszczania, ale to bardziej Absolut dziata w nim, anizeli on sam?”.
Cztowiek w tym szczegdlnym momencie zostaje po prostu ,przenik-
niety” (hindurchdrangen)® przez Boga, przez co jego byt ogarnia spokdj,
a cata dotychczasowa aktywnos¢ jego ducha ulega swoistego rodzaju
,wyciszeniu” i ,zawieszeniu”: ,Teraz jestem wyciszony, teraz $pie — ko-
mentowat cate zajscie Husserl — po czym, kiedy skosztuje tego jedynego

% HAU XLII, op. cit., s. 236; MS A V 21, op. cit., s. 54.

» HAU XLII, 2014, op. cit., s. 168; MS B 11 2, op. cit,, s. 27; por. Frakfurtczyk, Teo-
logia Niemiecka, op. cit., s. 68.

% HAU XLII, op. cit., s. 321; MS F 1 24, op. cit,, s. 71. ,Etyczna forma Zycia” czto-
wieka to dla Husserla zarazem ,zycie rozumne”, gdyz ,rozumnym jest moje zycie
oraz postepuje rozumnie w sferze praxis, wtedy kiedy chce tego, co najlepsze (...) kie-
dy kieruje wola, tak aby ta nie pozwolila mi nigdzie indziej dazy¢, nic innego czyni¢
i nic innego chciec¢ jak tylko to, co najlepsze” (HAU XLII, 2014: 327; MS F I 24, 1931:
71). Tego typu idee zycia etyczno-rozumnego zaproponowali nam zdaniem Husserla
juz Grecy, ktorzy mieli by¢ przekonani o tym, iz miedzy mysleniem a byciem czto-
wieka, wiedza a zyciem etycznym zachodzi gleboki zwigzek, bowiem rozum posia-
dajac zdolno$¢ mierzenia bytu podlug absolutnej prawdy, stanowi jako taki nie tylko
normatywne zrddlo naszego myslenia, lecz rowniez postepowania. Zaproponowany
nam przez Grekow sposob bycia fenomenolog nazywa ,filozoficzng forma istnienia”
badz egzystencjq , okreslong przez rozum filozoficzny” (por. E. Husserl, Kryzys nauk
europejskich i fenomenologia transcendentalna. Wprowadzenie do filozofii transcendentalnej,
op. cit.,, 5. 51 13).

7 Por. K. Held, Lebendige Gegenwart, op. cit., s. 182-183.

% Por. HAU XLII, op. cit,, s. 235; MS A 5 21, op. cit., s. 54; Frakfurtczyk, Teologia
Niemiecka, op. cit., s. 68.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 47

w swoim rodzaju spokoju, powrdce do mego bycia aktywnym”®. W tym
wlasnie momencie to raczej ,Bog méwi w nas”'", a ja ,jestem kierowa-
ny” przez Niego (geleitet durch Gott)'"! oraz to On ,we” mnie umitowuje
stworzenie, wskutek czego wtasciwie , przez moje serce, poprzez moje
pulsujace zycie przenika Jego zycie — mitos¢ Boga i Jego umitowanie
Swiata”!'®. Co wigcej, unia mistyczna cztowieka z Bogiem jako taka miata,
w przekonaniu Husserla, skutkowac zrodzeniem sie ludzkiego bytu na
jeszcze wyzszym albo glebszym poziomie naszego ducha, anizeli ,zycie
etyczne”, a to oznacza, iz Husserl dopuszczat jeszcze inny sposéb bycia
cztowieka, ktory bylby ukonstytuowany w najgtebszym wymiarze jego
bytu, jakim jest jego ,autentyczne ja”'®, ktory okreslat on jako ,zycie
btogostawione” (seliges Leben)'™. Owo zycie wiazatoby sie dla fenomeno-
loga ze zbawieniem (Seligkeit) cztowieka osigganym w bezpieczenstwie
udzielanym mu przez Boga (die Seligkeit in Gottesgeborgenheit)'®, bedac
jednak jako takie swoistym pogtebieniem , etycznej formy zycia”, az do
jej granic. Chodzi tutaj bowiem o zbawienie cztowieka pojmowane jako
nieskonczona aktywnosé, tj. nigdy nie znajdujace swego kresu ani ja-
kiegokolwiek wytchnienia , przedzieranie” (zerbrechen) si¢ przez to, co
w $wiecie przypadkowe oraz wzgledne w strong tego, co mu konstytu-
tywne i przyrodzone'®.

O ile ,zycie btogostawione” jest sposobem bycia, ktore z definicji
musi by¢ dostepne nielicznym, o tyle , etyczna forma zycia” bedzie zda-
niem Husserla mozliwoscia, ktdra nie jest az tak daleka czlowiekowi,
bedac przeciez rowniez pewna forma trwatego zjednoczenia cztowieka
z Absolutem w ich chceniu oraz dziataniu. Jako taka, bytaby ona nazna-
czona dzialaniem na przekor ,temu” swiatu, badz ztu, ktére wyjawia
si¢ nieustannie w nim, definiujac nasz sposdéb jego przezywania oraz
percypowania. W ten jednak sposéb owo bycie bytoby wyrazem hero-
icznej walki cztowieka — walki, ktora jest niczym innym jak rodzajem
teodycei oraz kosmodyecei. ,,Walka (Kampf) — twierdzit Husserl - z glu-
pota, bezsensem i egoizmem. Takze i to czesto podlega pojeciu przypad-
ku. Wielki i pigkny plan, ogromna praca zycia moga zosta¢ zniweczone
poprzez to, iz zycie rozumne cztowieka dobrego zostaje skonfrontowane
z egoizmem i ztosliwoscig drugiego. Wojna (Krieg), w ktdrej pada ofiara

% HAU XLII, op. cit.,, s. 235; MS A 5 21, op. cit., s. 54; por. Frakfurtczyk, Teologia
Niemiecka, op. cit., s. 89.

100 E. Husserl, Husserliana. Aufsitze und Vortrige, Bd. XXVII, herg. S. Ijsseling, Dor-
drecht, 1989, s. 234.

100 Tbidem.

102 MS A 521, op. cit., s. 47.

15 HAU XLII, op. cit., s. 394; E. Husserl, A V 21, op. cit,, s. 15.

104 HAU XLII, op. cit. s. 201; MS F 1 24, op. cit., s. 71.

15 Por. MS B 121 (4), op. cit., s. 33.

106 Por. HAU XLII, op. cit., s. 403 i 486.



48 Monika Adamczyk

przede wszystkim to, co najlepsze. Teodycea. Kosmodycea”'"””. Co jed-
nak ciekawe, owej wojny ze zlem nie prowadzimy nigdy w pojedynke,
gdyz jako takie ,zycie etyczne” nie jest ,, zyciem etyczno-solipsystyczny-
m”'%, lecz zyciem wspolnotowym. Tym, co charakterystyczne dla owego
,nowego” zycia jest to, iz ,.etyczna wspolnota” (ethische Gemeinschaft)'®,
ktora na jego gruncie sie¢ konstytuuje, to wspolnota, w ktorej pozosta-
jemy wszyscy w sobie wzajemnie skryci (...), tak iz moje ,ja etyczne”
»(...) nie tyle poza (aufler), lecz w (in) innych zyje (poprzez (durch) ich
wlasng wole chce, poprzez ich wtasna [etyczna — M.A.] wartos¢ dziata),
a w jednosci i zwiazku chcenia oraz bycia z innymi tworzy wspdlnote,
ktora dziata”'°. Tym sposobem fenomenologia w przekonaniu Husserla
miata umozliwia¢ zrodzenie si¢ ogolnoludzkiej wspdlnoty etycznej, ktora
jest w gruncie rzeczy ,etycznym zwiazkiem miedzy chrzescijaninem,
a chrzescijaninem”'" — wspolnoty, ktéra podejmujac si¢ teodycei, przy-
nalezy cala do Boga (Gottesmenschentum)''2.

A%

Probujac odczytac fenomenologie jako sposob autokonstytucji podmio-
tu — droge ¢wiczenia si¢ we wlasciwym nam sposobie bytowania, ktore-
go zrodtem bytoby wtasciwy nam status ontologiczny, tj. nasze , pra-ja”,
probowatam zwrdci¢ uwagg, iz istnieje mozliwos¢ innej interpretacji fe-
nomenologii anizeli w duchu teorii poznania — interpretacji, ktéra zdaje
sie by¢ rowniez w pelni zbiezna z zamystem czy przynajmniej ogélnymi
intuicjami jej tworcy. Idac tym nowym tropem interpretacyjnym, feno-
menologie nalezatoby rozumiec jako rodzaj pracy jej adepta nad soba sa-

107 HAU XLII, op. cit., s. 317-318; MS F 1 24, op. cit., s. 79.

18 HAU XLII, op. cit., s. 312; MS F I 24, op. cit., s. 76.

19 HAU XLII, op. cit., s. 314; MS F 124, op. cit., s. 78.

10 Tbidem.

" E. Husserl, Husserliana, Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit, Zweite Teil:
1932-1938, Bd. X1V, herg. I. Kern, Martius Nijhoff, Haag 1973, s. 175. W $wietle teo-
rii , etycznej wspolnoty,,, ktdra nakresla nam tutaj Husserl dochodzi kolejny raz do
przesuniecia znaczen podstawowych dla jego mysli poje¢. Chodzi tutaj doktadnie
o kategorie intersubiektywno$ci oraz wczucia. Intersubiektywnos¢ jest bowiem od
tej pory, méwiac fenomenem oznaczajacym to, co wydarza si¢ miedzy czlonkami
,etycznej wspdlnoty”, ktora ukonstytuowata sie na gruncie wezucia, kiedy to jeden
podmiot wczuwa sie¢ w drugiego, probujac z nim wspd-mysle¢ oraz wspol-dziata¢
na rzecz dobra. Warunkiem jako takim owego wczucia dla Husserla jest mitos¢, stad
tez ,etyczna wspolnote” bedzie on nazywat ,, wspolnota milosci (Liebesgemeinschaft)”
(por. Ibidem, s. 175-176; A.A. Bello, A.A., The Divine in Husserl and other Explorations,
op. cit., s. 55-56; U. Melle, Husserls personalistische Ethik, in: Fenomenologia della ragi-
on pratica, herg. B. Centi, Napoli 2004, s. 353).

12 HUA XLII, op. cit., s. 176; MS A 'V 21, op. cit., s. 80. por. Klaus Held, Lebendige
Gegenwart, op. cit., s. 183-184.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 49

mym, kiedy ten na gruncie ¢wiczen zaréwno o charakterze spekulatyw-
nym, jak i duchowym, prébuje ,przedrzec¢” si¢ do samego siebie, aby
doswiadczy¢ siebie w zrédtowosci wlasnego bytu. W tym sensie mozna
byloby ja pojmowac jako — jak sam Husserl o tym wspominatl — rodzaj
,wewnetrznej praxis”'® badz, idac jeszcze dalej, by¢ moze jako rodzaj
techniki zycia wewnetrznego, , wytuskujacej” to, co najbardziej w nas
skryte i to, co zarazem jest nam najbardziej wlasciwe. Stad tez zasadne
byloby pytanie: czy w duchu takiej interpretacji nie nalezaloby w ogoéle
zmieni¢ programowego zawotania fenomenologii, ktére winno brzmie¢
juz nie tyle ,,z powrotem do rzeczy samej”, lecz ,,z powrotem do cztowie-
ka samego”? Przy czym nie moze nam tutaj umknac fakt, iz w przekona-
niu Husserla nasze zrodtowe ja miato by¢ tozsame z ,wiecznym Dasein”
czlowieka, bedacym zarazem jego ,ja etycznym”, ktore z natury trwa
w stalym nachyleniu ku dobru, znajdujac si¢ tym sposobem w szczegol-
nego rodzaju jednosci z Absolutem, ktdry jest absolutng ,wola dobra”
czy wrecz samym Dobrem wciaz ziszczajacym sie w Swiecie. W tym tez
sensie, doswiadczenie przez cztowieka siebie w faktycznosci wlasnego
bytu na drodze fenomenologicznego ¢wiczenia si¢ umozliwia mu za-
razem wejscie w szczegdlnego rodzaju komunie z Bogiem - jednos¢,
ktora wyraza sig ich wspot-chceniu i wspot-dziataniu na rzecz dobra.
To z kolei czynitoby fenomenologie droga, ktéra juz nie tylko prowadzi
nas do nas samych, lecz réwniez i do Boga.

Bibliografia

Anders G., Die Schrift an der Wand, Miinchen 1967.

Avé-Lallemant E., Edmund Husserl zu Metaphysik und Religion, w: Husserl in
Halle, HM. Gerlach, H.R. Sepp (hrsg.), Franfurt am Main 1994, s. 85-108.

Bello A. A., The Divine in Husserl and other Explorations, w: A.—T. Tymieniecka
(herg.), ,,Analecta Husserliana” XCVIIIL.

Cairns D., Conversations with Husserl and Fink, The Hague 1976.

Chun Lo L., Die Gottesauffassung in Husserls Phinomenologie, Frankfurt am
Main 2008.

Drisch H., Lebenserinnerungen, Miinchen 1951.

Frankfurtczyk, Teologia niemiecka, przet. P. Augustyniak, Fundacja Hrabiego
Cieszkowskiego, Warszawa 2013.

Held K., Gott in Edmund Husserls Phinomenologie, ,Phaenomenologica”,
200 (5), s. 723-738.

Held K., Phinomenologische Begriindung eines nachmetaphysischen Gottesvers-
tindnis, w: K. Held, T.S6ding, Freiburg, 2009. s. 9-27.

3 HAU XLIJ, op. cit., s. 213.



50 Monika Adamczyk

Held, K.Lebendige Gegenwart, ,Phaenomenologica 23, Haag: Martinus
Nijhoff.

Husserl E. Medytacje kartezjanskie, przet. A. Wajs, PWN, Warszawa 1982.

Husserl E., Filozofia jako nauka $cista, przet. W. Galarowicz, PWN, Warszawa
1992.

Husserl E., Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii, przel.
D. Gierulanka, PWN, Warszawa.

Husserl E., Kryzys nauk europejskich i fenomenologia transcendentalna. Wprowa-
dzenie do filozofii transcendentalnej, przet. S. Walczewska, Papieska Akade-
mia Teologiczna, Krakow 1987.

Husserl E., List Edmunda Husserla do Arnolda Metzgera, , Przeglad filozoficz-
ny,,, Warszawa 2009 (18), s. 537-543.

Jagerschmid A., Rozmowy z Edmundem Husserlem (1931-1938), przet.
Z. Abrahamowicz, ,ZNAK”, 1972 (212), s. 153-185.

Jamme Ch., Uberrationalismus gegen Irrationalismus. Husserls Sicht der mythi-
schen Lebenswelt, in: Ch. Jamme, O. Péggeler, Phinomenologie im Wider-
streit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989, s. 65-80.

Keilbach W., Zu Husserls phinomenologischen Gottesbegriff, w: W. Keilbach
(herg.), Religion und Religion. Gedanken zu ihrer Grundlegung, Verlag
Ferdinand Schoninsch, Paderborn 1976.

Landgrebe L., Husserls phinomenologischer Zugangsweg zu den Problemen der
Religion, in: W. Harle, E. Wolfel (herg.), Religion im Denken unserer Zeit,
Elwert, Marburg 1986 s. 5- 72.

Melle U., Husserls personalistische Ethik, in: Fenomenologia della ragion pratica,
herg. B. Centi, Napoli 2004, s. 327-355.

Mistrz Eckhart, Kazania, przet. W. Szymona, ,W drodze”, Poznan 1986.

Mistrz Eckhart, Traktaty, przet. W. Szymona, ,,W drodze”, Poznan 1987.

Welte B., Meister Eckhart. Gedanken zu seinen Gedanken, Herder Verlag, Frei-
burg 1979.

Wolz-Gottwald E., Zur Metabasis im Spétwerk Edmund Husserls, ,, Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie,, 1995 (101), s. 11-130.

Wolz-Gottwald E., Die Transzendentale Phinomenologie und die philosophische
Mystik. Zum Durchbruch eines neuen Denkens im Spitwerk Edmund Hus-
serls, ,,Philosophisches Jahrbuch,,, 101 (1994), s. 98-115.

Wolz-Gottwald E., Transformation der Phinomenologie. Zur Mystik bei Husserl
und Heidegger, Passagen Verlag, Wien 2009.

E. Husserl, Husserliana (Hau), Gesamte Werke.

Hau VI Band VI, Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie. Eine Einleitung in der phinomenologische Philoso-
phie, Haag 1953.

Hau VII Band VII, Erste Philosophie (1923/1924) Erster Teil: Kritische Ideenge-
schichte, Haag 1956.

Hau VIII Band VIII, Erste Philosophie (1923/1924) Zuweiter Teil: Theorie der
phinomenologischen Reduktion, Haag 1959.

Hau XIV Band XIV, Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit, Zweite Teil:
2932-1938, Haag 1973.



Fenomenologia procesem autokonstytucii... 51

Hau XXXIV Zur phinomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926—
—1935), Dordrecht: 20002.

Hau XLII Band XLII, Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbe-
wusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nachlas
(1908-1937), Dordrecht 2014.

Hau XXVII Band XXVII, Aufsitze und Vortriige, Dordrecht, 1989.

Hau Dok Dokumente Band III/IV, Briefwechsel. Die Freiburger Schule, Do-
rdrecht 1994.

Hau Dok Dokumente Band IlI/VII, Briefwechsel. Wissenschaftlerkorrespondenz,
Dordrecht 1994

Hau Dok Dokumente Band III/IX, Briefwechsel. Familienbriefe, Dordrecht
1994.

Manuskrypty

AV 21, Ethisches Leben. Theologie — Wissenschaft (1924-1927).

AV 22, Universale Ethik. Wissenschaft und Leben. Wissenschaft und Ethik — Theo-
rie und Praxis, mythische und wissenschaftliche Weltbetrachtung; Philosophi-
sches Leben (1931), s Teleologie, 1930.

B II 2, Absolutes Bewusstsein.Metaphysisch (1907-1908).

B 121 (4), Wissenschaft und Leben (...) Weg in die Philosophie von der Praxis her.
Wissensbelege (...) Der Mensch als europdischer, die Umuwelt als wissenschaft-
lich umgestaltete, die Kultur eine wissenschaftliche. Wissenschaft und Traditi-
on. (...) Der griechische Mensch und seine Wissenschaft (1924-1925).

B 121 (5) Meditation (1933).

E IIT 4, Teleologie, 1930.

E 1119, Enthiillungsgang der universalen Teleologie als Gang der gesamten Konsti-
tution von den Anfingen an, 1930-1931.

MS F 124, Formale Ethik und Probleme der ethischen Vernunft (1909-1923).

Fenomenologia procesem autokonstytucii

Stowa kluczowe

Autokonstytucja podmiotu; ,, wieczne Dasein”; redukcja fenomenologiczna; Bog;
dobro

W $wietle licznych, chociaz catkowicie rozproszonych wypowiedzi Husserla, fe-
nomenologie — co by¢ moze dziwi i zaskakuje — mozna odczytywac jako proces
autokonstytucji podmiotu we wtasciwym mu byciu. Tym sposobem fenomeno-
logia bytaby juz nie tylko — jak przyzwyczaita nas do tego jej wyktadnia w du-
chu teorii poznania — metoda majacq umozliwi¢ jej adeptowi widzenie jasne
i niczym niezmacone, lecz procesem wydobywania wlasciwego nam statusu
ontologicznego. Szczegolne narzedzie owej pracy na rzecz wydobycia z nas na-
szego ,ukrytego ja” — ,ja prawdziwego i autentycznego” stanowitaby z kolei
redukgcja fenomenologiczna, ktora w przekonaniu Husserla umozliwia nie tylko



52 Monika Adamczyk

dekonstrukcje tego, co mozna bytoby nazwac swiadomoscia potoczna cztowie-
ka, lecz dekonstrukcje jego nieautentycznego sposobu bycia. Jako taka redukcja
fenomenologiczna bylby bowiem narzedziem zwrotu i stopniowego ,wcho-
dzenia” podmiotu do jego wiasnego wnetrza — narzedziem ztoZonego procesu
osadzania catej jego duchowej aktywnosci wewnatrz jego bytu, w wyniku cze-
go dochodzitoby koniec konicéw do ,koncentracji” jego ducha w nim samym
i przezwyciezenia jego ,ja powierzchniowego”, podtug ktérego ten egzystuje
w codziennosci swego bycia. W tym swietle mozna bytoby by¢ moze postrze-
gac¢ fenomenologie jako rodzaj ,wewnetrznej praxis” czy wrecz techniki zycia
wewnetrznego. Przy czym owo ,ukryte ja”, ktérego wydobycie jest celem fe-
nomenologicznej pracy jej adepta nad nim samym, jest niczym innym zdaniem
filozofa jak naszym ,wiecznym Dasein”, pozostajacym w szczegolnego rodza-
ju zwiazku z Bogiem, gdyz zwiazku wspodt-chcenia dobra i wspoétdziatania na
rzecz jego nieustannego pomnazania w swiecie.

Phenomonology as auto-constitution, or a process
of growing of an object to its unique existence?
Discussion around antropological-mystical motives
of Edmund Husserl’s work

Keywords

Auto-constitution of the subject; , eternal Dasein”; phenomenological reduction;
God; goodness

In the light of many dispersed statements of Husserl — a fenomenology could
be seen as a process of an self-constitution in its own way of existing which are
proper for it. In this way, the fenomenology would be not only — as it is often
underlines in the framework of an epistemic paradigm of its interpretation —
a method of a clear and undisturbed look, but also a process of capturing of
the appropriate ontological status which. A unique tool of this work in order to
elucidate an ,hiden1” - the , real and authentic I” would woule be a phenomeno-
logical reduction which - in Husserl’s opintion - makes possible not only a de-
construction of the so-called ,,common awareness”, but also a deconstruction of
anon-authentic way of a human being. As such a one - the phenomenological re-
duction would be a tool of a self-reference and a gradual penetration of a subject
of its own ,,inside”. It would be a tool of founding of its whole spiritual activity
inside its , esse”. In result, it would finally imply an concentration of its ,,spirit”
in itself and a kind of overcoming of its ,,superficial I” being a pattern of its con-
temporary existance. In this light one could consider a phenomenology as a kind
of an internal , praxis” or even a technique of the internal life. By the way, this
,hiden I”, which elucidating is a goal of the phenomemological work is nothing
more — due to Husserl - than our ,eternal Dasein”, remaining in a unique rela-
tion with God; it is a kind of co-grasping and co-acting for a ,,goodness” and its
permanent increasing in the world.



