
 
 

Kinga Kaśkiewicz 
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu 

ORCID: 0000-0003-0556-6284 

e-mail: kinga72@umk.pl 

 

Marta Śliwa 
Instytut Filozofii, Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie 

ORCID: 0000-0001-8796-511X  

e-mail: marta.sliwa@uwm.edu.pl 

 

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/RF.2025.041 

 

 

Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku  

Lazarusa Bendavida1 
 

 

 

Wstęp 
 

 

Estetyka Lazarusa Bendavida (1763-1832), jednego z najwybitniejszych 

przedstawicieli żydowskiego Oświecenia (Haskali), pozostaje dziś w dużej 

mierze zapomniana2. Niesłusznie, ponieważ jego Beiträge zur Kritik des 

 
1 Artykuł jest kontynuacją i uzupełnieniem badań wcześniejszych, których wyniki 

zostały zawarte w artykule: Kaśkiewicz Kinga, Żelazny Mirosław, „Dwojaki sens 

Kantowskiego pojmowania wartości estetycznych”,  Studia z Historii Filozofii, 2018, vol. 

9, nr 4: 165-182. Niektóre wnioski i sformułowania pokrywają się w obu artykułach. 
2 Lazarius Bendavid urodził się i zmarł w Berlinie, jednak najbardziej istotny okres w 

jego życiu przypada na lata 1792-1797, które spędził w Wiedniu. Tam zapoznał się z 



277  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

Geschmacks (1797) stanowią jedno z najważniejszych świadectw recepcji Krytyki 

władzy sądzenia w okresie wczesnego idealizmu niemieckiego. O ile Immanuel 

Kant jedynie wyznacza ramy możliwości sądów estetycznych, o tyle Bendavid 

próbuje wskazać, w jaki sposób sądy te działają w praktyce — zarówno w 

odniesieniu do zjawisk artystycznych, jak i do podstawowych struktur poznania 

zmysłowego.3  

Zasadniczym tematem artykułu jest wskazanie głównych wątków 

estetyki Immanuela Kanta, które stały się inspiracją do napisania Beiträge zur 

Kritik des Geschmacks przez Lazarusa Bendavida. Celem artykułu zaś jest 

udowodnienie, że estetyka Bendavida nie stanowi jedynie interpretacyjnego 

komentarza do estetyki Kantowskiej, lecz reprezentuje samodzielną próbę jej 

rozwinięcia oraz usytuowania w szerszym kontekście.4  

Bendavid, matematyk i filozof, podejmuje próbę połączenia intuicyjnego 

postrzegania jakości estetycznych z apriorycznymi regułami refleksyjnej władzy 

sądzenia, a także rozbudowuje Kantowskie intuicje dotyczące sądów smaku o 

elementy normy, wypośrodkowania oraz wartości mieszanych. Jednocześnie 

wskazuje na rolę kultury, tradycji i moralnej wrażliwości w kształtowaniu ocen 

estetycznych — obszaru, którego Kant unikał, w swojej koncepcji „czystego” 

sądu smaku. 

W tym kontekście nie sposób pominąć kwestii marginalizacji filozofów 

żydowskich w klasycznych narracjach historii filozofii. Jak przekonująco 

wykazał Wojciech Kozyra5, stosunek Kanta do religii żydowskiej oraz jego próby 

podporządkowania jej mechanizmom teologii moralnej przyczyniły się do 
 

dziełami Immanuela Kanta, z jego filozofii prowadziła tam wykłady. Na ten okres 

przypada też najwięcej istotnych dla niniejszego artykułu testów estetycznych 

Bendavida. Twórczość żydowskiego filozofa wykracza dalece poza interesujące nas 

zagadnienia, dotyczyła bowiem filozofii, logiki, matematyki a także medycyny i 

judaizmu. Por.: Jerzy Ochman, Filozofia oświecenia żydowskiego, (Kraków: Universitas, 

2000), 71-76. 
3 Henry E. Allison, Kant's Theory of Taste (Cambridge: Cambridge University Press, 

2001), 4; Sven-Erik Rose, “Off with Their Heads? Lazarus Bendavid’s Vision of Kantian 

Subjects at the End of Jewish History”, w: Jewish Philosophical Politics in Germany 1789–

1848 (Waltham: Brandeis University Press 2014), 14–44. 
4 Podkreśla się również znaczenie Bendavida jako autora, który łączył filozofię Kanta 

z nowoczesnym środowiskiem żydowskim i wpływał na kształt refleksji nad estetyką. 

Por.: Amos Bitzan, Disciplining the German Jewish Reading Revolution, 1770–1870 

(Berkeley: University of California, 2011). 
5 Por.: Wojciech Kozyra, “Kant on the Jews and Their Religion”, Diametros 17 (65) 

(2020): 32–34. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   278 

 

ograniczonej recepcji autorów żydowskich – również tych, którzy rozwijali jego 

własny projekt filozoficzny. Bendavid, jako przedstawiciel Haskali, 

reprezentował racjonalistyczny nurt filozofii żydowskiej, który Kant cenił, ale 

jednocześnie „włączał” w ramy swojej antropologii moralnej, nie przyznając mu 

autonomicznego miejsca. Stosunek Kanta do religii żydowskiej był 

ambiwalentny:  z jednej strony Kant doceniał judaizm jako „religię czystej 

moralności”, z drugiej ograniczał go do kategorii „historycznej pozytywności”, 

co skutkowało marginalizacją żydowskich myślicieli w kantowskiej recepcji. 

Kozyra dowodzi, że Kant redukował judaizm do funkcji moralnej, nie uznając 

jego niezależności teologicznej6. W praktyce prowadziło to do pomijania 

filozofów żydowskich — nawet tych, którzy byli jego wiernymi uczniami 

Bendavid należał do drugiej generacji niemieckich maskilim7 (żydowskich 

przedstawicieli Oświecenia), którzy – w przeciwieństwie do pierwszej generacji 

skupionej wokół Mosesa Mendelssohna – zwrócili się w stronę Kantowskiej 

filozofii. Jak zauważa Kozyra, druga generacja maskilim (David Friedländer, 

Lazarus Bendavid, Saul Ascher, Marcus Herz, Isaak Euchel, Salomon Maimon) 

nie postrzegała Talmudu i Halachy jako źródeł zobowiązań boskiego 

pochodzenia, lecz raczej widziała w nich przeszkodę na drodze do Oświecenia i 

świadomego obywatelstwa.8 Uwzględnienie tego kontekstu jest niezbędne by 

lepiej zrozumieć specyfikę estetyki Bendavida i jej miejsce w historii idei.  

W artykule staramy się udowodnić tezę, że Bendavid rozwija Kantowską 

estetykę w dwóch głównych kierunkach: systematyzuje narzędzia poznania 

estetycznego, zwłaszcza pojęcia Normalidee, intuicyjnej miary i 

wypośrodkowania oraz przenosi estetykę z poziomu transcendentalnego na 

poziom praktyczny, wskazując, jak sądy smaku faktycznie funkcjonują w 

kulturze, sztuce i życiu codziennym. Aby to wykazać, zestawiamy koncepcje 

 
6 Por.: tamże, 40-45. 
7 Maskilim to określenie używane na opisanie uczestników żydowskiego ruchu 

Haskali, czyli tzw. „żydowskiego Oświecenia”, rozwijającego się od końca XVIII wieku 

głównie w Niemczech, a później w Europie Środkowej i Wschodniej. Pojęcie to odnosi 

się do człowieka, który łączy tradycję żydowską z wartościami Oświecenia — rozumem, 

nauką i kulturą europejską. Maskilim dążyli do modernizacji życia żydowskiego, 

racjonalizacji religii, zbliżenia kultury żydowskiej do europejskiej (szczególnie 

niemieckiej), reformy edukacji (języki europejskie, nauki przyrodnicze, filozofia), 

rozwoju literatury hebrajskiej w nowoczesnej formie. Do najbardziej znanych należą 

Moses Mendelssohn, Naphtali Herz Wessely, Lazarus Bendavid, Isaac Euchel, Joseph 

Perl. 
8 Wojciech Kozyra, “Kant on the Jews and Their Religion”: 34. 



279  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

Kanta i Bendavida, analizując ich wspólne źródła — w szczególności rolę 

refleksyjnej władzy sądzenia, intuicji i „ciemnego poznania” w sensie 

Leibnicjańskim — oraz wskazując różnice: zwłaszcza w podejściu do jakości 

estetycznych, takich jak kolor czy dźwięk, a także do relacji między wartościami 

estetycznymi a moralnymi. 

Metodologicznie tekst opiera się na interpretacji tekstów źródłowych 

Kanta i Bendavida, analizie strukturalnej ich koncepcji oraz na uwzględnieniu 

historycznego kontekstu Haskali. W szczególności korzystano z ustaleń Kozyry 

dotyczących stosunku Kanta do tradycji żydowskiej, traktując je jako ważne 

narzędzie hermeneutyczne w interpretacji filozofii Bendavida. 

 

 

Kantowskie źródła filozofii Bendavida 
 

 

Traktat Lazarusa Bendavida Beiträge zur Kritik des Geschmacks rozpoczyna się od 

słów, które w o wiele większym stopniu oddają jeden z istotnych problemów 

naszej współczesności aniżeli czasów, w których żył żydowski filozof: 

 
Gdy po raz drugi kieruję matematykę w stronę odczuć i próbuję pomóc estetykom, 

by bronić swą dziedzinę od matematyków, wiem dobrze, że choć mogę oczekiwać 

irytacji ze strony x i y, to przynajmniej zyskam wdzięczność mych czytelników. 

Matematyk uznaje kraj estetyki za taki, który zbyt często narażony jest na napaść, 

a nierzadko na wojny domowe, niechętnie więc udzieli nam gwarancji. Estetyk jest 

skromny, spokojny i zadowala się sławą, którą rządy jego własnej krainy 

zdobywały od niepamiętnych czasów […].9 

 

Stwierdzenie to określa ramy wszelkiej późniejszej refleksji nad statusem sądów 

estetycznych. Bo skoro nie są one ani czysto pojęciowe, ani konstrukcyjne, to 

gdzie je sytuować? Kant odpowiada: w estetyce transcendentalnej oraz w 

refleksywnej władzy sądzenia. Bendavid zaś dodaje: również w estetyce 

empirycznej i praktycznej — w zjawiskach rzeczywistej twórczości, oceny i 

recepcji. 

Mimo archaicznej formy — Bendavid brzmi tutaj zaskakująco 

współcześnie. Podkreśla on napięcie między „krainą estetyki”, rzekomo 

 
9 Lazarus Bendavid, Beiträge zur Kritik der Geschmack (Wien: Schaumburg und 

Compagnie 1797), 6–7. Wszystkie tłumaczenia z książek Bendavida pochodzą od 

autorek niniejszego artykułu. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   280 

 

zagrożoną przez nadmierną ingerencję matematyki, a roszczeniami nauk 

ścisłych do definiowania wszelkich kryteriów poznania. Konflikt ten dla XVIII 

wieku nie był nowy, Bendavid ujmuje go w duchu Kantowskim: poznanie 

estetyczne nie jest ani irracjonalne, ani ścisłe — jest odrębnym rodzajem relacji 

podmiotu do świata. Aby uchwycić tę odrębność, Bendavid wychodzi od 

najważniejszej Kantowskiej tezy epistemologicznej: „Wszelkie poznanie 

rozumowe jest poznaniem uzyskiwanym albo z pojęć, albo z konstrukcji pojęć. 

Pierwsze nazywa się filozoficznym, drugie matematycznym”10. Kant określa 

poznanie matematyczne jako najczystszą postać wiedzy a priori. Natomiast 

najszerzej pojmowaną wiedzę, łączącą elementy aprioryczne i empiryczne, 

nazywa estetyką — przy czym termin ten, przejęty od Alexandra Baumgartena, 

oznaczał dla niego początkowo ogólną filozofię poznania zmysłowego, a nie 

teorię piękna czy wzniosłości. W Krytyce czystego rozumu estetyka i logika 

stanowią dwie podstawowe części struktury władz naszego poznania, 

odpowiadające odpowiednio percepcji empirycznej oraz poznaniu 

intelektualnemu. 

Czyste doświadczenie zmysłowe, z samej swej natury, nie może być 

przedmiotem wiedzy apriorycznej. Taka wiedza wymagałaby możliwości 

bezpośredniego przewidywania następstw zjawisk bez odwoływania się do 

abstrakcyjnych praw przyrodoznawstwa. Dlatego filozofia, zdaniem Kanta, 

musi być jednocześnie wiedzą empiryczną i abstrakcyjną. Marzenia o metafizyce, 

która — opierając się wyłącznie na prawach a priori — byłaby w stanie objąć 

wszystkie prawa doświadczenia, Kant stanowczo odrzuca. W konsekwencji w 

obrębie naszej wiedzy wyróżnił: poznanie czysto aprioryczne, charakterystyczne 

dla matematyki,  aprioryczno-empiryczne właściwe przyrodoznawstwu, 

wreszcie czysto empiryczne, typowe dla postrzegania bezpośredniego, którym 

zajmuje się szeroko rozumiana estetyka, a także tak, jak się ją pojmuje w 

pierwszej części Krytyki czystego rozumu. Kant zauważa przy tym, że teoretyczna 

wiedza, zdolna ogarnąć całość poznania a posteriori, jest niemożliwa.11 

Bendavid w Przedmowie do swojego dzieła zatytułowanego Versuch einer 

Geschmackslehre (1799)12 zauważa, że należy dokonać rozróżnienia pomiędzy 

 
10 Immanuel Kant, Dzieła zebrane, t. 2: Krytyka czystego rozumu, tłum. Mirosław Żelazny 

(Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2013), B 837. Odnośniki do Krytyki czystego 

rozumu podajemy według paginacji Akademie-Ausgabe (A wydanie pierwsze, B 

wydanie drugie). 
11 Por,: Tamże, A 838. 
12 Lazarus Bendavid, Versuch einer Geschmackslehre (Berlin: Belitz & Braun), 1799, III-

IV. 



281  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

nauką o smaku, krytyką smaku a krytyką władzy sądzenia. Każda z 

wymienionych przez niego dziedzin ma nieco inny przedmiot zainteresowań, a 

przede wszystkim stosuje odmienną metodę badawczą. Nauka o smaku, zgodnie 

z tytułem książki Bendavida, jest tą dziedziną, która najbardziej będzie go 

interesować. Zauważa on, że jest ona częścią psychologii i dlatego też niektóre 

terminy i metody badawcze będzie zapożyczać właśnie z psychologii oraz, że 

możemy podzielić ją na dwie części: pierwsza stanowi czysto teoretyczne 

rozważania, druga zaś rozważa przedmioty, do których odnoszą się sądy smaku 

oraz reguły wyprowadzi, które wynikają z tych sądów. Jednocześnie, Bendavid 

doskonale zdaje sobie sprawę z tego, że pierwsza część jego rozważań będzie 

odznaczać się pewnym ryzykiem, typowym dla czystego teoretyzowania. 

Niebezpieczeństwo to polega na tym, iż przyjmując pewne hipotezy będzie się 

miało tendencję, aby dostosować do nich przykłady wzięte z doświadczenia. Jest 

to tendencja widoczna w wielu rozważaniach estetycznych. Od czasów 

Baumgartena poruszano mnóstwo zagadnień psychologicznych i artystycznych 

związanych ze smakiem, powstało szereg podręczników, w których każdy z 

autorów reprezentował inny punkt widzenia na różnorakie kwestie. W efekcie, 

w czasach Bendavida istniała już olbrzymia i bardzo różnorodna literatura 

dotycząca podejmowanego przez niego tematu.13 Trudność polega na tym, że 

trzeba z jednej strony uwzględnić całą różnorodność stanowisk, z drugiej 

spróbować uniknąć biernego popadnięcia w którąś z zaproponowanych 

wcześniej hipotez. 

Pytając o źródła jakie zainspirowały Bendavida przy pisaniu Beiträge zur 

Kritik des Geschmacks bardzo często wskazuje się na estetyczne rozważania 

Mendelssohna. Jest to uzasadnione z kilku powodów. Obaj estetycy byli 

narodowości żydowskiej, obaj działali w tym samym czasie w kręgach 

intelektualistów berlińskich, obaj też należeli do Haskali, ruchu działającego na 

rzecz emancypacji i równouprawnienia, wolności i dostępu do oświaty dla 

Żydów. Jednak już w pierwszych zdaniach Przedmowy Bendavid próbuje 

wskazać czym jego nauka o smaku będzie się różnić od krytyki władzy sądzenia. 

Pojęcie „krytyki władzy sądzenia” jest terminem czysto Kantowskim, 

zatem zgodnie z sugestią samego Bendavida, być może to w estetyce Kanta 

należy szukać źródeł inspiracji myśli żydowskiego filozofa. Już sam tytuł książki: 

Beiträge zur Kritik des Geschmacks wyraźnie proponuje nam zastanowić się nad 

tym czym jest „krytyka władzy sądzenia” (Urtheilskraft) oraz w jaki sposób różni 

 
13 Por. Stanisław Pazura, De gustibus. Rozważania nad dziejami pojęcia smaku estetycznego 

(Warszawa: PWN 1981). 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   282 

 

się ona od nauki o smaku (Geschmacks). Samo pojęcie krytyki władzy sądzenia 

jest jednocześnie tytułem trzeciej Krytyki Kantowskiej, stanowi zatem część 

filozofii transcendentalnej, która stara się odpowiedzieć na pytanie na jakiej 

zasadzie sądy smaku estetycznego w ogóle mogą być sądami smaku, a nie 

pozostaje jedynie indywidualnymi opiniami, czy też wyrażeniami naszego 

upodobania? A co za tym idzie: na jakiej podstawie nasze sądy estetyczne mogą 

rościć pretensję do powszechności? 

 

 

Poznanie ilościowe i jakościowe w nauce i estetyce 
 

 

W epoce nowożytnej pierwowzorem wiedzy w najwyższym stopniu pewnej 

stały się nauki matematyczno-przyrodnicze. Współczesna, uproszczona 

interpretacja tego założenia prowadziłaby do wniosku, że naukowy charakter 

mają wyłącznie twierdzenia dotyczące wielkości ilościowych, a więc jedynie 

opartych na regułach, natomiast sądy o jakości należy pozostawić 

„pięknoduchom” i humanistom. Takie stanowisko byłoby jednak nie do 

przyjęcia dla większości filozofów nowożytnych, którzy podkreślali, że równie 

dobrze można próbować sprowadzić własności jakościowe do ilości, jak i 

odwrotnie — ilościowe do jakości. Przykładów dostarczają choćby kultury 

określane dziś jako pierwotne, w których myślenie matematyczne występuje w 

minimalnym zakresie, a jednak podlegają one jakościowym rozróżnieniom. 

W tradycji filozoficznej panowało przekonanie, że zarówno poznanie 

własności ilościowych (np. długości), jak i jakościowych (np. barwy), zakłada 

wcześniejsze, intuicyjne ujęcie, które obejmuje obie te sfery. Rozróżnienie 

kolorów dokonujemy przede wszystkim intuicyjnie. Postrzegając określoną 

barwę, zestawiamy ją z wcześniejszym doświadczeniem innych barw i 

opisujemy jako jaśniejszą, ciemniejszą, mocniejszą czy słabszą. Jest to akt 

analogii, a nie obliczenia. 

Kant zauważa wprawdzie, że zależność barwy od długości fali świetlnej 

może stać się przedmiotem matematycznego sądu14— co dzisiejsza fizyka 

faktycznie potwierdza — lecz w życiu codziennym wiedza ta odgrywa 

marginalną rolę. Dla artystów-malarzy, a więc dla praktyków estetyki wizualnej, 

jest ona niemal bezużyteczna. Co więcej, samo obliczenie długości fali nie 

 
14 Por.: Immanuel Kant, Dzieła zebrane, t. 4: Krytyka władzy sądzenia, tłum. Mirosław 

Żelazny (Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2014), 24. 



283  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

przesądza o tym, czy barwa odpowiadająca takiej fali byłaby dla nas przyjemna, 

gdybyśmy ją percypowali. Oddziaływanie kolorów na stany wewnętrzne 

podmiotu wciąż skrywa wiele niewyjaśnionych tajemnic. 

Kant, pisząc o związkach percepcji barw z określonymi nastrojami i 

ideami, podkreśla sposób, w jaki podmiot strukturyzuje własne doświadczenie15. 

Interpretacja barw i dźwięków ujawnia zatem podstawową funkcję intuicyjnego, 

przedpojęciowego porządkowania danych zmysłowych. 

 

 

Idea normalności (Normalidee) Bendevida 
 

 

Leibniz, wskazując na różnicę między poznaniem cech ilościowych i 

jakościowych, posługiwał się znanym eksperymentem dydaktycznym. Po 

wykładzie opartym na ścisłej, matematycznej argumentacji wysyłał swoich 

słuchaczy do parku z poleceniem, aby przynieśli mu dwa takie same liście. 

Zadanie to okazywało się niewykonalne: studenci przynosili liście podobne, lecz 

nigdy identyczne. Powstaje więc pytanie, na czym polega owa „podobieństwo”. 

Omawiany przez Leibniza eksperyment stanie się dla Bendavida 

kluczowy, odsłania bowiem mechanizm porównania jakościowego. Po to, żeby 

dwa liście porównać ze sobą trzeba je odnieść do wyobrażenia czegoś, co w 

maksymalnym stopniu stanowi wypośrodkowanie ich własności. Bendavid 

nazywa to ideą normalności (Normalidee).16 „Normalność” w tym ujęciu nie 

oznacza wartościowania, ani wskazania przedmiotu najlepszego, lecz stanowi 

wyobrażenie przedmiotu idealnego — uśredniającego cechy dwóch lub więcej 

przedmiotów empirycznych. 

Bendavid uważa, że dla dowolnych dwóch przedmiotów można 

zbudować takie idealne wypośrodkowanie, a następnie — w przypadku sztuk 

pięknych — przedstawić je w formie dzieła17. Wypośrodkowanie może dotyczyć 

zarówno geometrycznych własności obiektów, jak również ich kolorów; 
 

15„I tak biały kolor linii wydaje się nastrajać umysł na ideę niewinności, siedem zaś 

barw uszeregowanych od czerwonej do fioletowej 1) na ideę wzniosłości, 2) śmiałości, 

3) szczerości, 4) przyjaźni, 5) skromności, 6) stałości, 7) czułości. Śpiew ptaków wyraża 

wesołość i ich zadowolenie ze swego istnienia [Existenz]. Tak przynajmniej 

interpretujemy przyrodę bez względu na to, czy coś takiego jest jej zamiarem czy nie”. 

Tamże, 302. 
16 Lazarus Bendavid, Beiträge zur Kritik der Geschmack, 246–248. 
17 Por.: Tamże. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   284 

 

analogiczne zasady można zastosować w muzyce, tworząc kompozycję 

najbardziej zbliżoną do dwóch innych. W każdym z tych przypadków 

dokonujemy pomiaru pewnych wielkości, choć nie posługujemy się w tym celu 

ścisłymi obliczeniami matematycznymi. W większości sądów estetycznych w 

ogóle nie opieramy na żadnych obliczeniach. Co więcej, w wielu przypadkach 

nie jest to nawet możliwe. Idea estetyczna powstaje spontanicznie, w sposób 

intuicyjny — jako bezpośrednia synteza doświadczenia zmysłowego. 

Rodzi się zatem pytanie: czy takie intuicyjne poznanie nie jest jedynie 

namiastką bardziej doskonałego poznania opartego na obliczeniu? Innymi 

słowy: czy, gdybyśmy dysponowali zdolnością absolutnej kalkulacji, jaką 

przypisuje się Bogu, moglibyśmy sprowadzić wszelkie jakości do ich ilościowych 

podstaw i całkowicie wyeliminować intuicję? 

Leibniz odpowiada na to pytanie twierdząco i nazywa je poznaniem 

ciemnym (cognitio obscura) i uważa je za dominujące w dziedzinie estetyki, 

podczas gdy najwyższą postacią poznania jasnego pozostaje matematyka18. To 

sprawiło, że w filozofii Kanta pojęcie „estetyki” funkcjonowało w obu 

znaczeniach: w sensie Krytyki czystego rozumu, gdzie oznacza ono ogólną teorię 

poznania zmysłowego, oraz w sensie Krytyki władzy sądzenia, gdzie zbliża się do 

współczesnego pojmowania estetyki jako teorii sądu smaku.19 

W teorii Bendavida oba te znaczenia estetyki nie funkcjonują jako odrębne 

zagadnienia epistemologiczne, lecz jako dwa komplementarne sposoby 

podejścia do jednego i tego samego problemu: relacji między strukturą 

zmysłowości a strukturą oceny estetycznej. Jego zdaniem estetyka, która 

zajmowałaby się wyłącznie zjawiskami i prawidłowościami sądu smaku, lecz 

byłaby oderwana od analizy zasad poznania zmysłowego, nie mogłaby 

pretendować do statusu nauki filozoficznej. Stałaby się jedynie zbiorem 

trafniejszych lub mniej trafnych obserwacji empirycznych.20 Tego rodzaju 

„estetykę empiryczną”, pozbawioną podstaw transcendentalnych, Kant 

rzeczywiście lokuje w obrębie antropologii pragmatycznej — a więc dziedziny 

nieposiadającej statusu ścisłej filozofii. Bendavid natomiast konsekwentnie 

odmawia jej samodzielności i dąży do scalenia obu warstw estetyki w jedno 

spójne pole badawcze. Propozycja Bendavida jest zgodna z kantowskim 

projektem estetyki.  

 
18 Por.: Gottfried Wilhelm Leibniz, „Zasady natury i łaski oparte na rozumie”, w: 

Wyznanie wiary filozofa, tłum. Stanisław Cichowicz (Warszawa: PWN, 1969), 291. 
19 Por.: Immanual Kant, Krytyka czystego rozumu, B 36. 
20 Por.: Lazarus Bendavid, Beiträge zur Kritik der Geschmack, 40. 



285  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

Podwójne rozumienie estetyki — jako teorii poznania zmysłowego oraz 

jako teorii sądu smaku — ma w systemie krytycznym swój punkt wyjścia już w 

Krytyce czystego rozumu, gdzie Kant po raz pierwszy wprowadza pojęcie władzy 

sądzenia.21 Geneza tego pojęcia jest szczególnie znacząca dla późniejszej Krytyki 

władzy sądzenia. 

 

 

Władza sądzenia: determinująca i refleksyjna 
 

 

Królewiecki filozof zauważa, że gdybyśmy nie posiadali władzy sądzenia, to 

moglibyśmy każdy fenomen poznawać w nieskończoność, nieustannie 

twierdząc, iż wiedza o nim nie została jeszcze doprowadzona do zgodności z 

teorią. Zauważa jednak, że teza ta — jakkolwiek poprawna teoretycznie — nie 

znajduje potwierdzenia w praktyce naukowej. Zastosowanie teorii do poznania 

empirycznego okazuje się w naukach przyrodniczych niezwykle skuteczne. 

Poznając jakikolwiek przedmiot empiryczny z użyciem teorii, w pewnym 

momencie zawieszamy dalsze badanie i uznajemy, że zgromadziliśmy 

wystarczający materiał, aby przyporządkować ów przedmiot określonej 

zasadzie. Proces poznania nie jest więc nieskończony — jest zatrzymywany przez 

sąd podmiotu. 

Kant podkreśla jednak, że moment tego zatrzymania nie jest uniwersalny. 

Jeden badacz potrafi bardzo szybko rozpoznać, że dany fakt podpada pod 

określoną teorię; drugi będzie przedłużał analizę w nieskończoność, nigdy nie 

osiągając pewności. O ile pierwszy potrafi sprawnie uchwycić relację między 

przypadkiem jednostkowym a prawem ogólnym, o tyle drugi stale poszukuje 

dodatkowych danych empirycznych. W potocznym języku pierwszego 

nazywalibyśmy osobą wyjątkowo przenikliwą, a drugiego — poznawczo 

ociężałym. 

Aby zilustrować tę różnicę, Kant odwołuje się do przykładu lekarza i 

prawnika.22 Obaj mogą dysponować rozległą wiedzą w swojej dziedzinie, jednak 

brak odpowiedniej zdolności sądzenia spowoduje, że lekarz będzie bez końca 

rozważał, czy dany przypadek choroby podpada pod określoną klasyfikację 

medyczną, a prawnik — czy dany czyn odpowiada konkretnemu paragrafowi 

kodeksu. Może również wystąpić sytuacja odwrotna: lekarz wyda zbyt 

 
21 Por.: Immanuel Kant, Krytyka czystego rozumu, B 235. 
22 Por.: Immanuel Kant, Krytyka władzy sądzenia, 40. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   286 

 

pośpieszną diagnozę, a prawnik przedwcześnie zastosuje niewłaściwą 

kwalifikację. 

Zdolność właściwego połączenia szczególnego przypadku z ogólną 

zasadą Kant nazywa determinującą władzą sądzenia (Urteilskraft).23 Jest to 

specyficzny rodzaj umiejętności, którego nie da się nabyć poprzez stosowanie 

reguł ani poprzez uczenie się formuł; można ją zdobyć jedynie poprzez 

praktyczne ćwiczenie i doświadczenie. Co więcej, zdolnością tą ludzie dysponują 

w różnym stopniu. Kant uważa tę różnorodność za wynikającą z naturalnych 

dyspozycji. 

Inaczej działa władza sądzenia refleksyjna, dzięki czemu możemy 

rozstrzygać między innymi sądy estetyczne. W tym wypadku dysponujemy 

fenomenem, ale nie mamy wiedzy pojęciowej zdolnej zdeterminować nasz sąd o 

pięknie. Jej funkcja polega nie na podporządkowaniu szczegółu ogólności, lecz 

na poszukiwaniu ogólności odpowiedniej dla danego szczegółu. Kant opisuje to 

za pomocą metafory wewnętrznej idei, która „oświetla” otaczający nas świat i 

pozwala dostrzec pewne zjawiska jako odpowiadające temu wewnętrznemu 

wzorcowi. Przedmioty, które „odbijają” ów wewnętrzny wzór, jawią się jako 

piękne lub celowe, a akt ich rozpoznania prowadzi do uświadomienia sobie 

samej idei, która kieruje naszą percepcją. 

O istocie działania tak pojmowanej władzy sądzenia Kant, z oczywistych 

powodów, nie może powiedzieć wiele, operowanie nią ma bowiem przede 

wszystkim charakter intuicyjny. Interesująco opisuje natomiast motywację, która 

pobudza tę zdolność do pracy24 odsłaniając ważny aspekt kantowskiego ujęcia 

poznania: każdemu aktowi prawidłowego sądzenia towarzyszy subiektywne 

poczucie satysfakcji, wynikające z harmonii między danymi empirycznymi a ich 

pojęciowym uogólnieniem. Kiedy intuicja i pojęcie pozostają w zgodzie, podmiot 

doświadcza swoistej przyjemności intelektualnej. Przeciwnie — gdy tej 

zgodności brak, pojawia się odczucie dyskomfortu. Dla „miłośnika prawdy” 

odkrycie rozbieżności między empirią a teorią staje się impulsem do dalszego 

badania i pogłębiania poznania; niespójność pobudza go, a nie zniechęca. 

Natomiast osoba pozbawiona właściwej władzy sądzenia reaguje inaczej: 

wskazanie błędu rodzi opór, niechęć i defensywne trwanie przy własnych, 

 
23 Tamże. 
24 „…odkryta możliwość połączenia dwu lub więcej heterogenicznych empirycznych 

praw przyrody pod obejmującą je podstawową zasadę [Princip] racji staje się źródłem 

bardzo osobliwej rozkoszy, a często nawet podziwu, takiego wręcz, że nie przemija on 

nawet wówczas, gdy już dostatecznie zapoznaliśmy się z jego przedmiotami.”.  Tamże, 

51. 



287  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

jawnie niewłaściwych przekonaniach. Kant określa tę postawę jako głupotę 

(Dummheit), rozumianą nie jako brak wiedzy, lecz jako niezdolność do 

adekwatnego łączenia szczegółu z ogólnością oraz do korygowania własnych 

błędów w świetle nowych danych. 

 

 

Nauka o smaku  
 

 

W Krytyce władzy sądzenia Kant zastanawia się nad tym w jaki sposób możliwe 

jest wydanie sądu smaku, odnosząc się tylko do formalnej strony procesu 

poznawczego. Dlatego niezmiernie rzadko odwołuje się do przykładów, które 

stanowią materialną stronę oceny wartości estetycznych. W tym sensie krytyka 

władzy sądzenia będzie stanowiła przeciwieństwo krytyki smaku, dla której 

podstawowym źródłem będzie ocena konkretnych dzieł sztuki, rzadziej natury.  

Nauka o smaku, którą proponuje Bendavid, powinna stanowić stadium 

pośrednie pomiędzy wnioskami jakie wynikają z krytyki władzy sądzenia ku 

materialnej stronie procesu poznawczego, dlatego postuluje on przejście ku 

rozważaniom psychologicznym25. Ponieważ sądy refleksywnej władzy sądzenia 

nie są efektem determinujących pojęć trudno mówić o „nauce smaku” w ścisłym 

znaczeniu tego słowa.  

Bendavid rozumie estetykę zarówno, jako naukę o zasadach zmysłowości 

oraz, jako naukę o sądzie smaku. Uważa, że estetyka, jako omówienie jakiś 

zjawisk albo prawidłowości podpadających pod sądy smaku, jeśliby ją oddzielić 

od estetyki jako nauki o prawidłowościach samego tylko poznania zmysłowego, 

przestałaby być nauką filozoficzną, ale stałaby się zbiorem mniej lub bardziej 

trafnych spostrzeżeń26. Taką estetykę Kant włącza w ramy antropologii w 

aspekcie pragmatycznym, a więc dyscypliny nauki, która nie jest w ścisłym 

sensie nauką filozoficzną. 

Swoje rozważania Bendavid zaczyna od refleksji na temat sposobu w jaki 

doznajemy przyjemnych bądź nieprzyjemnych wrażeń. Zauważa w nich, że w 

chwili, gdy odczuwamy określone doznania, gdy uświadamiamy sobie, że 

docierają do nas impresje zdajemy sobie sprawę z tego, że jakiś przedmiot 

wywiera wpływ na nasze narządy zmysłowe, że na nas oddziałuje. Stopień 

przyjemności bądź nieprzyjemności odczucia wynika z biologicznej konstrukcji 

 
25 Por.: Jerzy Ochman, Filozofia oświecenia żydowskiego, 75. 
26 Por.: Lazarus Bendavid, Beitrage zur Kritik , 40. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   288 

 

naszego organizmu i powoduje, że rodzi się w nas pragnienie lub też chęć 

unikania danej rzeczy. „Przy osądzie odczuć przyjemnych i nieprzyjemnych, siła 

naszego myślenia pozostaje bezczynna…”27 – zauważa Bendavid. Doznania 

przyjemności są odczuciami biernymi, niezależnymi od naszej woli, a przede 

wszystkim nie wymagają pracy intelektu. Aby odczuwać przyjemność płynącą 

ze smakowania znakomitej potrawy nie musimy posiadać, ani wiedzy 

kucharskiej, ani skupiać się na właściwym odczuwaniu bodźców. Zapewne 

koneser, zawodowy znawca gastronomii czy też sam kucharz zdecydowanie 

pełniej doświadczać będą doznań, ale wynika to nie z intelektualnej pracy, ale z 

wielokrotnie powtarzanych doświadczeń i niejako automatycznego rozszerzenia 

pola doznań. Kiedy Kant rozważał różnice pomiędzy czystym sądem 

estetycznym, a sądem fizjologicznym, rozszerzył zakres działania tego 

ostatniego także na barwy i dźwięki28. Analogicznie, proste poruszenia 

emocjonalne związane z niską tonacją klarnetu albo wysoką skrzypiec może 

budzić upodobanie u różnych osób zgodnie z różnorodnymi preferencjami 

wynikającymi z osobistych uwarunkowań określonych ludzi. Upodobanie tego 

typu powstaje natychmiast, bezwolnie i bezrefleksyjnie. Kiedy jednak 

zaczynamy rozważać kompozycję muzyczną i budowę utworu, wówczas 

przechodzimy z biernego doznawania, na czynne badanie umysłowe. Dopiero 

kontemplując utwór, rozważając jego poszczególne elementy, badając 

wewnętrzne związki zawarte w dziele, możemy wznieść się na poziom sądu i 

podjąć dyskusję z innym słuchaczem. Trudno byłoby rozmawiać na temat 

biernych doznań naszych organów, poza wymianą oczywistych zapewnień co 

do realności i intensywności naszych doznań. Bendavid zwraca uwagę, że nikt z 

nas nie może ani być pewien co odczuwa drugi człowiek, ani też nie może 

przewidzieć co dla innej osoby będzie przyjemne. Nasz sposób doznawania 

uwarunkowany jest bowiem indywidualną konstrukcją organów naszego ciała. 

Nie sposób wyobrazić sobie smaku, którego nigdy się nie czuło, podobnie jak 

dźwięku, którego nigdy się nie słyszało. Kompozycja dzieła sztuki rozgrywa się 

na innej płaszczyźnie, jako układ celowo skomponowany przez artystę i oparty 

na określonych zasadach może być „odczytany” przez innego artystę 

dysponującego odpowiednią wiedzą.  

Bendavid wyraźnie odwołuje się do tezy antynomii smaku Kanta kiedy 

stwierdza: „słusznie można stwierdzić, że na temat smaku nie można się 

 
27 Lazarus Bendavid, Versuch über das Vergnügung (Wien: Stahel, 1794), 6. 
28 Por.: Immanuel Kant, Krytyka władzy sądzenia, 93. 



289  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

spierać”29. Dyskusja nad sądami fizjologicznymi zawsze sprowadza się do 

indywidualnych upodobań. Nie ma bowiem sensu spierać się na temat czegoś, 

co do czego nie możemy mieć nadziei, że kiedykolwiek będzie szansa na 

uzgodnienie sądu. Istnieje jednak inny rodzaj wrażeń, który powstaje w nas za 

sprawą syntezy doznań. A mianowicie taki, gdy przeżycia następują po sobie w 

określonym układzie. Wówczas nie tyle istotna jest siła działania bodźca i 

adekwatność względem organu, którym go odbieramy, a sam układ w jakim 

następuje wrażenie. Innymi słowy, Bendavid twierdzi, że w przypadku muzyki 

dla naszych przyjemnych doznań istotna jest nie siła, tonacja lub wysokość 

poszczególnych dźwięków, ale relacje jakie między dźwiękami zachodzą. To 

samo także dotyczy ułożenia plam barwnych na obrazie. Analogicznie 

moglibyśmy powiedzieć, że na przyjemne doznanie, które w nas powstaje, gdy 

oglądamy na przykład Słoneczniki van Goga minimalny wpływ ma bezpośrednia 

przyjemność ciepłego, intensywnego żółtego koloru, a decydujące znaczenie ma 

harmonia składająca się na całość barwnych plam, z których nasza wyobraźnia 

buduje określony obraz. Takie przedmioty, które cieszą nas ze względu na układ 

części występujących obok siebie (w sztukach plastycznych) lub po sobie (w 

działach muzycznych i poetyckich) nazywamy – twierdzi Bendavid – pięknymi. 

Takie zaś, których układ nie sprawia nam przyjemności zwiemy brzydkimi.30 

Przedmiotem pięknym nie może być zatem pojedynczy dźwięk czy 

barwa. Ich doznawanie może wprawdzie sprawiać przyjemność lub przykrość, 

ale jest to tylko instynktowna reakcja organizmu na bodziec, którego odbiór jest 

uwarunkowany określoną konstrukcją naszego organizmu. Doznanie takie może 

budzić niezwykle silną przyjemność, jednak z pięknem niewiele ma wspólnego. 

Piękno pojawia się bowiem dopiero tam, gdzie mamy do czynienia z układem 

części. Postrzeganie układu poszczególnych elementów pojawia się dopiero z 

czysto ludzką zdolnością postrzegania harmonii pomiędzy doznawanymi 

bodźcami. Słuchając na przykład śpiewu ptaków zespalamy dźwięki, które do 

nas docierają w jedną całość. Same ptaki nie słyszą piękna swego głosu, dla nich 

są to jedynie sygnały ostrzegawcze lub wabiące, dopiero zdolność uchwycenia 

celowych związków między tymi dźwiękami pozwala zbudować w wyobraźni 

kompozycję. Analogicznie, możemy wyobrazić sobie doznanie miłośnika 

muzyki dyskotekowej słuchającego w filharmonii trudnego współczesnego 

utworu muzycznego. Pierwszym wrażeniem jakie może pojawić się w umyśle 

człowieka nie przyzwyczajonego do skomplikowanych układów 

 
29 Lazarus Bendavid, Versuch über das Vergnügung, 6. 
30 Por.: Tamże, 11. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   290 

 

kompozycyjnych, będzie kakofonia dźwięków, a nie muzyka, ta wymaga 

bowiem „ogarnięcia” szerszego spektrum słyszanych tonów i zdolności do 

ułożenia ich w „sensowną całość”. W jaki sposób dochodzi do powstania 

harmonijnego ułożenia dźwięków można przekonać się na przykładzie filmu 

Larsa von Triera Tańcząc w ciemnościach. Główna bohaterka, niedowidząca 

dziewczyna obdarzona fenomenalnym słuchem potrafi przetwarzać 

doświadczane dźwięki w układy muzyczne. Jest to szczególnie silnie widoczne, 

gdyż same brzmienia, jakie są dla niej materiałem do budowy utworu pozornie 

nie nadają się do, tego by ułożyć je w harmonijną całość. Są to bowiem ciężkie do 

zniesienia dla ludzkiego ucha hałasy fabryczne, stukot jadącego pociągu, szum 

spadających kropel wody. Harmonia układu tych dźwięków dla widza 

kinowego staje się oczywista dopiero, gdy kompozytorka stopniowo w 

kakofonię doznawanych hałasów wprowadza harmoniczny układ w pozornie 

dysharmonijne z natury elementy. 

Sytuacja może być także odwrotna, zwraca uwagę Bendavid, pojedyncze 

bodźce mogą być przyjemne, jednak stworzona z nich całość będzie wzbudzać 

doznania przeciwne, jeżeli tylko powiązania elementów składowych będą 

niewłaściwe. Dlatego, też bardzo mocno podkreśla, że nie należy mieszać dwóch 

zupełnie różnych przyjemności: pierwszej wynikającej z biernych doznań 

pojedynczych elementów, drugiej będącej efektem czynnego działania naszego 

umysłu, który posiada zdolność budowania układów celowych. W tym drugim 

przypadku, intelekt powinien przejąć władzę nad zmysłami i nie ulegać „presji” 

związanej z przyjemnymi doznaniami bodźców. Człowiek, tworząc kompozycję, 

musi niejako zdystansować się od bezpośrednio doznawanej przyjemności 

poszczególnych bodźców i świadomie wybierać te elementy, które według niego 

są pożądane ze względu na planowaną całość. Ostatecznie, Bendavid dochodzi 

do wniosku, że bez pracy intelektu nie może być mowy o zaistnieniu piękna. 

 
Dla istoty pozbawionej intelektu iluminacja nie byłaby niczym innym aniżeli tylko 

światłem pośród innych świateł, z których każde wywiera wrażenie na oczy: 

każde z tych wrażeń ma miejsce wyłącznie w umyśle bez odniesienia do innych 

wrażeń, bez połączenia z całością. Tylko człowiek, będąc obdarzony intelektem 

łączącym wrażenia uchwytywane przez zmysły potrafi pojęciu piękna nadać 

znaczenie. Jego intelekt łączy pojedyncze wrażenia wywierane na jego zmysły w 

całość i dopiero on osądza, czy rodzaj i sposób, w jaki części całości następują po 

sobie, podoba mu się albo nie, czy całość jest piękna, czy brzydka.31 

 

 
31 Tamże, 11. 



291  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

Stanowisko takie jest bezpośrednim odwołaniem do koncepcji Kanta. 

Przyjemność, jaka może towarzyszyć doznawaniu poszczególnych barw, 

dźwięków, jest analogiczna do doznania fizjologicznego i może mieć co najwyżej 

wartość powabu, nigdy zaś czystego piękna, a co za tym idzie nie może mieć 

wartości bezinteresownego sądu smaku, przyjemność wynika bowiem z samej 

biologiczności naszego organizmu. Dlatego też Kant zauważał, że sztuki 

plastyczne o tyle tylko są sztukami pięknymi o ile, tym co w nich jest 

najistotniejsze to rysunek, który jest formą nadaną dziełu przez intelekt. Smak 

ocenia formę, a nie barwy, które są tylko wypełnieniem rysunku i mają wartość 

co najwyżej powabu, mogą ożywiać i wzmacniać doznanie piękna, ale same w 

sobie tej wartości nie posiadają. Jest nawet odwrotnie, to forma uszlachetnia 

kolor i pozwala nadać sens powabowi barwy, który bez formy nie byłby godny 

oglądania.32Tego samego zdania jest Bendavid, gdy pisze:  

 
Wynika stąd jeszcze jedna różnica pomiędzy przyjemnym i pięknym. 

Poszczególne wrażenia mogą być co prawda przyjemne, ale nie piękne. Dla piękna 

potrzebne będą najróżniejsze wrażenia i tylko z oceny ich całościowego związku 

piękno wynika jako całość. Innymi słowy: to, co przyjemne jest wrażeniem 

poszczególnych części, to co piękne przedstawieniem związku licznych części 

pomyślanych jako całość33. 

 

Pierwszą oznaką piękna, jak sam filozof pisze „małą i niezbyt znaczącą” jest fakt, 

iż musi się ono składać z części, które człowiek układa w celowy sposób. W ten 

sposób możemy odróżnić to, co jest tylko przyjemne, i wynika z harmonii 

zdolnością odczuwania naszych zmysłów a doznawanymi bodźcami, od tego, co 

piękne i co może podpadać pod sąd estetyczny, który ocenia związek jaki 

zachodzi między poszczególnymi częściami podziwianego przedmiotu. 

Jeżeli chodzi o wydawanie sądu o pięknie, to jest ono, w sensie 

uchwytywania celowości i harmonii, podobne, zdaniem Bendavida, do sądu na 

temat dobra. Uczynki dobre wcale nie muszą wiązać się z przyjemnością, a ich 

wartość dla nas polega na tym, że widzimy ich użyteczność. Poddajemy się 

nawet najbardziej nieprzyjemnym zabiegom i kuracjom zaleconym przez lekarzy 

ponieważ  wiemy, że będą one skuteczne dla poprawy naszego stanu zdrowia. 

Chociaż piękno nie wiąże się bezpośrednio z użytecznością, to relacja między 

częściami a całością jest w tym wypadku podobna. Artysta dobiera części 

składowe swego dzieła nie dlatego, że same w sobie wywołują przyjemne 

 
32 Por.: Immanuel Kant, Krytyka władzy sądzenia, 95–96. 
33 Lazarus Bendavid, Versuch über das Vergnügung, 11. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   292 

 

wrażenia i skojarzenia, ale dlatego, że pasują do całości, czy też innymi słowy 

dlatego, że są użyteczne ze wzglądu na ostatecznie skomponowany utwór. Tym 

samym Bendavid zakłada, że piękno może wynikać z harmonijnego zestawienia 

rzeczy niepięknych. 

W kontekście rozważań Bendavida nie ulega wątpliwości, że zachwyca 

nas celowy układ doskonale dobranych części, zestawionych w taki sposób, iż 

trudno wyobrazić sobie ich inne, bardziej odpowiednie połączenie niż to 

zaproponowane przez artystę. W XVIII wieku wiele koncepcji estetycznych 

podkreślało, że dzieło sztuki swoją wewnętrzną konstrukcją przypomina żywy 

organizm, którego elementy pozostają ze sobą w relacji wewnętrznej celowości.34 

 

 

Możliwość prawdziwości sądów smaku 
 

 

Dzieło Kanta dotyczące estetyki jako filozofii piękna i wzniosłości początkowo 

miało nosić tytuł Krytyka smaku35 (Bendavid napisał później rozprawę o takim 

tytule). Kant dostrzega jednak zasadniczą różnicę między smakiem estetycznym 

a sądem estetycznym. Smak może opierać się na indywidualnym upodobaniu, a 

z upodobaniami nie sposób prowadzić racjonalnej dyskusji. Sąd estetyczny 

natomiast rości sobie prawo do powszechności i wymaga uzasadnienia — w 

przeciwnym wypadku, jak zauważa Kant, niemożliwe byłoby choćby 

wykształcenie artystyczne czy rozwój sztuki. Z tego powodu Kant postawił 

pytanie o warunki możliwości sądów estetycznych (i teleologicznych) i 

ostatecznie nadał swojemu dziełu tytuł Krytyki władzy sądzenia.  

W tej zdolności Kant widzi zasadniczy mechanizm sądów estetycznych i 

teleologicznych. Refleksyjna władza sądzenia działa „od szczegółu do 

ogólności”, umożliwiając nie tyle podporządkowanie zjawiska uprzednio 

znanym prawom, ile odkrywanie reguły lub idei, dzięki której dane zjawisko 

zyskuje sens. 36 

 
34 Por. Meyer Howard Abrams, Zwierciadło i lampa. Romantyczna teoria poezji a tradycja 

krytycznoliteracka, przeł. Maria Bożena Fedewicz (Gdańsk: Słowo/obraz/terytoria, 2003). 
35 Por.: Immanuel Kant, List do Carla Leonarda Reinholda z 31 grudnia 1787, nr 313, 

w: Immanuel Kant, Korespondencja, tłum. Mirosław Żelazny (Toruń: Wydawnictwo 

Naukowe UMK, 2018), 271.   
36 Por.: Immanuel Kant, Krytyka władzy sądzenia, 40. 



293  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

Jednym z głównych pytań, które Kant rozważa w Krytyce władzy sądzenia 

jest pytanie o to, w jaki sposób możliwe są sądy o pięknie? Zmysły dostarczają 

nam nieustannie ogromnej liczby przedstawień, lecz tylko nieliczne z nich 

odpowiadają wewnętrznej idei harmonii, proporcji czy formalnej celowości. W 

przedmiotach pięknych — twierdzi Kant — idea ta „odbijana” jest niczym w 

lustrze, dzięki czemu staje się dostępna naszej samoświadomości. 

Z tego powodu, rozwiązując antynomię sądu smaku, Kant stwierdza, że 

wypowiedzi dotyczące wartości estetycznych są sądami tylko wtedy, gdy mogą 

stać się przedmiotem dyskusji. Tym właśnie różnią się od czystych upodobań, z 

którymi dyskutować się nie da. Dyskusja jest możliwa wówczas, gdy obie strony 

potrafią odnieść do przedmiotu abstrakcyjne pojęcie. W przypadku sądu smaku 

pojęcie to nie daje się zdefiniować w sensie nauk matematyczno-przyrodniczych; 

jest wyobrażeniem ideału, tj. tego, czym dany przedmiot mógłby być, aby 

odpowiadać naszej refleksji estetycznej.  

Bendavid zauważa, że jeśli nasz osąd o pięknie jakiegoś przedmiotu ma 

rościć sobie prawo do powszechności, to musi opierać się na stałym kryterium, 

wedle którego będziemy go oceniać i o nim mówić. Oznacza to, że formułując 

swój sąd, pragnę, aby mój sposób postrzegania piękna stał się miarodajnym 

wzorcem, którym inni mogą posługiwać się w estetycznej dyskusji. Kryterium to 

konstytuuje jednostkowa idea — zaczynająca pełnić funkcję modelu piękna. To 

właśnie ona gwarantuje komunikowalność sądu i umożliwia jego roszczenie do 

powszechności. Percepcja piękna jest więc niemożliwa, jeśli odbiorca nie odkryje 

w przedmiocie owego ideału. Bendavid zakłada zatem, że uzgodnienie sądu jest 

możliwe tylko wówczas, gdy oponenci poszukują wspólnego wzorca oceny 

określonego rodzaju piękna. Zgadza się z Kantem, iż sąd smaku musi opierać się 

na apriorycznej wspólnocie postrzegania — na grze wyobraźni i intelektu — a 

nie na prywatnym odczuciu. Utrzymuje też, podobnie jak Kant, że sąd estetyczny 

nie polega na zastosowaniu reguły, lecz na odniesieniu przedmiotu do ideału 

wyobraźni, który — choć niewyrażalny w postaci definicji — pełni funkcję 

normatywną w procesie oceniania. 

 

 

Zakończenie 
 

 

Zestawienie koncepcji Bendavida z estetyką Kanta pokazuje, że Beiträge zur Kritik 

des Geschmacks jest czymś znacznie więcej niż tylko komentarzem do Krytyki 

władzy sądzenia. Bendavid stworzy bowiem projekt, który wypełnia lukę 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   294 

 

pozostawioną przez Kanta, przekształca estetykę Kantowską w spójną i 

operacyjną teorię estetyki praktycznej, umożliwiającą realne stosowanie sądów 

smaku w kulturze, sztuce i doświadczeniu zmysłowym. 

Kluczową innowacją Bendavida jest pojęcie Normalidee, czyli „idei 

normalności”, stanowiącej wewnętrzny wzorzec porównawczy, dzięki któremu 

możliwe jest dokonanie sądu estetycznego. Kantowska władza sądzenia mogła 

uchwycić relację między szczegółem a ogólnością, ale to Bendavid wskazał, czym 

jest owa ogólność w praktyce – jest nią norma estetyczna zbudowana poprzez 

intuicyjne wypośrodkowanie wielu doświadczeń. Ta norma nie ma charakteru 

pojęciowego ani arytmetycznego: jest żywym, subiektywnym, lecz 

intersubiektywnie komunikowalnym narzędziem oceny, które kształtuje się 

poprzez doświadczenie kulturowe i zmysłowe. W tym sensie koncepcja 

Normalidee stanowi rozwinięcie Kantowskiej intuicji o „grze wyobraźni”37. 

Podczas gdy Kant traktuje grę jako zasadę strukturalną dla czystego sądu smaku, 

Bendavid nadaje jej wymiar operacyjny. Norma estetyczna pozwala ustalić, 

kiedy percepcja jest rzetelna, a sąd estetyczny — prawdziwy. W tym kontekście 

Bendavid rozwija kategorię prawdy estetycznej, która u Kanta miała status 

wyłącznie transcendentalny, a u Bendavida staje się zarówno normatywna, jak i 

praktyczna. To, co u Kanta pozostaje ciekawą empiryczną ilustracją warunków 

sądu estetycznego, u Bendavida stało się metodologiczną zasadą: sąd estetyczny 

jest możliwy jedynie wtedy, gdy jest formalny. Ujęcie obiektu albo zbyt bliskie, 

albo zbyt dalekie zniekształca normę i czyni sąd nieadekwatnym. W ten sposób 

perspektywa — odpowiedni dystans, struktura percepcji, kontekst kulturowy — 

staje się częścią prawdy estetycznej.  

Różnica między Kantem a Bendavidem widoczna jest szczególnie w 

stosunku do wartości jakościowych. Kant analizuje przede wszystkim te 

zjawiska, które mogą być częściowo wspierane matematycznie — kształt, 

proporcję, symetrię — zachowując ostrożność wobec barwy czy dźwięku, które 

określa najczęściej jako „przyjemne”, a nie „piękne”. Bendavid natomiast 

twierdzi, że jakości podlegają porównawczemu pomiarowi estetycznemu, 

opartemu na normie normalności i wypośrodkowaniu jakości, a nie na miarze 

ilościowej. Tym samym otwiera estetykę na obszary pomijane przez Kanta: 

chromatyka, muzyka, ekspresja emocjonalna, wyraz artystyczny. 

Idąc dalej, Bendavid rozszerza estetykę Kantowską o wartości mieszane 

— tragizm, komizm, godność, heroizm, naiwność — których Kant unikał, jako 

skażonych interesownością lub uczuciami empirycznymi. Bendavid pokazuje, że 

 
37 Immanuel Kant, Krytyka władzy sądzenia, 105. 



295  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

estetyka nie może być redukowana do czystych struktur transcendentalnych, 

lecz obejmuje całość rzeczywistych zjawisk kultury, w których normy 

jakościowe, emocjonalne i moralne nakładają się na siebie. W ten sposób jego 

estetyka stała się częścią antropologii filozoficznej, a nie jedynie transcendentalną 

analizą warunków sądu. 

Zestawienie koncepcji Kanta i Bendavida pozwala wyróżnić dwa 

komplementarne modele estetyki: Kant oferuje estetykę transcendentalną, która 

bada warunki możliwości sądu smaku i jego czystość; Bendavid zaś tworzy 

estetykę praktyczną, opisującą rzeczywiste funkcjonowanie sądów estetycznych, 

ich normy, uwarunkowania i zastosowania. Podczas gdy Kant pozostaje przy 

fundamentach refleksyjnej władzy sądzenia, Bendavid wykorzystuje te 

fundamenty do zbudowania pełniejszej teorii normy, porównania i 

intersubiektywnej prawdy estetycznej. 

O ile Kant ogranicza się do wykazania, że czyste sądy smaku są możliwe, 

Bendavid pyta, jak sądy te stosować w estetyce jako całości.38 Nie unika problemu 

estetycznych sądów jakościowych i poszukuje sposobu, by powiązać je z sądami 

ilościowymi. Analizuje również zjawiska, w których wartość estetyczna miesza 

się z innymi wartościami — etycznymi, społecznymi, psychologicznymi. Można 

zatem powiedzieć, że pisma Bendavida pozostają wobec Krytyki władzy sądzenia 

w takiej relacji, w jakiej Metafizyka moralności pozostaje wobec Krytyki 

praktycznego rozumu: krytyka ustala warunki możliwości, dzieło późniejsze — 

sposoby stosowania. 

Kant nie stworzył samodzielnej estetyki praktycznej, a jedynie opisał jej 

formalne warunki. Jego szczegółowe uwagi o sztuce znamy głównie z notatek 

studenckich wykładów poświęconych antropologii pragmatycznej. Są one 

fragmentaryczne i nie tworzą zwartej teorii. W świetle niniejszych analiz wydaje 

się zasadne twierdzenie, że to właśnie Bendavid — idąc śladem Kanta — podjął 

próbę praktycznego formułowania sądów smaku. Pisma Bendavida nie tylko 

rozwijają Kantowskie intuicje, lecz nadają im realny wymiar operacyjny, 

obejmując zarówno zjawiska jakościowe, jak i wartości mieszane. Tym samym 

Bendavid otwiera drogę do estetyki jako dziedziny łączącej formalną strukturę 

sądu z praktycznym doświadczeniem sztuki, kultury i percepcji. 

 

 

 

 

 
38 Por.: Lazarius Bendavid, Beiträge zur Kritik der Geschmack, 135-137. 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   296 

 

Bibliografia 
 

 

Abrams Meyer Howard. 2003. Zwierciadło i lampa. Romantyczna teoria poezji a 

tradycja krytycznoliteracka, przeł. Maria Bożena Fedewicz. Gdańsk: 

Słowo/obraz/terytoria. 

Allison Henry E. 2001. Kant's Theory of Taste. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Pazura Stanisław. 1981. De gustibus. Rozważania nad dziejami pojęcia smaku 

estetycznego. Warszawa: PWN. 

Bendavid Lazarus. 1794. Versuch über das Vergnügen. Wien: Stahel. 

Bendavid Lazarus. 1796. Vorlesungen über die Kritik der Urtheilskraft. Wien: 

Stahel. 

Bendavid Lazarus. 1797. Beiträge zur Kritik der Geschmack. Wien: Schaumburg 

und Compagnie. 

Bendavid Lazarus. 1799. Versuch einer Geschmackslehre. Berlin: Belitz & 

Braun. 

Bendavid Lazarus. 1802. Über den Ursprung unserer Erkenntniss. Berlin: Maurer. 

Bitzan Amos. 2011. Disciplining the German Jewish Reading Revolution, 1770–1870. 

Berkeley: University of California. 

Kant Immanuel. 2013. Dzieła zebrane. T. 2: Krytyka czystego rozumu, tłum. 

Mirosław Żelazny. Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK. 

Kant Immanuel. 2014. Dzieła zebrane. T. 4: Krytyka władzy sądzenia, tłum. 

Mirosław Żelazny. Wydawnictwo Naukowe UMK. 

Kant Immanuel. 2018. Korespondencja, tłum. Mirosław Żelazny. Toruń: 

Wydawnictwo Naukowe UMK. 

Kaśkiewicz Kinga, Żelazny Mirosław, „Dwojaki sens Kantowskiego pojmowania 

wartości estetycznych”. W: Studia z Historii Filozofii, 2018, vol. 9, nr 4: 165-

182. 

Kayserling Dr. M. Don Ayrcs Vanz.  1865/66. „Lazarus Bendavid, eine 

biografische Skizze”, Jahrbuch für Israeliten. Wien: Schmid. 

Koller Joseph. 1799. Entwurf zur Geschichte und Literatur der Aesthetik: von 

Baumgarten bis auf die neueste Zeit. Regensburg: Montag und Weiß. 

Kozyra Wojciech. 2020. „Kant on the Jews and Their Religion”. Diametros 17 (65): 

32–55. 

Leibniz Gottfried Wilhelm. 1969. „Zasady natury i łaski oparte na rozumie”. W: 

Wyznanie wiary filozofa, tłum. Stanisław Cichowicz, 281-294.Warszawa: 

PWN. 



297  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

Mendelssohn Moses. 1974. „Über das Erhabene und Naive”. W: Ästhetische 

Schriften in Auswahl, 153-240. Darmstadt: Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft. 

Ochman Jerzy. 2000. Filozofia oświecenia żydowskiego, Kraków, Universitas. 

Rose Sven-Erik. 2014. “Off with Their Heads? Lazarus Bendavid’s Vision of 

Kantian Subjects at the End of Jewish History”. W: S. E. Rose, Jewish 

Philosophical Politics in Germany 1789–1848, 14-44. Waltham: Brandeis 

University Press. 

Sauler Werner. 1982. „Bendavids Wiener Kants vorlesungen”. W: Österreichische 

Philosophie zwischen Aufklärung und Restauration, 25–45. Wien: Rodopi. 

Strub Christian. 1989. „Das Häßliche und die Kritik der ästhetischen Urteilskraft. 

Übergang zu einer systematischen Lücke”. W: Kant-Studien 80 (1-4): 416–

446. 

Wallis Mieczysław. 2004. „Wartości estetyczne łagodne i ostre”. W: tenże, Wybór 

pism estetycznych, 65-98. Kraków: Wydawnictwo Literackie. 

Weiner Benzion. 1927. Lazarus Bendavids Ästhetik und ihre geschichtliche Bedingtheit, 

Wien: https://services.phaidra.univie.ac.at/api/object/o:512007/preview 

(23.11.2015). 

Żelazny Mirosław. 1994. Źródłowy sens pojęcia estetyka. Toruń: Wydawnictwo 

Naukowe UMK. 

 

 

Streszczenie 
 
Artykuł analizuje wpływ estetyki Immanuela Kanta na Beiträge zur Kritik des Geschmacks 

(1797) Lazarusa Bendavida, jednego z najważniejszych przedstawicieli późnej Haskali. 

Autorki że estetyka Bendavida nie jest jedynie komentarzem do Krytyki władzy sądzenia, 

lecz stanowi próbę jej systematycznego rozwinięcia oraz zastosowania w praktyce 

artystycznej i kulturowej. Bendavid, wychodząc od Kantowskiej refleksyjnej władzy 

sądzenia, rozbudowuje analizę poznania estetycznego o pojęcie Normalidee — intuicyjnej 

normy umożliwiającej porównawcze ujęcie jakości oraz ocenę relacji między częściami 

a całością dzieła. Łączy przy tym teorię poznania zmysłowego z teorią sądu smaku, 

kwestionując kantowskie rozdzielenie estetyki transcendentalnej i empirycznej. 

Artykuł wskazuje także na istotny kontekst historyczno-intelektualny: 

ambiwalentny stosunek Kanta do judaizmu oraz marginalizację filozofów żydowskich 

w recepcji kantyzmu. W tym świetle estetyka Bendavida jawi się jako próba 

autonomicznego rozwinięcia myśli kantowskiej w ramach racjonalistycznej tradycji 

żydowskiego Oświecenia. Autorki argumentują, że Bendavid wypełnia lukę 

pozostawioną przez Kanta, tworząc estetykę praktyczną — operacyjną teorię 



Immanuel Kant jako inspirator krytyki smaku Lazarusa Bendavida                   298 

 

stosowania sądów estetycznych, obejmującą jakości zmysłowe, wartości mieszane i 

kontekst kulturowy. W rezultacie estetyka Bendavida staje się komplementarnym do 

Kantowskiego projektem, który ujmuje sąd estetyczny nie tylko jako warunek 

możliwości doświadczenia piękna, lecz także jako narzędzie realnej oceny dzieła sztuki 

i percepcji. 

 

Słowa kluczowe: Immanuel Kant,  Lazarus Bendavid, krytyka smaku, estetyka Kanta, 

Normalidee, filozofia żydowskiego Oświecenia (Haskala) 

 

 

Immanuel Kant as an Inspirer of the Critique of Taste  

in Lazarus Bendavid 

 
 

Summary 
 
The article examines the influence of Immanuel Kant’s aesthetics on Lazarus Bendavid’s 

Beiträge zur Kritik des Geschmacks (1797), authored by one of the most significant figures 

of the later Haskalah. The authors argue that Bendavid’s aesthetics is not merely a 

commentary on the Critique of the Power of Judgment, but rather an attempt to 

systematically extend Kant’s project and apply it within artistic and cultural practice. 

Drawing on Kant’s notion of the reflective power of judgment, Bendavid develops an 

account of aesthetic cognition centred on the concept of Normalidee—an intuitive norm 

that enables the comparative grasp of qualitative features and the assessment of relations 

between parts and wholes in a work of art. In doing so, he integrates a theory of sensible 

cognition with a theory of aesthetic judgment, thereby challenging Kant’s sharp 

separation between transcendental and empirical aesthetics. 

The article also highlights the broader historical and intellectual context: Kant’s 

ambivalent attitude toward Judaism and the marginalization of Jewish philosophers in 

the reception of Kantianism. Against this background, Bendavid’s aesthetic theory 

emerges as an autonomous attempt to advance Kantian thought within the rationalist 

tradition of Jewish Enlightenment. The authors argue that Bendavid fills a gap left by 

Kant by constructing a practical aesthetics—an operational theory of aesthetic judgment 

that encompasses sensory qualities, mixed aesthetic values, and cultural context. As a 

result, Bendavid’s aesthetics becomes a complementary project to Kant’s, treating the 

aesthetic judgment not only as a condition for the possibility of experiencing beauty, but 

also as a tool for the concrete evaluation of artworks and perceptual experience. 

 



299  Kinga Kaśkiewicz/ Marta Śliwa 
 

 

 

Keywords: Immanuel Kant; Lazarus Bendavid; critique of taste; Kant’s aesthetics; 

Normalidee; philosophy of the Jewish Enlightenment (Haskalah) 

 

 


