
LXXXI  2025  1

Mateusz Kucz
Akademia Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej w Warszawie
ORCID: 0000-0001-8069-5268
e-mail: mkucz@aps.edu.pl

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/RF.2025.001

W stronę kultury umiaru
Czy potrafimy się ograniczyć?

Tematyka umiaru, choć głęboko zakorzeniona w tradycji filozoficznej, 
nabiera dziś nowego znaczenia w obliczu wielowymiarowych kryzysów 
współczesności. Rosnące napięcia ekologiczne, społeczne i egzystencjal-
ne unaoczniają konieczność poszukiwania modeli życia i myślenia, któ-
re nie opierają się na nieograniczonym wzroście i maksymalizacji, lecz 
na zdolności do refleksyjnego ograniczenia i  troski o  dobro wspólne. 
W czasach, gdy świat zmaga się z kryzysem klimatycznym, przesyce-
niem informacyjnym, przemysłem nadmiaru i nieustannym przyspie-
szeniem, powraca pytanie: czy potrafimy się ograniczyć? Nie chodzi 
jedynie o redukcję konsumpcji czy prosty powrót do surowych zasad 
ascezy, a raczej o głębsze pytanie o strukturę naszych wartości, o to, co 
nadaje sens ludzkim działaniom i co pozwala nam żyć dobrze, nie kosz-
tem innych, lecz z innymi i dla innych.

Temat ten stał się centralnym zagadnieniem jubileuszowej XV In-
terdyscyplinarnej Konferencji Naukowej z  cyklu „Człowiek i  świat  – 
wymiary odpowiedzialności”, zorganizowanej przez Katedrę Filozofii 
Moralności i Etyki Globalnej Akademii Pedagogiki Specjalnej im. Marii 
Grzegorzewskiej w październiku 2024 roku. Efektem tej konferencji, ale 
też wieloletniej pracy badawczej nad ideą umiaru, jest niniejszy tom 
„Ruchu Filozoficznego”. Zebrane tu teksty nie tworzą jednolitej szkoły 

mailto:mkucz@aps.edu.pl
http://dx.doi.org/10.12775/RF.2025.001


Mateusz Kucz﻿﻿66

myślenia. Przeciwnie – ich siłą jest różnorodność podejść, tradycji i sty-
lów filozofowania, które wspólnie rysują kontury tego, co można by 
nazwać kulturą umiaru.

Niekiedy refleksja nad umiarem wyłania się z reinterpretacji trady-
cyjnych nurtów myśli filozoficznej. Dorota Tymura przypomina styl 
życia cyników  – bios kynikos  – jako radykalny wzorzec ekologicznej 
skromności. Ich głos, odczytany nie jako groteska, lecz jako forma egzy-
stencjalnego oporu, zyskuje zaskakująco współczesny wymiar. Czasem 
umiar pojawia się na przecięciu pozornie odległych stanowisk. Michał 
Wojtczyk zestawia myśl Leszka Kołakowskiego i Arne Naessa, szukając 
„złotego środka” między humanizmem kultury a egalitaryzmem ekolo-
gii głębokiej. Ten dialog między sacrum a biosferą, między transcenden-
cją a planetarną wspólnotą, odsłania potrzebę nowego etosu, który nie 
neguje różnic, lecz łączy je w praktyce odpowiedzialności.

Z  praktycznymi aspektami budowania takiego etosu konfrontuje 
czytelnika Waldemar Kmiecikowski, który mierzy się z ideą panodpo-
wiedzialności: czy możliwa jest etyka, która bierze odpowiedzialność 
za wszystko? Jego odpowiedź jest ambiwalentna. Bez umiaru odpo-
wiedzialność obezwładnia, zamienia się w  inercję. Umiar stanowi tu 
kategorię strukturalną, bez której nie można budować żywej etyki. Inni 
autorzy podejmują temat bardziej bezpośrednio, jak Andrzej i Helena 
Ciążelowie, którzy na tle kryzysu klimatycznego zestawiają etykę cnót 
i odpowiedzialności globalnej. Ich pytanie o realność przemiany moral-
nej jest zakorzenione w przekonaniu, że zmiana ekologiczna nie dokona 
się bez przemiany wewnętrznej.

Do tradycji Szkoły Lwowsko-Warszawskiej sięga Anna Drabarek, by 
przypomnieć, że umiar to nie jedna z wielu cnót, lecz warunek szczę-
śliwego i harmonijnego życia. Władysław Tatarkiewicz, Tadeusz Kotar-
biński, Władysław Witwicki to filozofowie, których prace wskazują, że 
polska refleksja nad granicami i samodoskonaleniem miała swoją głębię 
i aktualność. Podobnie u Wioletty Dziarnowskiej intuicja ekologiczna – 
doświadczenie wspólnoty człowieka z przyrodą – znajduje uzasadnienie 
w metaetyce Przełęckiego i badaniach nad poznaniem ucieleśnionym. 
Umiar jest tu nie tyle normą, ile stanem uwrażliwionej świadomości, 
gotowej dostroić się do rytmów świata. Staje się on zasadą mediacji 
także w tekstach dotyczących zagadnień technologicznych i ontologicz-
nych. Jarosław Maciej Janowski proponuje, by kryterium doskonałości 
w ujęciu Tatarkiewicza potraktować jako ramę debaty między transhu-
manizmem a biokonserwatyzmem. Między utopijnym przekroczeniem 
a  reakcyjnym zatrzymaniem jawi się potrzeba umiarkowanej refleksji 
nad tym, czym ma być człowiek w erze technologicznej.



W stronę kultury umiaru. Czy potrafimy się ograniczyć? 77

Adam Kubiak wnosi do refleksji wymiar polityczno-historyczny. 
Brak kolonialnego kontekstu w debatach klimatycznych to, według nie-
go, błąd nie tylko poznawczy, lecz także moralny. Bez uwzględnienia 
przeszłych niesprawiedliwości umiar może stać się narzędziem dalsze-
go wykluczania. Autor przypomina, że umiar, by być cnotą, musi mieć 
świadomość kontekstu. Z  innej strony patrzy na problem Katarzyna 
Kabzińska-Masionek, która czyta Rogera Scrutona jako filozofa poświę-
cenia. Jej tekst ukazuje, że troska o kulturę i przyrodę wymaga nie tyle 
aktywizmu, ile wewnętrznego oporu wobec estetycznej i  duchowej 
degradacji. Poświęcenie – niekoniecznie heroiczne, ale codzienne, zwy-
czajne – staje się formą umiaru: dyscypliną ducha, rezygnacją z natych-
miastowości i powierzchowności. Iwona Stachowska wpisuje się w ten 
nurt refleksji, przenosząc ideę umiaru na grunt debat nad dewzrostem 
i  postwzrostem. Czerpiąc z  prac Serge’a  Latouche’a  i  Tima Jacksona, 
ukazuje umiar jako zasadę związaną z celowym pomniejszaniem, pro-
stotą i symbiotyczną współzależnością człowieka i natury.

Tak rozumiana kultura umiaru to nie idea ograniczenia dla samego 
ograniczenia. To raczej nowy alfabet odpowiedzialności: praktyka rela-
cji, troski, rozeznania. To życie, które nie dąży do zawłaszczenia całości, 
lecz szanuje granice, rytmy i inne głosy. W takim ujęciu umiar staje się 
nie tylko praktycznym postulatem, lecz także elementem nowej wraż-
liwości relacyjnej, zgodnej z  tendencjami epoki metamodernistycznej, 
w której powaga i  ironia, realizm i utopia nie wykluczają się wzajem-
nie, ale współistnieją jako narzędzia refleksji i przemiany. Ten numer 
„Ruchu Filozoficznego” jest zaproszeniem do refleksji nad tym, jak na 
nowo nauczyć się ograniczenia – nie jako wyrzeczenia, lecz jako aktu 
etycznego i obywatelskiego dojrzewania.

Jako redaktor naukowy niniejszego numeru „Ruchu Filozoficznego” 
chciałbym wyrazić głęboką wdzięczność Profesorowi Adamowi Grze-
lińskiemu, redaktorowi naczelnemu pisma, za możliwość publikacji oraz 
za życzliwą i konstruktywną współpracę. Słowa podziękowania kieruję 
również do Autorów, którzy podzielili się swoimi wartościowymi tek-
stami, wzbogacając tym samym zawartość numeru. Szczególne uznanie 
należy się także Recenzentom, których rzetelna i bezinteresowna praca 
recenzyjna miała istotny wpływ na jakość naukową całego tomu. Na 
zakończenie serdecznie zapraszam Państwa do lektury zgromadzonych 
tu tekstów i refleksji nad zagadnieniem umiaru.


