
 
 

 

Bartosz Żukowski 
Uniwersytet Łódzki 

ORCID: 0000-0002-1502-8677 

e-mail: bartosz.zukowski@uni.lodz.pl 

 

 

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/RF.2025.037 

 

 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń  

w Zasadach filozofii Kartezjusza 

 
Wprowadzenie 
 

Rozróżnienie między jakościami pierwotnymi a wtórnymi zadebiutowało na 

nowożytnej scenie intelektualnej za sprawą Galileusza1. Wszelako dopiero w 

koncepcjach wypracowanych przez następne pokolenia siedemnastowiecznych 

myślicieli nabrało ono właściwego ciężaru filozoficznego. Niniejszy artykuł 

stanowi pierwszą z serii planowanych prac ukierunkowanych na systematyczną 

 
1 Galilei Galileo, Waga probiercza, przeł. Agnieszka Maciąg, Tadeusz Sierotowicz 

(Kraków–Tarnów: Biblos, 2009), § 48, s. 222–228. Zgodnie z wywodzącą się od 

Galileusza, nowożytną linią rozumowania, wyrażenia „jakość pierwotna” używam na 

określenie realnych własności rzeczy materialnych (które mogą być nadto 

reprezentowane przez odpowiednie wrażenia), zaś terminu „jakość wtórna” na 

oznaczenie jakości zmysłowych o charakterze czysto wrażeniowym. Terminem „jakość 

zmysłowa” posługuję się synonimicznie do terminu „wrażenie” (bez względu na jego 

reprezentacyjny lub niereprezentacyjny charakter). Żadne z tych wyrażeń nie pojawia 

się w tekście Kartezjusza, należą one jednak do repertuaru utartych kategorii 

metateoretycznych. 



 

190  Bartosz Żukowski 

 

analizę tego procesu, począwszy od adaptacji tej dystynkcji w filozofii 

Kartezjusza2, a skończywszy na radykalnych przekształceniach, którym pod 

koniec stulecia poddano ją na gruncie brytyjskim3. Jego tematem jest pierwszy, 

Kartezjański, etap tej ewolucji. Praca ta ma przy tym jedynie wstępny, 

przygotowawczy charakter – jej bezpośrednim przedmiotem nie jest samo 

rozróżnienie między jakościami pierwotnymi a wtórnymi, lecz ściśle związana z 

tą problematyką teoria powstawania wrażeń, wyłożona przez Kartezjusza w 

Zasadach filozofii4. Krytyczna analiza tej koncepcji stanowi bowiem 

najdogodniejszy punkt wyjścia do bardziej ogólnych rozważań nad Kartezjańską 

teorią jakości. 

 

 

1. Między umysłem a materią – powstawanie wrażeń na gruncie 

ontologii dualistycznej 
 

 

Krótkie studium będące przedmiotem naszych analiz znajduje się w czwartej 

części Zasad filozofii, zatytułowanej: O Ziemi5 i zgodnie z własnymi słowami 

Kartezjusza stanowi fragment materiału umieszczonego w tym dziele w 

zastępstwie dwóch pierwotnie zamyślanych części, które szczegółowo traktować 

miały „o stworzeniach żyjących, tj. o zwierzętach i roślinach” (część piąta) oraz 

„o człowieku” (część szósta)6. Planowane umiejscowienie w układzie 

systematycznym Zasad owych zarzuconych ksiąg (projektowanych z myślą o 

dopełnieniu dociekań nad przyrodą nieożywioną rozważaniami dotyczącymi 

przyrody ożywionej) oraz skróconego wykładu, który ostatecznie je zastąpił, 

 
2 René Descartes, Zasady filozofii, przeł. I. Dąmbska (Kęty: Wydawnictwo Antyk 2001), 

I, § 66-71, s. 49–52; II, § 1–4, 11, s. 55–56, 59; IV, § 188–201, s. 222–238. 
3 Zob. np. John Locke, Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, przeł. Bolesław J. 

Gawecki, t. 1 (Kraków: PWN, 1955), ks. II, rozdz. VIII, 161–178. 
4 Descartes, Zasady filozofii, IV, § 188–201, s. 222–228. Zakres niniejszych dociekań 

ogranicza się nadto do zmysłów zewnętrznych, a dodatkowo koncentrują się one przede 

wszystkim na jakościach wtórnych (wrażeniach niereprezentacyjnych). W 

konsekwencji, abstrahuję w tym miejscu od problemu zmysłowej poznawalności jakości 

pierwotnych (na ten temat zob. Margaret D. Wilson, „Descartes on the Perception of 

Primary Qualities”, w: Essays on the Philosophy and Science of René Descartes, red. Stephen 

Voss (New York–Oxford: Oxford University Press, 1993), 162–176. 
5 Descartes, Zasady filozofii, IV, § 188–201, s. 222–228. 
6 Tamże, IV, § 188, s. 222. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          191 

 

191 

 

należy poczytywać za okoliczność znaczącą. Usytuowanie wywodów 

poświęconych jakościom zmysłowym, i to tym, które późniejsza filozofia 

określać będzie mianem „wtórnych”, w części poświęconej Ziemi dostarcza 

bowiem jednoznacznych wskazówek na temat ich metodologicznej klasyfikacji – 

w jakimś zakresie problematyka ta należy do obszaru dociekań nad 

rzeczywistością zewnętrzną, nad światem materialnym. Właściwą dziedziną 

badań nad nią jest zatem filozofia przyrody: „[…] nasze zmysły odkrywają nam 

wiele innych rzeczy jak barwy, wonie, dźwięki itp. Gdybym je całkiem 

przemilczał, mogłoby się wydawać, że pominąłem ważny rozdział w 

wyjaśnianiu przyrody”7. 

Przyrodoznawcze dociekania Kartezjusza prowadzone są wszelako z pozycji 

mechanistycznych. Wydaje się więc, że również jakości zmysłowe, przynajmniej 

częściowo, powinny zostać objęte materialistyczno-mechanistycznym reżimem 

eksplanacyjnym8. 

Kluczowe pytanie dotyczy rzecz jasna granic, w jakich tematyka ta może być 

analizowana tymi metodami. Sam fakt istnienia pewnych ograniczeń jest 

bowiem wyraźnie sygnalizowany już w zdaniu bezpośrednio poprzedzającym 

przytoczoną wypowiedź, w którym jakości zmysłowe przeciwstawione są 

„kształtom i ruchom”, a więc maszynerii natury, co zasadniczo lokuje je poza 

zasięgiem mechanistycznego modelu opisu: 

 
[…] dorzucę tu parę uwag o przedmiotach poznawanych przez zmysły. Dotychczas bowiem 

opisywałem Ziemię i cały ten świat widzialny niby jakiś mechanizm, nie biorąc w nich pod uwagę 

niczego więcej prócz kształtów i ruchów; a przecież nasze zmysły odkrywają nam wiele innych 

rzeczy jak barwy, wonie, dźwięki itp.9 

 

Między obiema implikowanymi w tym fragmencie wskazówkami odnośnie 

do metodologicznego zaszeregowania problematyki jakości zmysłowych nie 

 
7 Tamże (wyróżnienie – B.Ż). Zob. także IV, § 199, s. 227. 
8 Rzut oka na Kartezjańską charakterystykę materii, w której odnajduje on 

typologicznie tę samą co Galileusz, wąską klasę jakości matematyczno-kinematycznych 

(tyle że zunifikowanych za pomocą ontologicznej kategorii rozciągłości) wystarcza, by 

przekonać się, że w obszarze filozofii przyrody realizuje on program mechanistyczny z 

nie mniejszym zapałem niż Włoch (zob. np. tamże, I, § 70, s. 50-51; II, § 4, 11, 24, s. 56, 59, 

64; IV, § 198, 199, s. 226–227; por. Galileusz, Waga probiercza, § 48, s. 222–228). Zob. także 

Eduard J. Dijksterhuis, The Mechanization of the World Picture, przeł. C. Dikshoorn 

(Oxford: Clarendon Press, 1961), 414-415, oraz Stephen Gaukroger, Descartes’ System of 

Natural Philosophy (Cambridge: University Press, 2002). 
9 Descartes, Zasady filozofii, IV, § 188–201, s. 222. 



 

192  Bartosz Żukowski 

 

zachodzi oczywiście żadna sprzeczność. Stanowisko Kartezjusza nie wpisuje się 

po prostu w program radykalnego materialistyczno-mechanistycznego 

redukcjonizmu, który, jak się wydaje, satysfakcjonował Galileusza10. Nie 

przyświecają mu też jednak intencje całkowitej subiektywizacji jakości 

wtórnych11. Istotą jego podejścia jest raczej – co nie powinno przecież dziwić – 

dualizm. Kartezjuszowi nie chodzi więc o to, aby same jakości wtórne 

sprowadzić do zjawisk czysto materialnych i mechanicznych. Przeciwnie, 

ponieważ jakości te nie mają charakteru matematyczno-kinematycznego jest 

pewne, że nie mogą one należeć do zbioru własności skonceptualizowanej na 

modłę mechanistyczną materii. W konsekwencji, od pierwszych partii Zasad 

explicite utożsamiane są one z wrażeniami zmysłowymi12. Samo w sobie, 

rozstrzygnięcie to nie jest żadnym novum, idąc wyraźnie po linii rozumowania 

wytyczonej przez Galileusza. Cechą swoistą stanowiska Kartezjusza – jasno 

pokazującą, że mimo relatywnie niewielkiej różnicy czasowej między obiema 

koncepcjami, od samego początku osadzone jest ono w zupełnie innym 

porządku teoretycznym – jest wszelako fakt, że utożsamienie to automatycznie 

implikuje odmienność ontologiczną jakości zmysłowych. 

Rozbieżność między oboma myślicielami ma w tym punkcie charakter 

fundamentalny, sięgając samej istoty rewolucji Kartezjańskiej. Jej sednem – i jest 

to aspekt o kluczowym znaczeniu dla problematyki jakości – nie jest bowiem 

zwykłe wyeksponowanie umysłu w ramach pewnego przedmiotowego 

kontinuum i uczynienie go uprzywilejowanym obiektem rozważań, lecz 

najbardziej systematyczna od starożytności i najbardziej ideotwórcza spośród 

wszystkich podejmowanych w epoce nowożytnej próba wyodrębnienia i 

ugruntowania sfery świadomości jako samoistnej (a w porządku poznania także 

prymarnej) dziedziny bytowej. Innymi słowy, cechą dystynktywną 

kartezjanizmu jest ontologiczna emancypacja i autonomizacja świata 

mentalnego, a co za tym idzie odseparowanie, a nawet przeciwstawienie materii 

i umysłu jako fundamentalnie różnych rzeczywistości – zasadniczo odmiennych 

uniwersów ontycznych, samoistnie ustrukturowanych i funkcjonujących na 

 
10 Zagadnienie to analizowałem szczegółowo w pracach: „Galileusz i rozróżnienie 

między jakościami pierwotnymi a wtórnymi (I). Argument superesencjalistyczny”, Ruch 

Filozoficzny 78(1) (2022): 25–49 oraz „Galileusz i rozróżnienie między jakościami 

pierwotnymi a wtórnymi (II). Problem statusu ontologicznego wrażeń” Ruch Filozoficzny 

78(2) (2022): 33–54. 
11 A w takim duchu jego myśl interpretował np. Edwin A. Burtt, The Metaphysical 

Foundations of Modern Science (London: Kegan, Trench, Trubner, 1932, 2nd rev. ed.), 173. 
12 Descartes, Zasady filozofii, I, § 66–71, s. 49–52. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          193 

 

193 

 

własnych, autonomicznych zasadach. Jedną z najdonioślejszych konsekwencji 

tego kroku jest zaś dywersyfikacja rodzajów realności – oba uniwersa bytowe 

reprezentują zupełnie róże typy rzeczywistości (materialnej i mentalnej), z 

którymi skorelowane są całkiem odmienne, swoiste dla nich, sposoby 

urzeczywistniania i bytowania. 

Innowacje te sprawiają, że Kartezjańskie i Galileuszowe koncepcje jakości, 

jakkolwiek w wielu konkretnych punktach zbieżne, od początku konstruowane 

są w paradygmatycznie odmiennych warunkach teoretycznych. Różnica ta 

pokazuje zarazem skalę dokonanego przez Francuza konceptualnego postępu 

(przynajmniej w obrębie omawianej tu problematyki) – poszerzenie przezeń 

spektrum ontologicznego dostarczyło bowiem środków do uporania się z 

najważniejszymi, mniej lub bardziej jawnymi, aporiami obecnymi w teorii 

Włocha13. Najistotniejsza zmiana polega na tym, że na gruncie ontologii 

dualistycznej, krytyka jakości wtórnych nie musi już dłużej polegać na prostym 

negowaniu ich realności, a jedynie na negowaniu ich realności materialnej – 

emancypacja sfery umysłu jako odrębnej dziedziny bytowej stwarza bowiem 

warunki do usytuowania wyeliminowanych z materii jakości w 

komplementarnym uniwersum przedmiotowym i przyznania im odmiennego, 

swoistego dla nich typu realności. Sukces ten ma jednak swą metodologiczną 

cenę. Jeśli bowiem Kartezjański dualizm implikuje – a tak jest w istocie – 

rodzajowy podział jakości według kryterium przynależności substancjalnej na 

dwie ściśle odrębne klasy ontyczne: jakości materialnych (przysługujących 

substancji rozciągłej – materii) oraz czysto zjawiskowych – wrażeń 

(uobecniających się w umyśle), te drugie, nie należąc do materialnego świata 

przyrody muszą wymykać się opisowi w kategoriach mechanistycznych. Z 

samej swej natury są one bowiem fenomenami mentalnymi – z wszystkimi 

konsekwencjami i całą ontologiczną doniosłością, jakie stwierdzeniu temu 

nadają nowe, dualistyczne reguły gry. Toteż próba poddania ich analizie w 

materialistyczno-mechanistycznym modelu eksplanacyjnym byłaby 

kardynalnym, bo kategorialnym, błędem14. Tym, co może być wyjaśnione w 

takim modelu i to, jak się przekonamy, w sposób kompletny, jest natomiast ich 

geneza – zespół procesów sensorycznych prowadzących do ich powstania. 

W ten sposób, Kartezjańska koncepcja zmysłowości uzyskuje zamierzoną, 

dualistyczną równowagę. Wytwarzanie wrażeń sklasyfikowane zostaje jako 

 
13 Na ten temat zob. Żukowski, „Galileusz i rozróżnienie między jakościami 

pierwotnymi a wtórnymi (II)”. 
14 Por. Descartes, Zasady filozofii, I, § 66–74, s. 49–53. 



 

194  Bartosz Żukowski 

 

proces mechaniczny o czysto materialnym podłożu, podczas gdy jego produkt – 

ale tylko on – uobecnia się po stronie umysłu: 

 
Ruchy […] wzbudzone […] za pośrednictwem nerwów w mózgu, same różnorodne, w 

różnoraki też sposób oddziałują na duszę, czyli na umysł ściśle zespolony z mózgiem. Te 

zaś rozmaite doznania umysłu, czyli myśli, które, wypływając bezpośrednio z owych 

ruchów, nazywają się spostrzeżeniami zmysłów, czyli jak pospolicie mówimy, wrażeniami 

(sensus)15. 

 

W konsekwencji, Kartezjańska teoria jakości pierwotnych i wtórnych 

charakteryzuje się wielowymiarowością, za sprawą której wszelka kompleksowa 

analiza tej koncepcji musi obejmować trzy odrębne, a zarazem komplementarne 

płaszczyzny, które z racji systematyzacyjnych warto wyszczególnić w kolejności 

odbiegającej od oryginalnego porządku, w jakim zostały one ujęte w Zasadach 

filozofii: 

(a) Odróżnienie dwóch podstawowych sfer bytowych i analiza natury materii 

prowadząca do fundamentalnego podziału jakości na dwie klasy – jakości 

materialne (obiektywne, matematyczno-kinematyczne własności materii) oraz 

mentalne (jakości subiektywne – wrażenia) (II, § 1–4, 11), 

(b) Filozofia świadomości: jakości/wrażenia jako fenomeny stricte mentalne (I, 

§ 66–71), 

(c) Filozofia przyrody: materialistyczno-mechanistyczny model powstawania 

jakości/wrażeń (IV, § 188–201). 

Wszystkie trzy obszary problemowe zasługują na szczegółową interpretację 

teoretyczną. W dalszej części niniejszego artykułu – raz jeszcze odwracając 

ustalony porządek – analizie poddamy wszelako tylko trzeci z nich. 

 

 

2. Kartezjańska mechanika sensoryczna 
 

 

Podczas gdy na płaszczyźnie ontologii między stanowiskami Galileusza i 

Kartezjusza zachodzą, jak widzieliśmy, fundamentalne różnice, w dziedzinie 

filozofii przyrody, czyli w obszarze badań nad rzeczywistością zewnętrzną, obaj 

myśliciele z równą konsekwencją wcielają materialistyczno-mechanistyczny 

program eksplanacyjny. Kartezjańska teoria produkcji wrażeń spełnia wszystkie 

redukcjonistyczne postulaty tego programu – w pełni zapracowując na użyte w 

 
15 Tamże, IV, §189, s. 222–223. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          195 

 

195 

 

tytule niniejszego artykułu miano „mechaniki sensorycznej”. Jej rdzeniem jest 

koncept, który, nieco anachronicznie, opisać można jako teorię przewodnictwa 

nerwowego. Szczegóły fizjologiczne tej teorii nie są przedmiotem naszych analiz, 

będziemy więc o nich wzmiankować tylko o tyle, o ile okażą się istotne z punktu 

widzenia interesującej nas problematyki16. Tym, co nas zajmuje są zaś kluczowe 

ontologiczne i epistemologiczne aspekty tej koncepcji rozpatrywane w 

kontekście Kartezjańskiego ujęcia problematyki jakości. Kwestie te można zebrać 

i omówić w kilku punktach. 

 

 

2.1. Problem interakcji psychofizycznej. Trójczłonowy model produkcji 

wrażeń 
 

 

W odróżnieniu od teorii materialistycznych, takich, jak choćby Hobbesowska czy 

(w jednej z możliwych interpretacji) Galileuszowa17, zapewniających – przy 

wszystkich generowanych przez nie problemach – komfort wyjaśniania 

procesów sensorycznych w kategoriach oddziaływań zachodzących w jednym, 

wspólnym dla podmiotu i przedmiotu, uniwersum ontycznym (tj. jako interakcję 

dwóch ciał materialnych), dualistyczny reżim metafizyki Kartezjańskiej stawia 

przed jego epistemologią konceptualne wyzwanie sprzężenia ze sobą dwóch, i 

to radykalnie różnych, sfer ontycznych18. Szczególny wariant tego problemu, 

zarysowujący się na gruncie teorii jakości/wrażeń zawiera się w pytaniu, jak to 

możliwe, że matematyczno-kinematyczne przyczyny mają zdolność 

wywoływania skutków, które wydają się wręcz kategorialnie od nich różne – w 

 
16 Na ten temat zob. Stanley Finger, Origins of Neuroscience. A History of Explorations 

into Brain Function (Oxford: University Press 1994); Edwin Clarke, Charles D. O’Malley, 

The Human Brain and Spinal Cord: Historical Study Illustrated by Writings from Antiquity to 

the Twentieth Century (San Francisco: Norman Publishing, 1996, 2nd rev. & enl. ed), 139-

158; Gaukroger, Descartes’ System, 180–214. 
17 Żukowski, „Galileusz i rozróżnienie między jakościami pierwotnymi a wtórnymi 

(II)”: 40–47. 
18 Klasyczną analizę Kartezjańskiej argumentacji na rzecz dualizmu 

psychofizycznego można znaleźć w: Margaret Dauler Wilson, Descartes (London–

Boston: Routledge 2005), 155-193. Terminem „przedmiot” posługuję się w możliwie 

najogólniejszym sensie – na oznaczenie wszelkich obiektów zewnętrznych, a więc w 

znaczeniu nieobciążonym późniejszymi, zwłaszcza kantowskimi, konotacjami 

teoretycznymi. 



 

196  Bartosz Żukowski 

 

jaki sposób coś o charakterze czysto kwantytatywnym, jak kształt czy ruch, jest 

w stanie wytworzyć fenomeny istotowo kwalitatywne, np. wrażenie dźwięku 

czy barwy? Zadanie reintegracji kartezjańskich płaszczyzn ontycznych 

dostarczyło, jak wiadomo, filozoficznej pożywki wiodącym myślicielom epoki 

postkartezjańskiej, przy czym poszukiwali oni przede wszystkim 

satysfakcjonującego, globalnego rozwiązania tego problemu (vide dociekania 

okazjonalistów, Spinozy czy Leibniza)19. Odpowiedź samego Kartezjusza – w 

interesującym nas obszarze – jest natomiast tyleż prosta, co wymijająca. Klucz do 

wyjaśnienia tajemnicy skuteczności mechanicznych oddziaływań w radykalnie 

obcej im sferze bytowej tkwi w nieprzeniknionej naturze umysłu: 

 
[…] taka jest natura naszego umysłu, iż samo zachodzenie pewnych ruchów w ciele może 

w nim wzbudzić rozmaite myśli, nie odzwierciedlające żadnego obrazu tych ruchów; a 

zwłaszcza myśli niewyraźne, zwane wrażeniami czy doznaniami zmysłowymi […] taka 

jest natura naszego umysłu, iż doznawać może stanów, właściwych wszystkim innym 

zmysłom, również wskutek zachodzenia jakichś ruchów w określonych miejscach ciała20 

[…] taka jest – jak wiemy – natura naszej duszy, że różne ruchy miejscowe wystarczają by 

wzbudzić w niej wszelkie rodzaje wrażeń […]21 

 

Kartezjański dualizm odpowiada także za drugą istotną z punktu widzenia 

prowadzonych w tym miejscu analiz własność przedstawianego w Zasadach 

modelu powstawania wrażeń. W porównaniu z koncepcjami niepostulującymi 

tak sztywnego rozgraniczenia obu sfer ontycznych, implikuje on mianowicie 

bardziej rozbudowany, bo trójczłonowy, schemat mechaniki sensorycznej. 

Jednym z aspektów zaproponowanej przez Kartezjusza wersji dualizmu jest 

bowiem dematerializacja i metafizyczna alienacja podmiotu – utożsamianego 

odtąd bez reszty z ontologicznie zdenaturalizowanym cogito. Pociągnięcie to 

skutkuje zaś radykalnymi konsekwencjami odnośnie do miejsca zajmowanego w 

jego systemie przez ludzkie ciało – nieutożsamiane już dłużej (jak w 

materializmie) z podmiotem ani z żadnym jego aspektem czy składową 

(hylemorfizm) zostaje ono translokowane w sferę zewnętrzną, przedmiotową. 

Jakkolwiek odpodmiotowione, wciąż zachowuje wszelako specjalną, 

uprzywilejowaną pozycję względem umysłu22. W ostatecznym rozrachunku 

przypada mu więc funkcja materialnego medium – wyróżnionego lecz, jak cały 

 
19 Na ten temat zob. John Heil, Philosophy of Mind (New York–London: Routledge, 

2020, 4th ed.), 17–49. 
20 Descartes, Zasady filozofii, IV, § 197, s. 226. 
21 Tamże, IV, § 198, s. 227. 
22 Tamże, I, § 71–72, s. 51–52; II, § 3, s. 56. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          197 

 

197 

 

świat zewnętrzny, rozciągłego wycinka rzeczywistości przedmiotowej, który 

dzięki infrastrukturze nerwowej może pośredniczyć między pozostałymi 

obiektami cielesnymi a ostatecznym niematerialnym odbiorcą wywieranych 

przez nie oddziaływań. 

 

 

2.2. Homogeniczność przyczyn heterogenicznych jakości.  

Różnorodność wrażeń jako funkcja potencjału motorycznego nerwów 
 

 

Wyłączenie ciała ze sfery podmiotowej znacząco poszerza przedmiotowy obszar 

zastosowania postulatów mechanistycznej filozofii przyrody. Dzięki temu 

posunięciu oba zasadnicze przebiegi składające się na proces wytwarzania 

wrażeń – oddziaływanie przedmiotów na unerwione ciało i tego ostatniego na 

umysł – mogą bowiem zostać zasadnie objęte jednym, materialistyczno-

mechanistycznym schematem eksplanacyjnym. Stanowisko to implikuje istotną 

redukcję kauzalną, w całej uobecniającej się w umyśle różnorodności wrażeń 

nakazując upatrywać wypadkowej mechanicznych oddziaływań między 

obiektami materialnymi (przedmiotami a ciałem ludzkim oraz wewnętrznymi 

składowymi tego drugiego), i to pojmowanymi na mechanicystyczną modłę, a 

więc okrojonymi do wąskiego zespołu cech matematyczno-kinematycznych. 

Ulegając rozpowszechnionej za sprawą filozofii analitycznej modzie do 

typizowania i etykietowania można by je zatem określić mianem 

materialistyczno-mechanistycznego redukcjonizmu genetycznego. Tego rodzaju 

model stanowi jednak niemałe wyzwanie teoretyczne, spełnienie jego 

postulatów wymaga bowiem wyjaśnienia całokształtu procesów sensorycznych 

i rozmaitości powstających za ich sprawą jakości/wrażeń (i to tak rodzajowo 

heterogenicznych, jak barwa i dźwięk) bardzo ubogimi środkami 

konceptualnymi – jako funkcję ograniczonego, homogenicznego zestawu cech 

(matematycznych) i oddziaływań (ruch fizyczny), w które definicyjnie wyposaża 

on materię. 

Co gorsza, rola ostatniego ogniwa procesów sensorycznych (zarówno w 

wypadku zmysłu zewnętrznego, jak i wewnętrznego) przypada w tej koncepcji 

nerwom. Do eksplikacji całej różnorodności doświadczanych wrażeń musi zatem 

de facto wystarczyć odwołanie się tylko do ich właściwości. Tymczasem można 

przypuszczać, że choć sama w sobie uboga, mechanicystyczna rzeczywistość 

materialnych ciał w ruchu wciąż przewyższa bogactwem wariantów 

strukturalnych jednolitą konfigurację układu nerwowego. Nadanie funkcji 



 

198  Bartosz Żukowski 

 

mediatyzacyjnych mechanicystycznie pojętemu ciału sprawia wszelako, że 

transmisja sensoryczna dokonuje się zawsze na drodze dwustopniowej translacji 

– nim dojdzie do (ontologicznego) przekształcenia pobudzenia nerwowego w 

jakość/wrażenie w umyśle, już i tak relatywnie skromne, matematyczno-

mechaniczne „środki wyrazu”, którymi dysponują oddziałujące rzeczy muszą 

nadto zostać przełożone na jeszcze skromniejszy „alfabet” przewodnictwa 

nerwowego. Całą różnorodność odbieranych wrażeń trzeba zatem ostatecznie 

wyjaśnić w kategoriach strukturalnego i motorycznego zróżnicowania systemu 

nerwowego: „Różne odmiany […] wrażeń zależą, po pierwsze, od różnorodności 

samych nerwów, a następnie od różnorodności ruchów, które zachodzą w 

poszczególnych nerwach”23. 

Zgodnie z programem mechanicystycznym, owa „różnorodność nerwów” 

musi, rzecz jasna, ograniczać się do rozmaitych modyfikacji rozciągłości, na 

przykład do różnic w kształcie i wielkości (vide uwagi o „delikatnych” czy 

„drobnych” nerwach24). Co więcej, w dalszym toku wykładu, aspekt 

strukturalny – budowa nerwów – wydaje się w istocie marginalizowany. Lektura 

wywodów Kartezjusza sprawia wrażenie, że pierwszoplanowym, jeśli nie 

jedynym źródłem różnorodności wrażeń jest ruch. 

Po pierwsze, explicite odrzuca on bowiem ideę bezpośredniego skorelowania 

konkretnej struktury nerwów z określonymi wrażeniami: „[…] nie dostrzegamy 

żadnej takiej różnicy między nerwami, która pozwalałaby nam sądzić, jakoby 

jedne z nich coś innego niż inne przewodziły od narządów zmysłowych do 

mózgu […]”25. Układ nerwowy nie jest więc klawiaturą, na której można 

wygrywać konkretne jakości. Przypomina raczej struny skrzypiec, które mogą 

brzmieć różnie, w zależności od ruchu, w jaki są wprawiane. Podobnie, jeden i 

ten sam nerw, przewodząc różne ruchy zdolny jest wywoływać rozmaite 

wrażenia. 

Po drugie, jak pokazują choćby przytoczone wyżej fragmenty, expressis verbis 

uznaje on ruch za warunek wystarczający do powstania wrażeń: 

 
[…] taka jest natura naszego umysłu, iż samo zachodzenie pewnych ruchów w ciele może 

w nim wzbudzić rozmaite myśli26 […] taka jest […] natura naszej duszy, że różne ruchy 

miejscowe wystarczają by wzbudzić w niej wszelkie rodzaje wrażeń […]27 

 
23 Tamże, IV, § 190, s. 223. 
24 Tamże. 
25 Tamże, IV, § 198, s. 226. 
26 Tamże, IV, § 197, s. 226. 
27 Tamże, IV, § 198, s. 227. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          199 

 

199 

 

 

Po trzecie wreszcie, ruch okazuje się jedynym bodźcem wrażeniotwórczym, 

czy szerzej, jedynym w ogóle bodźcem odbieranym przez umysł. Albowiem: […] 

dusza ludzka […] główną swą siedzibę ma w mózgu i w nim wyłącznie nie tylko 

poznaje i wyobraża coś sobie, ale także czuje28. 

Dokonuje się to zaś dzięki temu, że nerwy w różnych częściach ciała 

wprawiane są w ruch a „ruch ich przenosi się do przeciwległych końców tych 

nerwów, umieszczonych w mózgu dokoła siedliska duszy […]”29 Co 

najważniejsze zaś: „nie dostrzegamy […] jakoby do mózgu docierało coś innego 

prócz miejscowego ruchu samych […] nerwów”30. 

Czynnik strukturalny – anatomia nerwu – odgrywa wprawdzie pewną rolę 

w produkcji wrażeń, wszak nie bez powodu Kartezjusz rozróżnia siedem 

rodzajów nerwów usytuowanych w różnych częściach ciała (dwa z nich 

przyporządkowuje przy tym zmysłom wewnętrznym: „naturalnemu 

pożądaniu” i zmysłowi afektywnemu31, a pięć zewnętrznym32). Wpływ ten 

realizuje się jednak jedynie pośrednio. Strukturalne różnice między nerwami 

mają znaczenie tyko o tyle, o ile umożliwiają realizację różnych odmian ruchu. 

Ich zróżnicowanie ma więc, by tak rzec, preadaptacyjny charakter – 

umożliwia wytworzenie kanału przewodnictwa takiego rodzaju ruchu, jaki 

będzie adekwatny do potrzeb oddziałujących przedmiotów33. Wszelako w 

ostatecznym rozrachunku to właśnie owa różnorodność potencjału 

motorycznego nerwów, i tylko ona, odpowiada za różnorodność 

odczuwanych wrażeń. 

Przyjęcie takiego rozwiązania mogło mieć dwojakie uzasadnienie. Wskutek 

nieznajomości elektrycznych i chemicznych aspektów funkcjonowania układu 

nerwowego, pula czynników, na które w wyjaśnianiu jego pracy mógł się 

powołać siedemnastowieczny mechanicyzm zawężała się właściwie wyłącznie 

do determinantów geometrycznych. Badania anatomiczne wskazywały zaś na 

wysoką homogeniczność budowy nerwów. W konsekwencji, ich obserwowane 

zróżnicowanie strukturalne było po prostu zbyt małe, by wytłumaczyć ogromną 

różnorodność wywoływanych wrażeń. Niemniej jednak, nie sposób nie 

zauważyć, że omawiane rozstrzygnięcie dostarczało zarazem wsparcia innej, o 

 
28 Tamże, IV, § 189, s. 222. 
29 Tamże. 
30 Tamże, IV, § 198, s. 226. 
31 Tamże, IV, § 190, s. 223–224. 
32 Tamże, IV, § 191–195, s. 224–225.  
33 Tamże. 



 

200  Bartosz Żukowski 

 

wiele ważniejszej idei, która, jak się za chwilę przekonamy, stanowiła jeden z 

kluczowych elementów teorii Kartezjusza, a mianowicie koncepcji 

maksymalnego powiązania treści wrażeń z wpływem wywieranym na ciało 

przez przedmioty zewnętrzne. Oddziaływanie tych ostatnich realizuje się 

bowiem poprzez ruch. Uwarunkowanie charakteru wrażeń budową nerwów, 

oznaczałoby przyznanie pośrednikowi, którego rola w transmisji sensorycznej 

powinna w założeniu ograniczać się do czystego przewodnictwa, samodzielnego 

wpływu na treść przekazywanej informacji, czyniąc go w zasadzie 

(ponadplanowym) współnadawcą komunikatu. Byłaby to więc, ujmując rzecz w 

kategoriach epistemologicznych, koncesja na rzecz konstrukcjonizmu. 

Tymczasem ograniczenie przysługujących nerwom środków wyrazu do ruchu – 

„języka” używanego przez same przedmioty zewnętrzne – przybliżało 

koncepcję Kartezjusza do realizacji ideału całkowicie transparentnego kanału 

informacji. Analogicznie, rozwiązanie to pozwalało zmniejszyć różnicę 

potencjałów między „alfabetami” wykorzystywanymi przez obiekty zewnętrzne 

i przez nerwy (choć nie eliminowało całkowicie konieczności translacji między 

nimi, trudno bowiem domniemywać, by pula dostępnych nerwom ruchów 

dorównywała motorycznemu bogactwu świata zewnętrznego). 

 

 

2.3. Idea czysto przedmiotowego zdeterminowania treści wrażeń 

 
 

Rozważania te odsłaniają kolejny, bardziej ogólny, rys Kartezjańskiej mechaniki 

sensorycznej, a mianowicie dążenie do pozbawienia umysłu jakiegokolwiek 

konstrukcyjnego wpływu na wrażenia na rzecz tak głębokiego, jak to tylko 

możliwie uwarunkowania ich treści aktywnością przedmiotów zewnętrznych. 

Idea sensorycznej bierności umysłu znajduje wyraz już na płaszczyźnie 

terminologicznej, w znamiennym utożsamieniu produktów odnośnych 

procesów z „doznaniami” (sensus, sensationes34, affectiones35) i „percepcjami 

zmysłów” (sensuum perceptiones36). Coś odmiennego – za sprawą niedwuznacznie 

 
34 Zob np. tamże, IV, § 197, s. 226; René Descartes, „Principia philosophiae”, w: 

Oeuvres de Descartes, red. Ch. Adam, P. Tannery, t. VII (Paris 1905), CXCVII, s. 320. 
35 Zob np. Descartes, Zasady filozofii, IV, § 189, s. 222; Descartes, „Principia 

philosophiae”, CLXXXIX, s. 316. 
36 Zob np. Descartes, Zasady filozofii, IV, §189, s. 223, przekł. zmod.; Descartes, 

„Principia philosophiae”, CLXXXIX, s. 316. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          201 

 

201 

 

mentalnych konotacji tego terminu – wydaje się wprawdzie sugerować 

kategorialna klasyfikacja wrażeń jako „myśli” (cogitationes)37. Nadzieje te 

rozwiewa wszelako wyraźne zastrzeżenie, iż chodzi tu o „myśli niewyraźne” 

(confusae cogitationes38), a więc ten właśnie ich typ, w którym umysł pozostaje 

nietwórczy. Kryterium konstrukcyjnej nieingerencji umysłu wydaje się wręcz 

wyróżnikiem definicyjnym wrażenia: 

 
Otóż, cokolwiek odczuwamy, pochodzi to bez wątpienia od jakiejś rzeczy różnej od 

naszego umysłu. Nie jest bowiem w naszej mocy sprawić, abyśmy odczuwali raczej to niż 

owo, lecz zależy to całkowicie od danej rzeczy, która oddziałuje na nasze zmysły39 […] Te 

zaś rozmaite doznania umysłu, czyli myśli, które, wypływając bezpośrednio z owych 

ruchów, nazywają się spostrzeżeniami zmysłów, czyli jak pospolicie mówimy, wrażeniami 

(sensus)40. […] Natomiast inne ruchy tych samych delikatnych nerwów wywołują inne 

rodzaje afektów, na przykład miłość, nienawiść, strach, gniew etc., o tyle, o ile są one tylko 

afektami, czyli uczuciami umysłu, tzn. o ile są jakimiś niewyraźnymi tylko myślami, 

których umysł sam nie wytwarza, a tylko stąd je posiada, że doznaje czegoś od ciała, będąc 

z nim ściśle związanym41. 

 

Wypowiedzi te można wprawdzie próbować zinterpretować jako odnoszące 

się do zagadnienia samodzielnego wytwarzania wrażeń przez umysł, 

nieprzesądzające zaś kwestii jego ewentualnego udziału w tym procesie. 

Odczytanie to nie znajduje wszelako żadnego wsparcia teoretycznego. W teorii 

Kartezjusza nie znajdujemy bowiem nic, co sugerowałoby, że umysł odgrywa 

jakąkolwiek rolę w konstytucji wrażeń. Wręcz przeciwnie, od początku do końca 

to materialna przyczyna ruchu nerwów (obiekt zewnętrzny) obsadzana jest w 

funkcji jedynej przyczyny kształtującej treść wrażenia – produkt końcowy 

procesów sensorycznych uobecnia się wprawdzie w uniwersum ontycznym 

umysłu, jest on jednak w zupełności zdeterminowany przez ruch nerwów, 

będący z kolei prostą funkcją sposobu oddziaływania przedmiotu zewnętrznego. 

Innymi słowy, treść wrażeń zależy całkowicie od aktywności obiektów 

pozaumysłowych, wywołujących określone wrażenie za pośrednictwem ruchu, 

w który wprawiają nerwy: 

 
37 Descartes, Zasady filozofii, IV, § 189, s. 222; Descartes, „Principia philosophiae”, 

CLXXXIX, s. 316. 
38 Descartes, Zasady filozofii, IV, § 190, s. 224; § 191, s. 224; Descartes, „Principia 

philosophiae”, CXC, s. 317; CXCI, s. 318. 
39 Descartes, Zasady filozofii, II, § 1, s. 55. 
40 Tamże, IV, § 189, s. 222–223. 
41 Tamże, IV, § 190, s. 224. 



 

202  Bartosz Żukowski 

 

 
[…] nerwy, których zakończenia rozmieszczone są w skórze całego ciała, mogą za jej 

pośrednictwem stykać się rozmaitymi ciałami ziemskimi, które same nienaruszane 

wprawiają je w ruch w pewien sposób przez swą twardość, w inny przez swój ciężar, w 

inny przez ciepło, w inny przez wilgotność etc. A na ile różnych sposobów nerwy zostają 

poruszone lub doznają przeszkody w zwykłych swych ruchach, tyleż w umyśle wywołują 

rozmaitych wrażeń, od których bierze nazwę tyleż jakości dotykowych42 […] gdy 

oddzielne cząstki tych ciał, pływające wraz ze śliną w ustach, wprawiają rozmaicie, 

stosownie do swego kształtu, w ruch nerwy rozmieszczone w języku i sąsiadujących z nim 

organach, nerwy te powodują wrażenia rozmaitych smaków43. 

 

Nawet rozróżnienie pięciu zmysłów zewnętrznych oparte jest na czysto 

przedmiotowych przesłankach: 

 
Co się tyczy zmysłów zewnętrznych, to zwykle wylicza się ich pięć, z powodu pięciu 

różnych rodzajów przedmiotów poruszających nerwy obsługujące te zmysły i z powodu 

tyluż rodzajów niewyraźnych myśli, pojawiających się w duszy na skutek działania tych 

ruchów44. 

 

Jedynym istotnym aspektem architektury umysłowej w procesie powstawania 

wrażeń jest więc w zasadzie zdolność do odbierania produktów ruchu nerwów, 

tak jak jedynym liczącym się parametrem ustrukturowania maszynerii nerwowej 

jest predyspozycja do przyjęcia ruchu narzucanego przez przedmioty. 

Na gruncie ontologii tak ściśle dualistycznej, jak Kartezjańska rozwiązanie to 

musi jawić się jako paradoksalne. Wrażenia należą wszak do zupełnie innego 

uniwersum ontycznego i istnieją w zupełnie inny sposób niż ich materialne 

przyczyny. Z samej swej natury są myślami – modyfikacjami umysłu, 

odmianami świadomości. Czy zatem ich treść może być w pełni determinowana 

czynnikami przynależącymi do innej, radykalnie różnej, dziedziny bytowej? 

Uchylając się od rozstrzygania tej kwestii na płaszczyźnie abstrakcyjnej, warto 

zauważyć, że odpowiedź twierdząca doskonale koresponduje z ogólnymi 

założeniami epistemologii Kartezjańskiej, dysponującej nadto konkretnymi 

środkami konceptualnymi do obrony tego stanowiska. Kluczowego precedensu 

– jeśli nie pramodelu – dla opisywanego rozwiązania dostarcza rozwinięta przez 

 
42 Tamże, IV, § 191, s. 224. 
43 Tamże, IV, § 192, s 224. 
44 Tamże, IV, § 191, s. 224. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          203 

 

203 

 

Kartezjusza (a zainspirowana przez Suareza45) teoria poznania intelektualnego, 

oparta na rozróżnieniu dwóch sposobów istnienia przedmiotu – formalnego i 

obiektywnego. Zgodnie z tą koncepcją, przynależność do określonego 

uniwersum ontycznego, a co za tym idzie sposób urzeczywistnienia przedmiotu 

w żaden sposób nie wpływa na jego charakter czy naturę. Obiekt materialny 

może zatem uobecniać się w umyśle (w idei) nie tracąc niczego ze swej 

przedmiotowej tożsamości – Słońce w umyśle i na niebie jest jednym i tym 

samym przedmiotem46. Analogiczne rozumowanie zastosować można na 

płaszczyźnie zmysłowości, mentalny wymiar wrażeń, a więc samą ich 

„wrażeniowość”, poczytując za aspekt czysto formalny (w niekartezjańskim tego 

słowa znaczeniu), wyczerpujący się w samym tylko sposobie urzeczywistnienia, 

uobecnienia czy też, ujmując rzecz od strony epistemologicznej, percypowania 

pewnej treści – zdeterminowanej zewnętrznie w tym samym stopniu, w jakim 

własności ujmowanego intelektualnie przedmiotu determinowane są przez jego 

materialny analogon. O ile jednak na gruncie poznania intelektualnego, 

rozwiązanie to miało istotne uzasadnienie teoriopoznawcze – nadanie idei 

intelektualnej znamion perfekcyjnie transparentnego medium dostarczało 

gwarancji doskonałej adekwatności poznania – o tyle przyjęcie analogicznych 

założeń w odniesieniu do percepcji zmysłowej, w znacznej wszak mierze 

niereprezentacyjnej, należy chyba tłumaczyć bardziej generalnym pragnieniem 

utrzymania maksymalnie realistycznej (tzn. niekonstruktywistycznej) orientacji 

epistemologicznej. 

 

 

2.4. Monokauzalizm 
 

 

Dociekania te ujawniają jeszcze jeden aspekt omawianej koncepcji. Zgodnie z 

generalnymi pryncypiami mechanicyzmu, w swej teorii zmysłowości Kartezjusz 

znajduje miejsce dla tylko jednego typu przyczynowości, a mianowicie dla 

przyczynowości sprawczej – jedyna dopuszczalna możliwość oddziaływania na 

 
45 Klasyczną pracą na temat Suarezjańskich źródeł teorii Kartezjusza jest książka 

Timothy’ego. J. Cronina, Objective Being in Descartes and in Suárez (Roma: Gregorian 

University Press 1966). 
46 René Descartes, Medytacje o pierwszej filozofii, przeł. Maria i Kazimierz 

Ajdukiewiczowie, t. 1 (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN 2010), 45–47, 107–108, 

161. 



 

204  Bartosz Żukowski 

 

treść przeżyć zmysłowych polega na aktywnej stymulacji ze strony przedmiotów 

zewnętrznych47. Nie dostrzega on natomiast lub nie chce dostrzec tego rodzaju 

uprzyczynowienia, które (odwołując się do kanonów klasycznych) można by 

określić mianem przyczynowości materialnej, czy trafniej (i bardziej 

współcześnie) – strukturalnej. Innymi słowy, ograniczając się do przyczynowości 

sprawczej, Kartezjusz przeocza lub celowo odrzuca ewentualność (która 

niebawem, przekuta w ideę, stanie się kamieniem węgielnym idealizmu48), iż 

aparat poznawczy może wywierać piętno na wrażeniach mocą samej swej 

struktury49. 

 

 

2.5. Receptywny model percepcji zmysłowej 
 

 

Z czysto mechaniczną teorią powstawania wrażeń, lokującą po stronie umysłu 

wyłącznie produkt końcowy procesów sensorycznych, ściśle koreluje 

restrykcyjnie receptywny model postrzegania zmysłowego. Tak skądinąd 

aktywny we wszystkich innych sferach (intelektualnej, wyobrażeniowej etc.), w 

obszarze percepcji zmysłowej, Kartezjański umysł funkcjonuje w trybie czysto 

reaktywnym. Jego funkcje percepcyjne mają rygorystycznie interojekcyjne 

ukierunkowanie i nie okazują jakichkolwiek przejawów konstrukcyjności, 

wyczerpując się w samym tylko biernym odbieraniu, pasywnym przeżywaniu 

uobecniających się w nim treści fenomenalnych: 

 
Otóż, cokolwiek odczuwamy, pochodzi to bez wątpienia od jakiejś rzeczy różnej od 

naszego umysłu. Nie jest bowiem w naszej mocy sprawić, abyśmy odczuwali raczej to niż 

owo, lecz zależy to całkowicie od danej rzeczy, która oddziałuje na nasze zmysły. […] 

odczuwamy [sentimus] czy też raczej, pobudzeni przez zmysły, jasno i wyraźnie ujmujemy 

jakąś materię rozciągającą się wzdłuż, wszerz i w głąb, której różne części wyposażone są 

 
47 Warto zauważyć, że jednym z terminów używanych przez Kartezjusza na 

określenie procesu wywoływania wrażeń jest czasownik efficere, występujący w postaci 

imiesłowu także w wyrażeniu causa efficiens, zob. np. Descartes, „Principia 

philosophiae”, CXC, s. 317; CXCII, s. 318. Na temat wyobrażeń zob. Descartes, Zasady 

filozofii, IV, § 190, s. 223-224. 
48 Zob. np. Richard Burthogge, An Essay upon Reason, and the Nature of Spirits (London: 

John Dunton, 1694), 56-60. 
49 Niezwykle wymowne są w tym kontekście wspomniane wyżej (w 2.2.) 

konceptualne starania, które podejmuje on w celu zniwelowania wpływu 

strukturalnych parametrów nerwów na treść wrażeń.  



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          205 

 

205 

 

w różne kształty i wykonują rozmaite ruchy, a także sprawiają, że mamy rozmaite 

wrażenia [sensus] barw, woni, bólu etc. […]50. 

 

I znów, kluczowe rozstrzygnięcia zakodowane są już w samej warstwie 

terminologicznej, wyraźnie implikującej pasywny, receptywny model percepcji i 

korespondujące z nim domniemanie czysto zewnętrznego uprzyczynowienia 

postrzeganych treści. Tak należy odczytywać choćby użycie czasownika sentire 

(„odczuwać”, „doznawać zmysłowo”) i pokrewnego mu rzeczownika sensus 

(„odczucie”, „wrażenie”), niepozostawiających wątpliwości co do zasadniczo 

biernego charakteru postrzegania zmysłowego. 

 

 

2.6. Przedmiotowe uwarunkowania dystynkcji między jakościami 

pierwotnymi a wtórnymi 
 

 

Warto wreszcie podkreślić ścisły związek poglądu o pozaumysłowym 

zdeterminowaniu wrażeń z kartezjańskim wariantem dystynkcji między 

jakościami pierwotnymi a wtórnymi. Podczas gdy współczesny, postkantowski 

nawyk myślowy skłania do podejrzeń, że za czysto subiektywny 

(niereprezentacyjny), charakter jakości wtórnych odpowiada nieuświadamiana, 

konstrukcyjna aktywność poznawcza umysłu, wywody Kartezjusza nie 

dostarczają żadnego wsparcia dla tej tezy. Takie stanowisko niepozbawione jest 

podstaw teoretycznych. Warto bowiem zauważyć, że doprowadzone do 

ostatecznych konsekwencji, rozumowanie to prowadzi nieuchronnie do 

zniesienia samej rzeczonej dystynkcji. Trudno wszak domniemywać, by 

aktywność umysłu (w sferze zmysłowej) miała selektywny charakter. Jeśli zaś 

partycypuje on w konstytucji obu klas wrażeń (tj. jakości wtórnych oraz wrażeń 

reprezentujących jakości pierwotne) nie sposób negować obiektywności tylko 

jednej z nich51. Z analogicznych powodów, subiektywności określonego typu 

wrażeń nie da się też złożyć na karb dualistycznych uwarunkowań 

Kartezjańskiej mechaniki sensorycznej – poczytując ją za skutek uboczny 

translacji między różnymi sferami ontycznymi. Translacja ta stanowi bowiem 

nieodłączny element procesu powstawania wszelkiego rodzaju wrażeń. Jedyne 

 
50 Descartes, Zasady filozofii, II, § 1, s. 55; Descartes, „Principia philosophiae”, I, s. 40. 
51 Por. Burthogge, Essay, 58. Choć fragment ten odnosi się bezpośrednio jedynie do 

terminów intelektualnych, odzwierciedla generalną linię rozumowania 

charakterystyczną dla epistemologii Burthogge’a. 



 

206  Bartosz Żukowski 

 

sensowne wyjaśnienie różnicy między oboma typami wrażeń musi zatem 

odwoływać się do kategorii przedmiotowych – należy po prostu uznać, że w 

przeciwieństwie do jakości wtórnych, wrażenia reprezentujące jakości pierwotne 

odnoszą się do realnych cech rzeczy zewnętrznych. Ponieważ jednak obu klasom 

wrażeń towarzyszy identyczne złudzenie realności, by je odróżnić zmysłowość 

musi sięgnąć po pomoc niezależnego arbitra – intelektu52. Z punktu widzenia 

prowadzonych w niniejszej pracy rozważań istotniejszy jest jednak inny aspekt 

tego zagadnienia. Własności przedmiotów zewnętrznych nie odciskają się w 

umyśle bezpośrednio – jedyna zmysłowa informacja, jakiej udzielają one 

umysłowi zakodowana jest bodźcu wywieranym przez nie w aparacie 

nerwowym. W istocie więc, „decyzja” o tym czy dane wrażenie będzie miało 

reprezentacyjny czy niereprezentacyjny charakter – czy w umyśle pojawi się 

jakość wtórna czy wrażenie reprezentujące jakość pierwotną – spoczywa w 

wyłącznej gestii przedmiotów zewnętrznych. Trudno zaś nie zauważyć jak 

doskonale konkluzja ta koresponduje z ideą przedmiotowego zdeterminowania 

wrażeń. 

 

 

Zakończenie 
 

 

Z perspektywy późniejszych koncepcji filozoficznych, Kartezjańską mechanikę 

sensoryczną, poddać można bardzo odmiennym, niekiedy zupełnie 

przeciwstawnym ocenom. Z jednej strony, można na przykład zasadnie 

argumentować (co sam starałem się czynić w innym miejscu53), że koncepcja 

zewnętrznego zdeterminowania wrażeń oraz towarzyszące jej idee 

transparentności aparatu poznawczego, pasywności umysłu itd., położyły 

podwaliny pod idealizm berkeleyowskiego typu, który do zaistnienia 

potrzebował już tylko dwóch kroków: restytucji poznawczej funkcji zmysłów i 

zmiany zewnętrznej przyczyny wrażeń. Z drugiej strony, z punktu widzenia 

idealizmu typu kantowskiego, w teorii tej upatrywać można przede wszystkim 

zaprzepaszczonej szansy. Innowacje wprowadzone na gruncie filozofii 

Kartezjusza, zwłaszcza wyodrębnienie ontycznej sfery umysłu, pozwalały 

bowiem oczekiwać od jego epistemologii jakiejś formy refleksji nad 

 
52 Descartes, Zasady filozofii, I, § 66-71, s. 49–52; II, § 1–4, s. 55–56; Descartes, Medytacje. 
53 Bartosz Żukowski, „Subiektywizacja percepcji zmysłowej i dwa modele idealizmu 

w filozofii wczesnonowożytnej”, Przegląd Filozoficzny 29(3) (2020): 157. 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          207 

 

207 

 

podmiotowymi determinantami poznania zmysłowego. W istocie, oba ujęcia, 

choć co do zasady słuszne, są nazbyt jednostronne. Całościowa, systematyczna 

ocena położenia Kartezjańskiej teorii na mapie wczesnonowożytnej filozofii 

wymaga podjęcia o wiele głębszych analiz sformułowanej przezeń koncepcji 

jakości pierwotnych i wtórnych. Niniejszy tekst miał dla nich dostarczyć jedynie 

punktu wyjścia. 

 

 

Bibliografia 
 

 

Burthogge Richard. 1694. An Essay upon Reason, and the Nature of Spirits. London: 

John Dunton. 

Burtt Edwin Arthur. 1932. The Metaphysical Foundations of Modern Science. 

London: Kegan, Trench, Trubner, 2nd rev. ed. 

Clarke Edwin, Charles Donald O’Malley. 1996. The Human Brain and Spinal Cord: 

Historical Study Illustrated by Writings from Antiquity to the Twentieth 

Century. San Francisco: Norman Publishing, 1996, 2nd rev. & enl. ed. 

Cronin Timothy John. 1966. Objective Being in Descartes and in Suárez. Roma: 

Gregorian University Press. 

Descartes René. 1905. „Principia philosophiae”. W: Oeuvres de Descartes. Red. Ch. 

Adam, P. Tannery. T. VII. Paris 1905. 

Descartes René. 2001. Zasady filozofii, przeł. Izydora Dąmbska. Kęty: Antyk. 

Descartes René. 2010. Medytacje o pierwszej filozofii, przeł. Maria i Kazimierz 

Ajdukiewiczowie. T. 1. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN. 

Dijksterhuis Eduard Jan. 1961. The Mechanization of the World Picture, przeł. C. 

Dikshoorn. Oxford: Clarendon Press. 

Finger Stanley. 1994. Origins of Neuroscience. A History of Explorations into Brain 

Function. Oxford: University Press. 

Galilei Galileo. 2009. Waga probiercza, przeł. Agnieszka Maciąg, Tadeusz 

Sierotowicz. Kraków–Tarnów: Biblos. 

Heil John. 2020. Philosophy of Mind. New York–London: Routledge, 4th ed. 

Gaukroger Stephen. 2002. Descartes’ System of Natural Philosophy. Cambridge: 

University Press. 

Locke John. 1955. Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, przeł. Bolesław Józef 

Gawecki. T. 1. Kraków: PWN. 



 

208  Bartosz Żukowski 

 

Wilson Margaret Dauler. 1993. „Descartes on the Perception of Primary 

Qualities”. W: Essays on the Philosophy and Science of René Descartes, red. 

Stephen Voss, 162–176. New York–Oxford: Oxford University Press. 

Wilson Margaret Dauler. 2005. Descartes. London–Boston: Routledge. 

Żukowski Bartosz. 2020. „Subiektywizacja percepcji zmysłowej i dwa modele 

idealizmu w filozofii wczesnonowożytnej”. Przegląd Filozoficzny 29(3): 

145–161. 

Żukowski Bartosz. 2022. „Galileusz i rozróżnienie między jakościami 

pierwotnymi a wtórnymi (I). Argument superesencjalistyczny”. Ruch 

Filozoficzny 78(1): 25–49.  

Żukowski Bartosz. 2022. „Galileusz i rozróżnienie między jakościami 

pierwotnymi a wtórnymi (II). Problem statusu ontologicznego wrażeń”. 

Ruch Filozoficzny 78(2): 33–54. 

 

 

Streszczenie 

 
Artykuł poświęcony jest krytycznej analizie teorii powstawania wrażeń, przedstawionej 

w Zasadach filozofii Kartezjusza. W toku przeprowadzonych rozważań zidentyfikowane 

zostały kluczowe ontologiczne i epistemologiczne aspekty tej koncepcji, rozpatrywane 

w kontekście Kartezjańskiego ujęcia problematyki jakości: problem interakcji 

psychofizycznej oraz trójczłonowy model wytwarzania wrażeń, implikowane przez 

dualistyczną ontologię Kartezjusza; konieczność wyjaśnienia różnorodności wrażeń 

poprzez odwołanie się do wąskiej klasy własności matematyczno-kinematycznych, a w 

istocie do potencjału motorycznego nerwów; wreszcie, koncepcja czysto 

przedmiotowego zdeterminowania treści wrażeń i powiązane z nią idee 

monokauzalizmu, receptywności percepcji zmysłowej oraz przedmiotowych 

uwarunkowań dystynkcji między jakościami pierwotnymi a wtórnymi. Dociekania te 

mają charakter przygotowawczy – ich celem jest położenie fundamentów pod bardziej 

kompleksową analizę rozróżnienia między oboma wspomnianymi typami jakości w 

filozofii Kartezjusza. 

 

Słowa kluczowe: Descartes, mechanicyzm, układ nerwowy, percepcja zmysłowa, 

wrażenie, jakości pierwotne i wtórne 

 

 

 

 



 

Mechanika sensoryczna – model powstawania wrażeń…                          209 

 

209 

 

Sensory Mechanics: Model of Sensation in Descartes’ 

Principles of Philosophy 

 
 

Summary 
 
This article undertakes a critical examination of Descartes’ theory of sensation as 

presented in his Principles of Philosophy. The analysis identifies the key ontological and 

epistemological aspects of his account in relation to Descartes’ treatment of qualities: the 

problem of psychophysical interaction and the tripartite model of sensation implied by 

Cartesian ontological dualism; the requirement to explain the diversity of sensations 

through a restricted set of mathematical and kinematic properties and, ultimately, 

through the motor potential of the nerves; and, finally, the conception of sensory content 

as determined solely by external objects, together with the associated notions of 

monocausality, the receptivity of sensory perception, and the objective basis for 

distinguishing between primary and secondary qualities. These considerations are 

preparatory in character – their aim is to lay the foundations for a more comprehensive 

analysis of the Cartesian distinction between these two types of qualities. 

 

Keywords: Descartes, mechanicism, nervous system, sense perception, sensation, 

primary and secondary qualities 


