
LXXXI  2025  1

Waldemar Kmiecikowski
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
ORCID: 0000-0002-8037-6125
e-mail: waldekkm@poczta.onet.pl

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/RF.2025.007

„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja 
odpowiedzialności?”
Ku umiarowi – kilka refleksji fenomenologicznych

WstępWstęp

W niniejszym artykule zostanie podjęta próba eksplikacji idei radykalnej 
odpowiedzialności oraz próba oceny możliwości jej realizacji i odniesie-
nia tej możliwości do wybranych motywów etyki środowiskowej. Arty-
kuł nie pretenduje do przedstawienia wyczerpującego ujęcia problemu 
odpowiedzialności czy ostatecznych rozstrzygnięć w obrębie owej etyki, 
lecz ogranicza się do kilku fenomenologicznych wglądów w zarysowa-
ny problem.

Tytułem hipotezy badawczej przyjmuję, że absolutyzowanie zasięgu 
odpowiedzialności człowieka (odpowiedzialność za wszystko) prowadzi za-
zwyczaj do faktycznej akceptacji tezy o inercji odpowiedzialności (ani-
hiluje możliwość realnego urzeczywistnienia wyjściowego moralnego 
aksjomatu) oraz że kategoria odpowiedzialności zdaje się wyprowadzać 
refleksję poza ścisłe ramy etyki. Odwołując się do terminologii Ryszar-
da Wiśniewskiego, za zasadne należy uznać, że odpowiedzialność ma 

mailto:waldekkm@poczta.onet.pl
http://dx.doi.org/10.12775/RF.2025.007


Waldemar Kmiecikowski﻿﻿110110

wspólne węzły nie tylko z kontekstem etycznym, lecz także z wglądem 
w istotę człowieka i z refleksją metafizyczną oraz epistemologiczną1.

WobecWobec imperatywności zewnętrzności imperatywności zewnętrzności

Dążąc do udzielenia odpowiedzi na tytułowe pytanie i mając świado-
mość istotnej korelacji koncepcji odpowiedzialności z  rozumieniem 
człowieka, za punkt wyjścia uznamy wypowiedź odnoszącą się do 
antropologii Romana Ingardena. „Człowiek jest rozpięty – stwierdziłem 
w innym miejscu – pomiędzy (trwające) jest i staje się. Albowiem z jednej 
strony doświadczam własnej trwałości, z  drugiej natomiast własnego 
przemijania. Moje bytowanie – odwołajmy się do przenośni – jest byciem 
w drodze”2. Jeżeli uznamy, że ta metafora adekwatnie opisuje istotę bycia 
człowiekiem (obecność ontycznej osobowej tożsamości, która podlega 
ciągłemu rozwojowi), to naturalne wyda nam się pytanie o to, co etapo-
wo ukierunkowuje owo bycie; pytanie o czynniki motywujące w kon-
kretnych fazach ludzkiego bycia do działań umożliwiających rozwój 
istoty człowieka, czyli doskonalenie jednostkowego człowieka w  jego 
niepowtarzalnym człowieczeństwie3. Odwołując się do powszechnej 
intuicji wiążącej owo doskonalenie z aktywnością moralną, zauważa-
my, że aktualną inspirację (tę oto tutaj) odnajdujemy w  zewnętrzności 
człowieka (nawet w perspektywie intymności synderezy czy prawa moral-
nego we mnie, skoro motywujący, jednostkowy impuls moralny dobiega 
z zewnątrz4).

Ta zewnętrzność bywa rozumiana rozmaicie – korelatywnie do róż-
norodności koncepcji filozoficznych  – jednak to zazwyczaj w niej jest 
odnajdowane źródło apelu (zobowiązania, imperatywności, powinno-

1 Por. Ryszard Wiśniewski, „Wina jako węzeł moralności”, Filozofia Chrześci-
jańska 9 (2012): 7.

2 Waldemar Kmiecikowski, Etyka między doświadczeniem a ontologią. Krąpiec – 
Ingarden – Czeżowski (Poznań: Flos Carmeli, 2013), 154.

3 Por. Waldemar Kmiecikowski, Istnienie, człowiek, moralność. Studia z dwu-
dziestowiecznej filozofii polskiej (Chojnice: Oficyna Wydawnicza Fundacji Fuhr-
manna, 2017), 198–200; Mieczysław A. Krąpiec, Człowiek i prawo naturalne (Lu-
blin: KUL, 1986), 34 i n.

4 Por. Mieczysław A. Krąpiec, Ludzka wolność i jej granice (Lublin: Wydawnic-
two Polskiego Towarzystwa Tomasza z Akwinu, 2004), 43; Mieczysław A. Krą-
piec, Ja – człowiek. Zarys antropologii filozoficznej (Lublin: KUL, 1986), 261 i n.; Im-
manuel Kant, Krytyka praktycznego rozumu (Warszawa: PWN, 1972), 256; Arno 
Anzenbacher, Wprowadzenie do etyki (Kraków: WAM, 2008), 70 i n.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 111111

ści, głosu itp.), motywującego do moralnej aktywności. Egzemplifikacją 
tego wydają się poniższe konstatacje.

„Heidegger II  – pisze Krzysztof Stachewicz  – myśli swą pre-etykę 
z  poziomu samego bycia, którego człowiek ma być kustoszem i  opie-
kunem”5, Tadeusz Czeżowski wskaże na wartość, normy aksjologiczne 
(teleologiczne)  – zakorzenione w  ocenach jednostkowych  – i  normy 
deontyczne6, Maria Ossowska podkreśli, że „imperatywność reguł to nic 
innego jak własność wywoływania w nas szczególnych doznań, zwa-
nych poczuciem powinności”7, a Mieczysław A. Krąpiec wyeksponuje, 
że sądy rozumu praktycznego, finalizujące w  decyzyjnym, samo-de-
terminującym sądzie praktyczno-praktycznym, inspirację odnajdują 
w poznawanym bycie8. I  jeszcze kilka odniesień – Emmanuel Lévinas 
powie, że to „twarz jest tym, co zabrania nam zabijać”9, u  Jeana-Luca 
Mariona podmiot „swoje miejsce jako bycie-tu sam otrzymuje poprzez 
wezwanie (powołanie) z zewnątrz”10, Freud moralnie znaczące super-
-ego genetycznie zwiąże z  rodzicami i  ich wychowującymi następca-
mi11, a Hildebrand podkreśli znaczenie wartości moralnie doniosłych12.

Wszystkie przywołane wypowiedzi zdają się potwierdzać wspo-
mnianą wcześniej intuicję o  podmiotowej doniosłości tego, co ze-
wnętrzne wobec człowieka. Ten bowiem jest zobowiązująco odnoszony 
do zewnętrzności, która obligatoryjnie apeluje wprost doświadczalnie 
(i wówczas źródło apelu jest dane bezpośrednio) albo fundamentalna 
źródłowość apelu jest nieco zawoalowana i wymaga pewnej eksplikacji 
ontologicznej (np. Heideggerowskie bycie).

Skoro więc człowiek jawi się jako zanurzony w  a p e l u j ą c e j  ze-
wnętrzności, to uprawniona wydaje się teza, że jest jednocześnie osadzony 

5 Krzysztof Stachewicz, Problem ugruntowania moralności. Studium z etyki fun-
damentalnej (Warszawa: Semper, 2006), 95.

6 Por. Tadeusz Czeżowski, Jak budować logikę dóbr, w: Pisma z etyki i teorii war-
tości, red.  Paweł Smoczyński (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 
1989), 130; Tadeusz Czeżowski, Aksjologiczne i deontyczne normy moralne, w: tam-
że, 150 i n.

7 Maria Ossowska, Podstawy nauki o moralności (Warszawa: PWN, 1963), 177.
8 Por. Krąpiec, Ja  – człowiek, 247; Mieczysław A.  Krąpiec, „O  obiektyw-

ne podstawy moralności”, Roczniki Filozoficzne 32(2) (1984) 2: 191; Mieczysław 
A. Krąpiec „O rozumienie bytu moralnego”, Roczniki Filozoficzne 31(2) (1983): 92.

9 Emmanuel Lévinas, Etyka i nieskończony (Kraków: PAT, 1991), 49.
10 Andrzej Latoń, „Jean-Luc Mariona próba przezwyciężenia podmiotu”, Fi-

lozofia Dialogu 1 (2003): 68; Karol Tarnowski powie, że podmiot „jest od początku 
wezwany”. Karol Tarnowski, Wiara i myślenie (Kraków: Znak, 1999), 27 i n.

11 Por. Anzenbacher, Wprowadzenie do etyki, 205.
12 Por. Stachewicz, Problem ugruntowania moralności, 29 i n.



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿112112

w odpowiedzialności wobec niej i za nią. Tytułem przykładu – jestem odpo-
wiedzialny za ojczyznę i jednocześnie jestem odpowiedzialny wobec ojczyzny; 
jestem odpowiedzialny za moje dziecko i równocześnie jestem odpowiedzialny 
wobec mojego dziecka13. I  jeżeli sprostam tej odpowiedzialności wobec(za) 
zewnętrzności(zewnętrzność), to również – pośrednio – sprostam odpowie-
dzialności (wobec)za siebie, odpowiedzialności za rozwój lub destrukcję 
własnego człowieczeństwa.

Dokonując syntetycznego ujęcia dotychczasowych analiz, możemy 
zatem uznać, że o d p o w i e d z i a l n o ś ć  t o  o s o b o w e,  r e l a c y j n e 
b y c i e  w o b e c  a p e l u j ą c e j  z e w n ę t r z n o ś c i 14.

Dążąc do pogłębienia jej rozumienia i  osadzenia w  optyce feno-
menologicznej, wykorzystamy opracowany w  innym miejscu model 
moralnego wydarzania się, rozumiany jako pierwotny fakt moralny, który 
w perspektywie aksjologii prezentowany jest na podstawie fundamen-
talnej kategorii wartości. Wydaje się, że to przybliży nas do odpowiedzi 
na tytułowe pytanie.

Odpowiedzialność a Odpowiedzialność a moralnemoralne  wydarzanie sięwydarzanie się

Moralne wydarzanie się to „podstawowy fakt moralny obejmujący zarów-
no imperatywną powinność osadzoną w konsytuacji, jak i podmiotową 
odpowiedź na nią”15; to „słuszna odpowiedź na wyjściową konsytuację 
motywującą do działania, które powinno być podjęte”16. W tej koncepcji 
podmiot osobowy znajduje się doświadczalnie wobec pewnej całości 
aksjologicznej złożonej z  różnorodnych wartości, które kryją w  sobie 
komponent powinnościowy, co oznacza, że każda z tych wartości powin-
na być. Przytoczmy dłuższą charakterystykę tej całości aksjologicznej: 

13 W naszych badaniach uznajemy istotną korelację wobec oraz za i konse-
kwentnie będziemy posługiwać się zapisem wobec(za), pomijając dyskusję od-
rębności odpowiedzialności wobec i odpowiedzialności za. Dzięki temu badania zy-
skają na czytelności, co ułatwi racjonalną weryfikację przyjętych hipotez ba-
dawczych.

14 W miejsce formuły Krąpca: „nie ma ludzkiego działania, które mogłoby 
być amoralne, czyli oderwane od moralności” (Krąpiec, Ludzka wolność i jej gra-
nice, 113) można zastosować formułę: nie ma ludzkiego bytowania oderwanego 
od odpowiedzialności wobec(za) zewnętrzności(zewnętrzność), o  ile tylko pojawi 
się w niej imperatywny apel.

15 Kmiecikowski, Etyka między doświadczeniem a ontologią, 267. Przytoczone 
w artykule określenie nie obejmuje całości definicji moralnego wydarzania się. Dla 
celów niniejszych rozważań jest jednak wystarczające.

16 Tamże, 479.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 113113

„To w  danej konkretności wikłającej w  odpowiedzialność moralną  – 
chociażby w  sytuacji obejmującej zmęczonego (może schorowanego) 
człowieka stojącego przed przejściem dla pieszych i  prawdopodobnie 
oczekującego pomocy – dostępna jest swoista sumatywność aksjologicz-
na. Obejmuje ona – tytułem przykładu – wartość ontyczną owej osoby, 
wartości witalne (życie i zdrowie), wartości użytecznościowe (produkty 
spożywcze czy lekarstwa umieszczone w reklamówce, ale także war-
tość chodnika czy wspomnianego przejścia dla pieszych), a  wreszcie 
wartość estetyczną kobiety stojącej obok zmęczonego człowieka”17.

Podmiot osobowy więc – według terminologii z poprzedniego pa-
ragrafu  – znajduje się wobec apelu (zobowiązania, imperatywności, 
powinności, głosu) dobiegającego z doświadczanej całości aksjologicz-
nej, która podlega zresztą fluktuacji związanej z podmiotowym wcho-
dzeniem osoby w nieustanny dynamizm nowych sytuacji życiowych, 
relacji międzyosobowych, poznawanych przedmiotów itp. Wystarczy, 
by po drugiej stronie ulicy pojawił się mężczyzna bijący dziecko, aby 
wspomniany wcześniej zmęczony człowiek w  owej całości zajął inne 
miejsce i  pojawiło się nowe moralne wydarzanie się obejmujące nowe, 
imperatywne wezwanie. Odnosząc tak rozumiane datum morale do 
(wprowadzonego pierwszym cytatem artykułu) bycia w drodze, możemy 
uznać, że owo bycie jest ciągłym podmiotowym wkraczaniem w nowo 
powstające moralne wydarzanie się.

Podmiot osobowy, wchodząc w moralne wydarzanie się, znajduje się 
więc wobec – eksponowanego uprzednio – apelu dobiegającego z do-
świadczanej całości aksjologicznej. Istotne jest to, że odczytywanie tego 
apelu nie jest nigdy jego lustrzanym odbiciem, a sam apel nie ma cha-
rakteru ukończonego, gotowego czy zupełnego. Odczytywanie bowiem 
dokonuje się dzięki podmiotowemu rozpoznaniu i uprządkowaniu owej 
całości poprzez jej do-pełnienie. „Bowiem – jako podmiot moralny uczest-
niczący w  moralnym wydarzaniu się  – doświadczam nie tylko zestawu 
wielości wartości wypełniających wyjściową konsytuację, lecz także 
mam wgląd w ich należyte ułożenie […]. To zaś ułożenie (owa charakte-
rystyczna forma, określająca to, co być powinno, a czego jeszcze nie ma) 
wydaje się schematem pozaaksjologicznym, chociaż odnosi się on do 

17 Waldemar Kmiecikowski, „Dwa spojrzenia na powinność. Perspektywa 
refleksji Marii Ossowskiej i moralnego wydarzania się”, w: W kręgu twórczości Ma-
rii Ossowskiej: analiza – inspiracje – perspektywy, red. J. Dudek (Zielona Góra: UZ, 
2018), 255. Warto dodać, że termin odpowiedzialność moralna zawarty w tym cyta-
cie – mając węższy zakres – nie pokrywa się z odpowiedzialnością proponowaną 
w artykule.



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿114114

całokształtu wartości obecnych w  doświadczeniu; [ma on] […] wobec 
nich [wielości wartości] porządkujący charakter”18. W  tym znaczeniu 
wezwanie, wobec którego się znajduję, zawiera czynnik, który „je [warto-
ści] do-pełnia i pozwala na doświadczalne rozpoznanie tego, co podmiot 
moralny winien uczynić”19.

Owo do-pełnienie oznacza wyraz podmiotowej porządkującej aktyw-
ności wobec wartości aktualnie obecnych w wyjściowej konsytuacji, któ-
re są doświadczalnie obecne dzięki zmysłowej percepcji ich nosicieli20. 
Wnikając głębiej w sens owego do-pełnienia i interpretacyjnie poszarzając 
jego zakres, powiemy, że do-pełnienie pozwala także wnieść (w charak-
terze porządkującym) w  imperatywny apel te wartości, których nosi-
cieli aktualnie się nie spostrzega, a nawet (być może) nigdy nie da się 
spostrzec. Inaczej mówiąc, do-pełnienie wprowadzałoby w  wyjściową 
imperatywność motyw podmiotowy, co przypominałoby nieco Ingarde-
nowskie przejście od schematycznego dzieła sztuki do przedmiotu este-
tycznego (związane z podmiotową aktywnością usuwającą miejsca nie-
dookreślenia, różnicującą nieco poszczególne przedmioty estetyczne21).

Dzięki porządkującemu do-pełnieniu doświadczanej całości aksjolo-
gicznej można by w moralnym wydarzaniu się odnaleźć wartości przed-
miotów niedostępnych percepcji zmysłowej, np. (nawiązując do sugestii 
Holmesa Rolstona) wartość gatunków, ekosystemów, lecz także całej 
przyrody22; można by również odnaleźć przyszłe pokolenia23, ludz-
kość24 czy nawet (co postuluje Carl Amery) „planetę jako całość”25. Taka 
możliwość odsyła nas już ku zarysowanej w tytule alternatywie.

18 Kmiecikowski, Etyka między doświadczeniem a ontologią, 497.
19 Tamże.
20 Por. Roman Ingarden, Studia z estetyki, t. 3 (Warszawa: PWN, 1970), 237 i n., 

255 i n.; Roman Ingarden, Wykłady z etyki (Warszawa: PWN, 1989), 331 i n.
21 Por. Roman Ingarden, Studia z estetyki, t. 1 (Warszawa: PWN, 1966), 9, 39 

i n., 121 i n.; t. 3, 166 i n. Por. Waldemar Kmiecikowski, Istnienie idealne i intencjo-
nalne w ujęciu Romana Ingardena. Badania ontologiczne (Warszawa: Semper, 2006), 
135–142; Kmiecikowski, Istnienie, człowiek, moralność, 185 i n.

22 Por. Anita Ganowicz-Bączyk, „Narodziny i rozwój etyki środowiskowej”, 
Studia Ecologiae et Bioethicae 13(4) (2015): 54.

23 Wszak Hartmann wskazuje na „odpowiedzialność za następne pokole-
nia”. Jacek Filek, Filozofia odpowiedzialności XX wieku (Kraków: Znak, 2003), 58.

24 Georg Picht zauważa, że „odpowiedzialność za dzieje jest identyczna 
z  odpowiedzialnością za zachowanie ludzkości”. Georg Picht, Odwaga utopii 
(Warszawa: PIW, 1981), 249.

25 Por. Włodzimierz Tyburski, „Lokalny i globalny wymiar ochrony środo-
wiska w  perspektywie odpowiedzialności”, Studia z  Etyki i  Odpowiedzialności 
Globalnej 1 (2014): 13.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 115115

W stronę panodpowiedzialnościW stronę panodpowiedzialności

Jeżeli w zakres moralnego wydarzania się wprowadzona zostaje wartość 
np. przyszłych pokoleń, wartość „planety jako całości”, całej przyrody 
czy ludzkości, to rodzi się postulat wglądu zarówno w  sam apel, jak 
i  podmiotową odpowiedź na niego. Wspomniane wartości bowiem 
zdają się nadawać zarówno apelowi, jak i odpowiedzialności (przypo-
mnijmy: odpowiedzialność to zanurzenie w apelującej zewnętrzności) mak-
symalistyczny status wyrażony (w odniesieniu do odpowiedzialności) 
tytułową odpowiedzialnością za wszystko. Przywołajmy kilka cytatów do-
tyczących takiej pryncypialnej odpowiedzialności.

„Jesteśmy odpowiedzialni – twierdzi Georg Picht – nie tylko za speł-
nienie zadań, w  których jesteśmy kompetentni; jesteśmy również od-
powiedzialni za rozpoznawanie nowych zadań, w których nikt jeszcze 
kompetentny nie jest – zadań, od których rozwiązania zależeć będzie 
los związanych z nami ludźmi, społeczeństwa, państwa, a może nawet 
ludzkości”26; Jean-Paul Sartre powie, że „od momentu pojawienia się 
w bycie dźwigam całkowicie sam dla siebie brzemię świata […]. Jestem 
tedy za wszystko odpowiedzialny”27, a Dietrich Bonhoeffer (w kontek-
ście koncepcji substytucji) skonstatuje, że „samoodpowiedzialność jest 
w  rzeczywistości odpowiedzialnością wobec człowieka, a  to oznacza 
wobec ludzkości […]. Substytucja, a  więc odpowiedzialność, istnieje 
jedynie w  całkowitym poświęceniu własnego życia na rzecz innego 
człowieka”28. Emmanuel Lévinas (eksponując asymetryczność relacji) 
postuluje, aby „oderwać chleb od własnych ust i  nakarmić Drugiego 
za cenę własnego głodu”29, a o odpowiedzialności mówi: „popychająca 
mnie, potencjalnie, do zastąpienia drugiego człowieka, do bez-warun-
kowego bycia zakładnikiem”30. Hans Jonas żąda: „W swych teraźniej-
szych wyborach wśród obiektów twego chcenia uwzględniaj przyszłą 

26 Picht, Odwaga utopii, 260.
27 Jean-Paul Sartre, „Wolność a odpowiedzialność”, 135, dostęp 22.10.2024, 

https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/89cc2725-f624-442b-8309-ab2bc 
3801726/content.

28 Dietrich Bonhoeffer, „Odpowiedzialność jako substytucja (wybrane frag-
menty z  lat 1928–1942)”, 118, dostęp 22.10.2024, https://ruj.uj.edu.pl/server/api/
core/bitstreams/bc42a0a7-e6e6-4dc0-946e-976f978db8b8/content.

29 Cyt. za: Marek Pluta, „Emmanuela Lévinasa etyka odpowiedzialności”, 
Łódzkie Studia Teologiczne 7 (1998): 141.

30 Emmanuel Lévinas, O Bogu, który nawiedza myśl, przeł. Małgorzata Kowal-
ska (Kraków: Znak, 1994), 195. Jędraszewski uważa, że według Lévinasa czło-
wiek „jest tą niezwykłą istotą, która na swoich barkach dźwiga cały wszech-

https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/89cc2725-f624-442b-8309-ab2bc3801726/content
https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/89cc2725-f624-442b-8309-ab2bc3801726/content
https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/bc42a0a7-e6e6-4dc0-946e-976f978db8b8/content
https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/bc42a0a7-e6e6-4dc0-946e-976f978db8b8/content


Waldemar Kmiecikowski﻿﻿116116

integralność człowieka”31 i jednocześnie uznaje (w myśl komentarza Jac-
ka Filka), że „relacja odpowiedzialności jest więc asymetryczna […]”32, 
a Carl Amery postuluje odpowiedzialność „za planetę jako całość”33.

Kluczem hermeneutycznym uzasadniającym powyższy dobór 
cytatów jest ich radykalny wydźwięk, którego wyrazem jest wspólna 
płaszczyzna dająca się – pomimo odrębności paradygmatycznych – wy-
znaczyć dla wspomnianych wypowiedzi. Odpowiedzialność bowiem, 
która syntetycznie z  nich się wyłania, obejmuje (w  różnej oczywiście 
skali i  intensywności) takie komponenty jak: asymetria, substytucja, 
intensywność, głębia czy maksymalizm horyzontalny (zazwyczaj 
dotyczy wszystkich ludzi, niekiedy człowieka przyszłego, a  nawet całej 
ziemi). Nadrzędną zatem kategorią integrującą cytowane wypowiedzi – 
spajającym pryzmatem interpretacyjnym  – można uczynić formułę: 
odpowiedzialność wobec(za) wszystkiego(wszystko) i  wobec(za) wszystkich. 
Uwzględniając metapoziom fenomenologiczny i  aplikując tę formułę 
do idei Ingardenowskiej jako ogólnego bytu idealnego, można jednak 
zapytać, czy ideę tak radykalnej odpowiedzialności (nazwijmy ją pa-
nodpowiedzialnością) człowiek w  ogóle jest zdolny skonkretyzować 
(urzeczywistnić)?34

Dla przejrzystości naszych konsekutywnych analiz wyodrębnimy 
mocną i słabą interpretacyjną wersję proponowanej koncepcji panodpo-
wiedzialności. Przedmiotem poniższych rozważań będzie mocna wer-
sja, późniejsze przejście do wersji słabej będzie wyraźnie zaznaczone.

Odnosząc się więc do radykalniejszego wariantu, można pokusić się 
o kilka uwag. Żaden człowiek faktycznie nie jest w stanie unieść całości 
niedoskonałości świata realnego (osobowego i  pozaosobowego) oraz 
skutecznie odpowiedzieć na imperatywne wezwanie do zupełnego usu-
nięcia niesprawiedliwości, nierówności, naruszania godności człowieka 
itp.; nie jest w stanie faktycznie działać w schemacie bycia zakładnikiem 
każdego Drugiego i  nieustannie karmić każdego głodującego za cenę 
własnego głodu; nie jest w stanie zastąpić Drugiego w jego cierpieniu, 

świat”. Marek Jędraszewski, Homo: capax Alterius, capax Dei. Emanuela Lévinasa 
myślenie o człowieku i Bogu (Poznań: UAM, 1999), 110.

31 Cyt. za: Barbara Chyrowicz, „Problem argumentacji z odpowiedzialności 
za przyszłe pokolenia”, Diametros 9 (2006): 7.

32 Filek, Filozofia odpowiedzialności, 238.
33 Por. Tyburski, „Lokalny i globalny wymiar ochrony środowiska w per-

spektywie odpowiedzialności”: 13.
34 Por. Roman Ingarden, Spór o istnienie świata, t. 1 (Warszawa: PWN, 1987), 

50–54. Konkretyzacja idei oznacza, że ma ona swoje jednostkowe, konkretne 
odpowiedniki.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 117117

zwłaszcza jeżeli miałby to być każdy napotkany Drugi (również przy-
szły Drugi, skoro panodpowiedzialność sugeruje niekiedy wezwanie od 
przyszłych pokoleń i ludzkości). Mając zaś świadomość, że panodpowie-
dzialność dotyczy horyzontu nie tylko wszystkich, lecz i  w s z y s t k i e -
g o, nie sposób pominąć kilku motywów etyki środowiskowej. W tym 
kontekście także natrafiamy na istotne trudności.

Skoro bowiem Anita Ganowicz-Bączyk zauważa, że etyka środowi-
skowa w węższym znaczeniu to etyka „poszerzająca ramy tradycyjnej 
moralności międzyosobowej na byty pozaosobowe, poprzez odnie-
sienie etycznej odpowiedzialności człowieka również do środowiska, 
oraz przyjęcie i  uzasadnienie założenia, że nie tylko ludzie, ale także 
(w zależności od nurtu) inne zwierzęta, rośliny, ekosystemy, cała przy-
roda – mogą być przedmiotami moralności”35; i skoro ta sama autorka 
wskazuje, że biocentryzm mocny (egalitarny) głosi, iż „gatunki są nie-
współmierne i brakuje kryterium rozstrzygającego, który z nich miałby 
być wyższy, a który niższy […]; ochrona zagrożonych gatunków wyma-
ga ograniczenia liczebności gatunku ludzkiego (tzw. szowinizm biocen-
tryczny)”36, to można (aplikując te sformułowania do odpowiedzialności 
wobec(za) wszystkiego(wszystko) zaryzykować kilka konstatacji.

Tak jak nie mogę nakarmić każdego osobowego Drugiego, tak 
niemożliwe jest, bym uratował każdy przykładowy usychający liść 
w  Amazonii, do czego wszak byłbym zobowiązany odpowiedzialno-
ścią wobec(za) całej przyrody(całą przyrodę). Niemożliwe jest także realne 
skonkretyzowanie postulatu Henryka Skolimowskiego, by postępować 
tak, „aby ochronić i spotęgować życie, co jest niezbędnym warunkiem 
postępu ewolucji”37, i imperatywu Hansa Jonasa: „Postępuj tylko w taki 
sposób, aby skutki twojego działania dały się pogodzić z  ciągłością 
trwania autentycznego życia ludzkiego […]. W  swych teraźniejszych 
wyborach wśród obiektów twojego chcenia uwzględniaj przyszłą inte-
gralność człowieka”38. W perspektywie roli ewolucji w systemach obu 
myślicieli, jak również zasadniczej niepoznawalności jej dalszego prze-
biegu (u Skolimowskiego logos nie tyle przenika ewolucję, ile oczekuje 

35 Ganowicz-Bączyk, „Narodziny i rozwój etyki środowiskowej”: 56.
36 Tamże: 57.
37 Henryk Skolimowski, Nadzieja matką mądrych. Eseje o ekologii (Łódź: Aka-

pit Press, 1993), 149. Por. Anna Marek-Bieniasz, „Zaranie, rozwój oraz perspek-
tywy etyki środowiskowej – wybrane zagadnienia”, Studia Ecologiae et Bioethicae 
12 (2014): 62–64.

38 Hans Jonas, Zasada odpowiedzialności. Etyka dla cywilizacji technologicznej, 
przeł. Marek Klimowicz, (Kraków: Platan, 1996), 38.



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿118118

na odkrycie39, a u Jonasa duch wypełniający przyrodę nie jest racjonal-
nym logosem40) sugerowanie odpowiedzialności wobec(za) postępu(po-
stęp) ewolucji czy przyszłej integralności(przyszłą integralność) człowieka nie 
tylko jest niewykonalne, lecz także może być groźne.

Niedająca się wszak określić, jako proces irracjonalny i  niekontro-
lowalny, ewolucyjna zmiana, uznana (nawet przy deklarowanym dy-
stansie wobec koncepcji modyfikacji ludzkiego gatunku41) za element 
imperatywnego apelu, może np. skłaniać ku komponentom transhu-
manizmu, ujmowanym jako słuszna odpowiedź na ów apel. Wówczas 
troska o  przyszłego człowieka może przywołać zarówno to, że transhu-
manizm wiąże się z  „porzuceniem istotowo rozumianego człowieka 
na rzecz spełnienia odwiecznych marzeń ludzkości o nieśmiertelności 
(osiąganej technicznymi środkami)”42, jak i groźbę katastrofy klimatycz-
nej43 oraz znaleźć konkretny wyraz w inżynierii człowieka, domagającej 
się np. zmniejszenia wzrostu ludzi czy wywoływania u nich alergii na 
czerwone mięso (w celu redukcji gazów cieplarnianych)44. Jak zauważa 
(przy okazji rozważań o  genEtyce) Barbara Chyrowicz: „podstawową 
możliwością i  problemem, jaki stawia przed nami rozwój genetyki, 

39 Człowiek stanowi „skrystalizowaną esencję pewnego etapu ewolucji, jak 
również wolę, aby pomóc ewolucji w dalszej krystalizacji”. Henryk Skolimow-
ski, Wizje nowego millenium (Kraków: EJB, 1998), 217. Godna uwagi jest sakraliza-
cja ewolucji dokonana przez Skolimowskiego. Por. Henryk Skolimowski, Świę-
te siedlisko człowieka (Warszawa: Centrum Uniwersalizmu przy Uniwersytecie 
Warszawskim, 1999), 82. Por. Rafał Czekalski, „Henryka Skolimowskiego kryty-
ka cywilizacji zachodniej w kontekście kryzysu ekologicznego”, Studia Ecologiae 
et Bioethica 12(2) (2014): 55.

40 Por. Piotr. Rosół, Hans Jonas. O  etycznej odpowiedzialności nauki i  techniki 
(Kraków: Universitas, 2017), 50. Na chaotyczność i irracjonalizm owego kosmicz-
nego erosa wyraźnie wskazuje Helena Ciążela. Por. Helena Ciążela, „Etyka odpo-
wiedzialności Hansa Jonasa a «trwały i zrównoważony rozwój» (Imperatywy 
i dylematy)”, Problemy Ekorozwoju 2 (2006): 109.

41 „Człowieczeństwo jest już czymś kompletnym i nie powinno być przez 
nas w jakikolwiek sposób zmieniane”. Rosół, Hans Jonas. O etycznej odpowiedzial-
ności, 23 i n.

42 Rafał Ilnicki, Bóg cyborgów. Technika i transcendencja (Poznań: UAM, 2011). 
Nick Bostrom postuluje np., by przenieść ludzki umysł do komputera, co mo-
głoby „umożliwiać tworzenie «kopii zapasowych siebie»”. Krzysztof Adamski, 
„Transhumanizm  – między utopią, biotechnologią a  gnozą”, Roczniki Teologii 
Moralnej 4(59) (2012): 113.

43 Por. Helena Ciążela, „Katastrofa ekologiczna – od prognozy do rzeczywi-
stości. Globalny problem refleksji filozoficznej w polskim lustrze”, Studia Philo-
sophiae Christianae 59(1) (2023): 131–153.

44 Por. Ewa Bińczyk, „Inżynieria klimatu a inżynieria człowieka. Dyskursy 
na temat środowiska w epoce antropocenu”, Ethos 28(3) (2015): 166.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 119119

jest możliwość determinowania już nie tylko tego, kto będzie żył, a kto 
umrze, lecz tego, jakimi będą przyszli ludzie”45.

W perspektywie ostatnich uwag tytułowa odpowiedzialność za wszyst-
ko – rozumiana jako próba konkretyzowania idei panodpowiedzialno-
ści – rodzi nieusuwalną aporię. Odpowiadając wobec przyszłego człowie-
ka, przestaję odpowiadać wobec aktualnego jednostkowego człowieka, 
który zostaje faktycznie przeze mnie p o m i n i ę t y  (jako niezauważal-
ny – niewidoczny – w swej niepowtarzalnej wartości ontycznej i zredu-
kowany do pozycji aksjologicznej podobnej do wszystkich pozostałych 
komponentów wyjściowego apelu moralnego wydarzania się) bądź stanie 
się jedynie etapem doskonalenia gatunku w duchu eksterminizmu eli-
minującego daną część populacji46.

Posługując się analogicznym schematem rozumowania – wyraźniej 
akcentując biologiczne składowe odpowiedzialności wobec(za) wszystkie-
go(wszystko) – można skonstatować: nie mogę faktycznie odpowiadać za 
całość przyrody czy całą ziemię, jeżeli muszę – by uczynić zadość temu – 
p o m i n ą ć  jakikolwiek konkretny organizm, np. nie mogę uratować 
równocześnie wszystkich zagrożonych słoni, roślin zjadanych przez nie 
i  rodzin kłusowników, którzy cierpiąc niedostatek, zajmują się zabija-
niem tych zwierząt; nie mogę faktycznie odpowiadać wobec(za) wszyst-
kiego(wszystko), co przyrodnicze, jeżeli nie tylko p o m i j a m  konkretne 
organizmy, lecz wręcz je u n i c e s t w i a m  (casus gatunków inwazyj-
nych jest tutaj znamienity, podobnie jak sanitarny odstrzał dzików)47.

W  tym momencie należy dodać, że (sugerowana tytułem) inercja 
odpowiedzialności  – jako konsekwencja próby konkretyzacji idei pa-

45 Chyrowicz, „Problem argumentacji z odpowiedzialności za przyszłe po-
kolenia”: 4.

46 Por. Helena Ciażela, „Eksterminizm  – perspektywa rozwoju cywiliza-
cji współczesnej?”, w: Globalna odpowiedzialność człowieka. Między analizą zjawisk 
a prognozą etyczną, red. Katarzyna Łukaszewska (Warszawa: Akademia Pedago-
giki Specjalnej, 2020), 73.

47 Por. Kamil Najberek, Wojciech Solarz, „Gatunki obce. Przyczyny in-
wazyjnych zachowań i  sposoby zwalczania. Wprowadzenie”, Kosmos. Proble-
my nauk biologicznych 1 (2016): 81–91; Lech Krzysztofiak, Anna Krzysztofiak, 
„Ochrona rodzimej flory przed gatunkami roślin obcego pochodzenia na ob-
szarach Natura 2000 «Ostoja Wigierska», «Sandr Brdy» i  «Roztocze Środko-
we»”, w: Inwazyjne gatunki obcego pochodzenia zagrożeniem dla rodzimej przyrody, 
red.  Lech Krzysztofiak, Anna Krzysztofiak (Krzywe: Stowarzyszenie „Czło-
wiek i Przyroda”, 2015), 12 i n., dostęp 31.10.2024, https://czlowiekiprzyroda.eu/
wp-content/uploads/2017/07/inwazyjne_gatunki.pdf; „Rozporządzenie woje-
wody”, dostęp 31.10.2024, https://poznan.uw.gov.pl/rozporzadzenie-wojewody-
wielkopolskiego-z-dnia-29-kwietnia-2024-r-w-sprawie-zarzadzenia-odstrzalu.

https://czlowiekiprzyroda.eu/wp-content/uploads/2017/07/inwazyjne_gatunki.pdf
https://czlowiekiprzyroda.eu/wp-content/uploads/2017/07/inwazyjne_gatunki.pdf
https://poznan.uw.gov.pl/rozporzadzenie-wojewody-wielkopolskiego-z-dnia-29-kwietnia-2024-r-w-sprawie-zarzadzenia-odstrzalu
https://poznan.uw.gov.pl/rozporzadzenie-wojewody-wielkopolskiego-z-dnia-29-kwietnia-2024-r-w-sprawie-zarzadzenia-odstrzalu


Waldemar Kmiecikowski﻿﻿120120

nodpowiedzialności – może być rozpatrywana również w nieco innej, 
niż dotychczas omówiona, płaszczyźnie i znaleźć wyraz w faktycznej 
moralnej demotywacji podmiotu moralnego. Nie mogąc unieść ciężaru 
jestem odpowiedzialny wobec(za) wszystkiego(wszystko), podmiot moralny 
może (jak sugeruje Mateusz Kusz) doświadczać ciągłych wyrzutów 
sumienia, np. podczas czytania książki czy robienia zakupów. Wszak 
powinienem wówczas pomagać innym i powinienem unikać kupna jakich-
kolwiek podejrzanych moralnie towarów48.

Schemat rozumowania takiej osoby odnośnie do kategorii winy 
egzemplifikuje formuła: „Jeśli [ktoś] kupuje leki przeciwbólowe, [to] 
wspiera globalne koncerny farmaceutyczne, które testują leki na ubo-
gich mieszkańcach Afryki”49. Jeżeli jednak rzeczywiście taki schemat 
znajdzie wyraz w  moralnym wydarzaniu się (w  drodze do-pełnienia), to 
realnie będzie prowadzić do bierności podmiotu; będzie bowiem im-
peratywnie skłaniać do tego, co niewykonalne, np. do uniknięcia ku-
powania jakichkolwiek produktów, o ile tylko możliwe jest wykazanie 
ich dowolnego, nawet dalece pośredniego, związku z wątpliwym mo-
ralnie czynnikiem50. Konsekwentna odpowiedź na zarysowaną wyżej 
imperatywność generowałaby nieustanną sprzeczność, prowadząc do 
wykluczenia jakiegokolwiek działania, a  zatem anihilowałaby także 
odpowiedzialność wobec(za) wszystkich i wszystkiego(wszystko)51.

48 Por. Mateusz Kucz, „Kryzys etyczny i klimatyczny w epoce przyspiesze-
nia w kulturze – między Scyllą a Charybdą”, w: Globalna odpowiedzialność czło-
wieka, 36.

49 Tamże, 34.
50 O to zaś nie jest trudno – wystarczy przywołać przykład towarów chińskich, 

leków (jeżeli uwzględni się np. linię komórkową Hela czy brak w przeszłości stan-
dardów bioetycznych tyczących zgody pacjentów na eksperymenty), produktów 
motoryzacyjnych (dawniejsze korzystanie koncernów z niewolniczej pracy więź-
niów niemieckich obozów koncentracyjnych) czy potencjalnych fałszerstw rzeko-
mych produktów eko. Por „Odkrycie komórek HeLa”, dostęp 1.10.2024, http://ko-
smos.icm.edu.pl/PDF/2016/1.pdf; „Dr. Oetker, Boss, Bayer, BMW, czyli jak wielkie 
firmy współpracowały z nazistami”, dostęp 3.10.2024, https://www.gazetapraw-
na.pl/wiadomosci/artykuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-
wspolpracowaly-z-nazistami.html; „Greenwashing, świadome fałszerstwa żyw-
ności”, dostęp 2.10.20024, https://irme.pl/greenwashing-swiadome-falszerstwa-
-zywnosci/.

51 Jeśli za najbardziej wątpliwy moralnie czynnik uznamy samą obecność 
człowieka, formą inercji odpowiedzialności wobec(za) ludzkości(ludzkość) będzie 
antynatalistyczna postawa potencjalnie wiodąca do unicestwienia tejże ludz-
kości. Wszak skrajny model antynatalizmu jest wersją „optującą za samobój-
stwem, aborcją, eutanazją czy akceptacją wojny jako sposobu zmniejszenia po-

http://kosmos.icm.edu.pl/PDF/2016/1.pdf
http://kosmos.icm.edu.pl/PDF/2016/1.pdf
https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-wspolpracowaly-z-nazistami.html
https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-wspolpracowaly-z-nazistami.html
https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-wspolpracowaly-z-nazistami.html
https://irme.pl/greenwashing-swiadome-falszerstwa-zywnosci/
https://irme.pl/greenwashing-swiadome-falszerstwa-zywnosci/


„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 121121

Ogólnie mówiąc, próba konkretyzacji idei panodpowiedzialności 
jawi się jako niewykonalna zarówno wówczas, gdy następuje pomi-
nięcie konkretnych bytów stanowiących wszystko i wszystkich (bądź ich 
unicestwienie), jak i w wariancie (omówionym ostatnio) moralnej demo-
tywacji.

Panodpowiedzialność a umiarPanodpowiedzialność a umiar

Wydaje się, że istnieje jednak możliwość uniknięcia tytułowej inercji od-
powiedzialności, o ile tylko nie będzie ona rozumiana w wersji mocnej 
i nadamy jej bardziej umiarkowany status.

Okazuje się bowiem, że formuły typu jestem odpowiedzialny wobec(za) 
przyszłego pokolenia(przyszłe pokolenie), wobec(za) ekosystemu(ekosystem) 
czy przyrody(przyrodę), jestem odpowiedzialny wobec(za) planety(planetę), 
jestem odpowiedzialny wobec(za) wszystkiego(wszystko) są do utrzymania 
po dodaniu uzupełnienia n a  m i a r ę  m o i c h  m o ż l i w o ś c i  (kore-
latywnie: konkretyzacja idei panodpowiedzialności stanie się możliwa 
przy uznaniu, że stałą w jej zawartości będzie n a  m i a r ę  m o ż l i w o -
ś c i  p o d m i o t u  o s o b o w e g o 52) .  Odpowiedzialność wobec(za) wszyst-
kich i  wszystkiego(wszystko) musi stać się odpowiedzialnością wobec(za) 
wszystkich i  wszystkiego(wszystko) realnie apelujących właśnie do mnie 
jako podmiotu uzdolnionego własną naturą konstytutywną53 do takiej 
odpowiedzi! Odnosząc to do konkretu – nie będą to wszystkie ofiary po-
wodzi, lecz wszystkie te, którym faktycznie jestem w stanie pomóc, nie 
naruszając przy tym odpowiedzialności wobec członków mojej rodziny 
czy wszystkich tych zagrożonych gatunków, które rzeczywiście mogą 
być chronione przeze mnie, np. poprzez unikanie stosowania opakowań 
foliowych, kupowanie jaj z wolnego wybiegu, aktywność wychowaw-
czą uwrażliwiającą (w granicach realnej pedagogicznej skuteczności) na 
drugiego człowieka (przy założeniu, że człowiek wrażliwy zazwyczaj 

pulacji”. Robert Florkowski, „Pro- i antynatalizm. Spór o sens życia i sposoby 
ratowania planety”, Fabrica Societatis 4 (2020): 147.

52 Stałą rozumianą jako składnik idei konkretyzowany przez wszystkie 
przedmioty będące jej egzemplifikacją (występujący u wszystkich). Por. Ingar-
den, Spór o istnienie świata, t. 1, 52–54.

53 Jakościowym komponentem (haecceitas) nadającym jednostkową, osobo-
wą niepowtarzalność. Por. Roman Ingarden, Spór o  istnienie świata, t.  2, cz. 2 
(Warszawa: PWN, 1987), 186. Edyta Stein – również nawiązując do Dunsa Szko-
ta – powie o jednostkowej formie istotowej. Por. Edyta Stein, Byt skończony a byt 
wieczny (Poznań: W drodze, 1995), 482.



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿122122

unika zadawania cierpienia istotom żywym) czy wybór polityków, 
którzy probabilistycznie dają szansę na zdroworozsądkową, umiar-ko-
waną – w duchu tomistycznego dobra wspólnego czy w duchu fenome-
nologicznej aksjologicznej hierarchii – aktywność proekologiczną.

Aplikując powyższe analizy wyraźniej do kontekstu ekologicznego, 
można przywołać Tadeusza Ślipkę, który stwierdził, że „znacznie lepiej 
[niż radykalizm działań i  wiara w  nagłą zmianę postaw ludzkich  – 
W. K.] służy sprawie ekologii umiar i trzeźwa rzeczowość w podejściu 
do narzucających się problemów, umiejętność wyważania racji słuszno-
ści przez uwzględnienie całokształtu wchodzących w grę okoliczności, 
a wreszcie intelektualna dyscyplina w uznawaniu prymatu obiektyw-
nego stanu rzeczy nad subiektywnymi predylekcjami”54. Niekoniecznie 
zatem – w duchu słabszej, sensownej panodpowiedzialności – musimy 
rezygnować z  antropocentryzmu (nadając mu postać umiarkowaną55) 
czy z uznania wartości etyki tradycyjnej (odrzucając jej deprecjonowa-
nie56), motywującej m.in. do krytycznej refleksji nad koncepcją trafu 
moralnego mogącego wszakże fundamentalnie zakwestionować od-
powiedzialność podmiotu57; refleksji przecież wyjściowo anihilowanej 
absolutyzacją odpowiedzialności.

Warunkiem rysującej się możliwości utrzymania panodpowiedzial-
ności w wersji słabej będzie oczywiście zakwestionowanie np. trafności 
twierdzenia, że „jesteśmy również odpowiedzialni za rozpoznawanie 
nowych zadań, w których nikt jeszcze kompetentny nie jest”58, czy od-
rzucenie  – postulowanej przez Petera Singera  – identyfikacji hojności 
i obowiązku. Taka bowiem identyfikacja (zapominająca o supererogacji) 
byłaby – jak pisze Barbara Chyrowicz – równoznaczna „z przyjęciem 
w działaniu raczej bezosobowego niż osobistego punktu widzenia i re-
zygnacją z  realizowania osobistych planów”59. Akceptacja ostatniego 

54 Tadeusz Ślipko, Andrzej Zwoliński, Rozdroża ekologii (Kraków: WAM, 
1999), 74.

55 Por. Ganowicz-Bączyk, „Narodziny i rozwój etyki środowiskowej”: 57.
56 Anna Marek-Bieniasz, „Etyka środowiskowa a etyka tradycyjna. Modele 

relacji”, Studia Ecologiae et Bioethicae 13 (2015): 33–36.
57 „Jeśli przyjąć argumentację Nagela za poprawną, łącznie z jej podkreśla-

niem determinizmu, słuszny okaże się też wniosek, że tak naprawdę nie jeste-
śmy odpowiedzialni za nasze czyny. Są one wypadkową stanów uprzednich 
i koincydencji zdarzeń, w których bierzemy udział”. Przemysław. Strzyżyński, 
„Problem trafu moralnego i winy według Thomasa Nagela i Norvina Richardsa. 
Próba uzupełnienia krytyki Richardsa”, Filozofia Chrześcijańska 9 (2012): 75 i n.

58 Picht, Odwaga utopii, 260.
59 Barbara Chyrowicz, O sytuacjach bez wyjścia w etyce. Dylematy moralne, ich 

natura, rodzaje i sposoby rozstrzygnięcia (Kraków: Znak, 2008), 111.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 123123

wyklucza się oczywiście z preferowanym w niniejszych analizach feno-
menologicznym metapoziomem i jest radykalnie niekoherentna wobec 
moralnego wydarzania się, obejmującego zawsze podmiot moralny stojący 
wobec apelującej konsytuacji.

Wydaje się, że – uwzględniając dotychczasowe ustalenia i dokonu-
jąc ich syntetycznego ujęcia – można dostrzec w proponowanej, słabej 
wersji panodpowiedzialności motyw umiaru. Wprawdzie nie został on 
nigdzie wprost wyeksplikowany, ale jego obecność implicite nie ulega 
raczej wątpliwości. Wszak schemat na miarę ludzkich możliwości (na miarę 
możliwości podmiotu osobowego)  – wraz z  jego wymienionymi właśnie 
aspektami – można traktować jako pewien rewers umiaru, jako złoty 
środek między tytułową odpowiedzialnością za wszystko a inercją odpowie-
dzialności.

Oczywiście wzmiankowany wyżej umiar wykracza nieco poza ramy 
arystotelesowskie, które wprawdzie cnotę etyczną (będącą „pewnego 
rodzaju umiarem, skoro zmierza do środka jako do swego celu”60) wiążą 
z rozumem, jednak bezpośrednio będzie to rozum praktyczny, którego 
cnotą jest roztropność. W perspektywie naszych analiz natomiast umiar 
wprowadzany w moralne wydarzanie się poprzez do-pełnianie obejmuje co 
prawda komponent roztropności, ale ostateczna postać imperatywnego 
apelu pozostaje w istotnym związku z motywami etycznymi (wprowa-
dzenie wartości przedmiotów aktualnie zmysłowo niespostrzeganych), 
z  podmiotowym rozumieniem własnego antropologicznego i  episte-
micznego status quo, a także z motywami metafizycznymi.

Exemplum powyższego może być konstatacja: to moje przykładowe ro-
zumienie siebie samego jako bytu rozumnego i wolnego (niedającego się 
zredukować do poziomu bytów pozaosobowych) oraz jako bytu osobo-
wego będącego w drodze i przyporządkowanego poszukiwaniu obiektyw-
nej prawdy (także moralnej), obdarzonego wrażliwością moralną i odno-
szącego się do obiektywnie istniejących wartości; rozpoznanie siebie jako 
bytu, którego poznanie i działanie są – jako ludzkie – ograniczone, a on 
sam nie jest Absolutem (aczkolwiek Jego obecność jest oczywista bądź 
niewykluczona), może znaleźć wyraz w  doświadczalnym uchwyceniu 
datum morale jako zobowiązaniu wobec(za) wszystkiego(wszystko) i wszyst-
kich w  s t o p n i u  r e a l i z o w a l n y m  p r z e z e  m n i e! To dzięki ta-
kiemu zrozumieniu możliwe jest pojawienie się umiarkowanej, a więc 
i  realnej imperatywności dobiegającej do mnie np. od członków mojej 

60 Cyt. za: Giovanni Reale, Historia filozofii starożytnej, t. 2, przeł. Edward Zie-
liński (Lublin: KUL, 1999), 487.



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿124124

rodziny, nieznanego mi człowieka leżącego na ulicy, poszkodowanych 
w powodzi, ofiar wojen na innych kontynentach, dręczonych zwierząt 
czy ofiar eksperymentów służących globalnym koncernom farmaceu-
tycznym61.

Problem odpowiedzialności więc – jak hipotetycznie sugerowaliśmy 
na początku – okazuje się przestrzenią wspólną dla etyki, metafizyki, 
antropologii i  epistemologii. Tylko uwzględnienie ich komponentów 
może urealnić odpowiedzialność i ocalić ją przed groźbą inercji stano-
wiącej konsekwencję jej absolutyzacji. Zadanie jest oczywiście bardzo 
trudne, zwłaszcza w perspektywie destrukcyjnego wpływu współcze-
snej kultury62 na rectitudo rationis63, rectitudo voluntatis64, wrażliwość ser-
ca Hildebranda65 czy szacunek dla prawdy, czego finalną konsekwencją 
staje się dezintegracja człowieczeństwa konkretnej osoby.

Ta dezintegracja to faktyczne dramatyczne osobowe zagubie-
nie – człowiek, nie rozumiejąc ani siebie (również swoich ontycznych 
kompetencji koniecznych do aktywności moralnej), ani też otaczającej 
rzeczywistości, staje się wówczas ofiarą mistyfikacji odpowiedzialności 
wobec(za) wszystkiego(wszystko) bądź jej pendant w postaci moralnej bier-
ności; mistyfikacji pogłębiającej jedynie atrofię jego człowieczeństwa, 

61 Por. przypis 49.
62 W zakresie np. postprawdy (por. Postprawda. Spojrzenie krytyczne, red. To-

masz Grabowski (Kraków: Ignatianum, 2018), 1–331; Renata Ziemińska, „Praw-
da i  post-prawda. Warstwowe pojęcie prawdy”, Roczniki Filozoficzne 2 (2024): 
282–285), macdonaldyzacji (por. Łukasz Krzak, „Kultura masowa a społeczeń-
stwa przełomu XX/XXI wieku w obliczu makdonaldyzacji, amerykanizacji i no-
wych mediów”, Alcumena 3 (2020): 155–158) czy kultu ciała (por. Beata Guzow-
ska, „«Sakralizacja» ciała w kulturze współczesnej. Perspektywa filozoficzna”, 
Przegląd Religioznawczy 2 (2021):71–78).

63 Mieczysław A.  Krąpiec zauważy, że Rectitudo rationis to „prawe działa-
nie naszego rozumu” (Mieczysław A. Krąpiec, „Metafizyka – ogólna teoria rze-
czywistości”, w: Mieczysław A. Krąpiec [i in.], Wprowadzenie do filozofii (Lublin: 
KUL, 1999), 219), a także: „rozum ludzki – ratio recta – jest kierowany treściami 
rzeczywistego bytu. Krąpiec, Ludzka wolność i jej granice, 121.

64 Rectitudo voluntatis to prawość woli, stanowiąca „podstawowy warunek 
prawidłowego, prawdziwościowego poznania”. Krąpiec, „Metafizyka – ogólna 
teoria rzeczywistości”, 224.

65 Dzięki niej bowiem człowiek „zdolny jest prowadzić rozumny dialog 
uczuciowy ze światem poza sobą i uczestniczyć w różnych wartościach”. An-
toni Siemianowski, Wokół etyki wartości (Poznań: UAM, 2014), 83. Wyrazem bra-
ku tej wrażliwości jest ślepota na wartości. Por. Leszek Kopciuch, „Dietricha von 
Hildebranda krytyka relatywizmu etycznego: ślepota na wartość i inne argu-
menty”, Idea – studia nad strukturą i rozwojem pojęć filozoficznych 26 (2014): 178–181.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 125125

które przecież buduje się wyłącznie poprzez adekwatną umiar-kowaną 
odpowiedzialność!

Tę spiralę (okaleczone człowieczeństwo  – iluzje odpowiedzialno-
ści – większy regres człowieczeństwa) może przerwać jedynie renesans 
człowieka, który – w wymiarze jednostkowym i wspólnotowym – po-
wróci do pokornego tak wobec prawdy; renesans człowieka, dla które-
go  – także w  odniesieniu do wspólnoty globalnej  – oczywista stanie 
się prawda, że należy „osiągnąć złoty środek między totalnym obcią-
żaniem człowieka twierdzeniem, że za wszystko w swoim życiu odpo-
wiada («człowiek kowalem swojego losu»), a całkowitym zwolnieniem 
go z  roli twórcy biegu swego życia”66. Ale do tego potrzebny jest już 
świadek prawdy…67

BibliografiaBibliografia

Adamski Krzysztof. 2012. „Transhumanizm  – między utopią, biotechnologią 
a gnozą”. Roczniki Teologii Moralnej 4(59): 105–129.

Anzenbacher Arno. 2008. Wprowadzenie do etyki. Kraków: WAM.
Bińczyk Ewa. 2015. „Inżynieria klimatu a  inżynieria człowieka. Dyskursy na 

temat środowiska w epoce antropocenu”. Ethos 28(3): 153–175.
Chyrowicz Barbara. 2006. „Problem argumentacji z odpowiedzialności za przy-

szłe pokolenia”. Diametros 9: 1–22.
Chyrowicz Barbara. 2008. O sytuacjach bez wyjścia w etyce. Dylematy moralne, ich 

natura, rodzaje i sposoby rozstrzygnięcia. Kraków: Znak.
Ciążela Helena. 2006. „Etyka odpowiedzialności Hansa Jonasa a «trwały i zrów-

noważony rozwój» (Imperatywy i dylematy)”. Problemy Ekorozwoju 2: 107–114.
Ciążela Helena. 2020. „Eksterminizm – perspektywa rozwoju cywilizacji współ-

czesnej?”. W: Globalna odpowiedzialność człowieka. Między analizą zjawisk a pro-
gnozą etyczną, red.  Katarzyna Łukaszewska, 71–83. Warszawa: Akademia 
Pedagogiki Specjalnej.

Ciążela Helena. 2023. „Katastrofa ekologiczna – od prognozy do rzeczywistości. 
Globalny problem refleksji filozoficznej w polskim lustrze”. Studia Philoso-
phiae Christianae 59(1): 131–153.

Czekalski Rafał. 2014. „Henryka Skolimowskiego krytyka cywilizacji zachod-
niej w kontekście kryzysu ekologicznego”. Studia Ecologiae et Bioethica 12(2): 
45–64.

66 Krzysztof Stachewicz, Myśleć los człowieka. Studium filozoficzne (Kraków: 
Universitas, 2023), 239 i n.

67 Por. Antoni Siemianowski, Waldemar Kmiecikowski, Zarys teorii poznania. 
Ujęcie fenomenologiczne (Gniezno: Gaudentinum, 2006), 70–74.



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿126126

Czeżowski Tadeusz. 1989. Jak budować logikę dóbr. W: Pisma z etyki i teorii warto-
ści, red. Paweł Smoczyński, 130–139. Wrocław: Zakład Narodowy im. Osso-
lińskich.

Czeżowski Tadeusz. 1989. Aksjologiczne i deontyczne normy moralne. W: Pisma z ety-
ki i teorii wartości, red. Paweł Smoczyński, 150–156. Wrocław: Zakład Narodo-
wy im. Ossolińskich.

Filek Jacek. 2003. Filozofia odpowiedzialności XX wieku. Kraków: Znak.
Florkowski Robert. 2020. „Pro- i antynatalizm. Spór o sens życia i sposoby rato-

wania planet”. Fabrica Societatis 4: 139–158.
Ganowicz-Bączyk Anita. 2015. „Narodziny i rozwój etyki środowiskowej”. Stu-

dia Ecologiae et Bioethicae 13(4): 39–63.
Grabowski Tomasz (red.). 2018. Postprawda. Spojrzenie krytyczne. Kraków: Igna-

tianum.
Guzowska Beata. 2021. „«Sakralizacja» ciała w kulturze współczesnej. Perspek-

tywa filozoficzna”. Przegląd Religioznawczy 2: 71–78.
Ilnicki Rafał. 2011. Bóg cyborgów. Technika i transcendencja. Poznań: UAM.
Ingarden Roman. 1966. Studia z estetyki, t. 1. Warszawa: PWN.
Ingarden Roman. 1970. Studia z estetyki, t. 3. Warszawa: PWN.
Ingarden Roman. 1987. Spór o istnienie świata, t. 1. Warszawa: PWN.
Ingarden Roman. 1987. Spór o istnienie świata, t. 2, cz. 2. Warszawa: PWN.
Ingarden Roman. 1989. Wykłady z etyki. Warszawa: PWN.
Jędraszewski Marek. 1999. Homo: capax Alterius, capax Dei. Emanuela Lévinasa 

myślenie o człowieku i Bogu. Poznań: UAM.
Jonas Hans. 1996. Zasada odpowiedzialności. Etyka dla cywilizacji technologicznej, 

przeł. Marek Klimowicz. Kraków: Platan.
Kant Immanuel. 1972. Krytyka praktycznego rozumu. Warszawa: PWN.
Kmiecikowski Waldemar. 2006. Istnienie idealne i  intencjonalne w ujęciu Romana 

Ingardena. Badania ontologiczne. Warszawa: Semper.
Kmiecikowski Waldemar. 2013. Etyka między doświadczeniem a ontologią. Krąpiec – 

Ingarden – Czeżowski. Poznań: Flos Carmeli.
Kmiecikowski Waldemar. 2017. Istnienie, człowiek, moralność. Studia z dwudziesto-

wiecznej filozofii polskiej. Chojnice: Oficyna Wydawnicza Fundacji Fuhrmanna.
Kmiecikowski Waldemar. 2018. „Dwa spojrzenia na powinność. Perspektywa 

refleksji Marii Ossowskiej i moralnego wydarzania się”. W: W kręgu twórczo-
ści Marii Ossowskiej: analiza  – inspiracje  – perspektywy, red.  Joanna Dudek, 
243–261. Zielona Góra: UZ.

Kopciuch Leszek. 2014. „Dietricha von Hildebranda krytyka relatywizmu 
etycznego: ślepota na wartość i inne argumenty”. Idea – studia nad strukturą 
i rozwojem pojęć filozoficznych 26: 175–189.

Krąpiec Mieczysław A. 1983. „O rozumienie bytu moralnego”. Roczniki Filozo-
ficzne 31(2): 91–102.

Krąpiec Mieczysław A.  1984. „O  obiektywne podstawy moralności”. Roczniki 
Filozoficzne 32(2): 187–194.



„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 127127

Krąpiec Mieczysław A. 1986. Człowiek i prawo naturalne. Lublin: KUL.
Krąpiec Mieczysław A. 1986. Ja – człowiek. Zarys antropologii filozoficznej. Lublin: KUL.
Krąpiec Mieczysław A.  1999. „Metafizyka  – ogólna teoria rzeczywistości”. 

W: Mieczysław A. Krąpiec [i in.], Wprowadzenie do filozofii. Lublin: KUL
Krąpiec Mieczysław A. 2004. Ludzka wolność i jej granice. Lublin: Wydawnictwo 

Polskiego Towarzystwa Tomasza z Akwinu.
Krzak Łukasz 2020. „Kultura masowa a społeczeństwa przełomu XX/XXI wieku 

w obliczu makdonaldyzacji, amerykanizacji i nowych mediów”. Alcumena 3: 
143–160.

Kucz Mateusz. 2020. „Kryzys etyczny i  klimatyczny w  epoce przyspieszenia 
w kulturze – między Scyllą a Charybdą”. W: Globalna odpowiedzialność czło-
wieka. Między analizą zjawisk a prognozą etyczną, red. Katarzyna Łukaszewska, 
31–41. Warszawa: Akademia Pedagogiki Specjalnej.

Latoń Andrzej. 2003. „Jean-Luc Mariona próba przezwyciężenia podmiotu”. 
Filozofia Dialogu 1: 61–72.

Lévinas Emmanuel. 1991. Etyka i nieskończony, przeł. Bogna Opolska-Kokoszka. 
Kraków: PAT.

Lévinas Emmanuel. 1994. O Bogu, który nawiedza myśl, przeł. Małgorzata Kowal-
ska. Kraków: Znak.

Marek-Bieniasz Anna. 2014. „Zaranie, rozwój oraz perspektywy etyki środowi-
skowej – wybrane zagadnienia”. Studia Ecologiae et Bioethicae 12: 59–71.

Marek-Bieniasz Anna. 2015. „Etyka środowiskowa a etyka tradycyjna. Modele 
relacji”. Studia Ecologiae et Bioethicae 13: 29–43.

Najberek Kamil, Wojciech Solarz. 2016. „Gatunki obce. Przyczyny inwazyjnych 
zachowań i  sposoby zwalczania. Wprowadzenie”. Kosmos. Problemy nauk 
biologicznych 1: 81–91.

Ossowska Maria. 1963. Podstawy nauki o moralności. Warszawa: PWN.
Picht Georg. 1981. Odwaga utopii. Warszawa: PIW.
Pluta Marek. 1998. „Emmanuela Lévinasa etyka odpowiedzialności”. Łódzkie 

Studia Teologiczne 7: 133–148.
Reale Giovanni. 1999. Historia filozofii starożytnej, t. 2, przeł. Edward Zieliński. 

Lublin: KUL.
Rosół Piotr. 2017. Hans Jonas. O etycznej odpowiedzialności nauki i techniki. Kraków: 

Universitas.
Siemianowski Antoni. 2014. Wokół etyki wartości. Poznań: UAM.
Siemianowski Antoni, Waldemar Kmiecikowski. 2006. Zarys teorii poznania. Uję-

cie fenomenologiczne. Gniezno: Gaudentinum.
Skolimowski Henryk. 1993. Nadzieja matką mądrych. Eseje o ekologii. Łódź: Akapit Press.
Skolimowski Henryk. 1998. Wizje nowego millenium. Kraków: EJB.
Skolimowski Henryk. 1999. Święte siedlisko człowieka. Warszawa: Centrum Uni-

wersalizmu przy Uniwersytecie Warszawskim.
Stachewicz Krzysztof. 2006. Problem ugruntowania moralności. Studium z etyki fun-

damentalnej. Warszawa: Semper.



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿128128

Stachewicz Krzysztof. 2023. Myśleć los człowieka. Studium filozoficzne. Kraków: 
Universitas.

Stein Edyta. 1995. Byt skończony a byt wieczny. Poznań: W drodze.
Strzyżyński Przemysław. 2012. „Problem trafu moralnego i winy według Tho-

masa Nagela i Norvina Richardsa. Próba uzupełnienia krytyki Richardsa”. 
Filozofia Chrześcijańska 9: 71–89.

Ślipko Tadeusz, Andrzej Zwoliński. 1999. Rozdroża ekologii. Kraków: WAM.
Tarnowski Karol. 1999. Wiara i myślenie. Kraków: Znak.
Tyburski Włodzimierz. 2014. „Lokalny i globalny wymiar ochrony środowiska 

w perspektywie odpowiedzialności”. Studia z Etyki i Odpowiedzialności Glo-
balnej 1: 8–20.

Wiśniewski Ryszard. 2012. „Wina jako węzeł moralności”. Filozofia Chrześcijań-
ska 9: 7–21.

Ziemińska Renata. 2024. „Prawda i post-prawda. Warstwowe pojęcie prawdy”. 
Roczniki Filozoficzne 2: 277–291.

Źródła internetowe

Bonhoeffer Dietrich. „Odpowiedzialność jako substytucja (wybrane fragmenty z  lat 
1928–1942)”. Dostęp 22.10.2024. https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstre-
ams/bc42a0a7-e6e6-4dc0-946e-976f978db8b8/content.

„Dr. Oetker, Boss, Bayer, BMW, czyli jak wielkie firmy współpracowały z na-
zistami”. Dostęp 3.10.2024. https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/arty-
kuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-wspolpracowaly-z-
nazistami.html.

„Greenwashing, świadome fałszerstwa żywności”. Dostęp 2.10.20024. https://
irme.pl/greenwashing-swiadome-falszerstwa-zywnosci/.

Krzysztofiak Lech, Anna Krzysztofiak. 2015. „Ochrona rodzimej flory przed 
gatunkami roślin obcego pochodzenia na obszarach Natura 2000 «Ostoja 
Wigierska», «Sandr Brdy» i  «Roztocze Środkowe»”. W: Inwazyjne gatunki 
obcego pochodzenia zagrożeniem dla rodzimej przyrody, red. Lech Krzysztofiak, 
Anna Krzysztofiak. Krzywe: Stowarzyszenie „Człowiek i Przyroda”. Dostęp 
31.10.2024. https://czlowiekiprzyroda.eu/wp-content/uploads/2017/07/inwa-
zyjne_gatunki.pdf.

„Odkrycie komórek HeLa” Dostęp 1.10.2024. http://kosmos.icm.edu.pl/
PDF/2016/1.pdf.

„Rozporządzenie wojewody”. Dostęp 31.10.2024. https://poznan.uw.gov.pl/rozpo- 
rzadzenie-wojewody-wielkopolskiego-z-dnia-29-kwietnia-2024-r-w-sprawie- 
zarzadzenia-odstrzalu.

Sartre Jean-Paul. „Wolność a odpowiedzialność”. Dostęp 22.10.2024. https://ruj.
uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/89cc2725-f624-442b-8309-ab2bc3801726/
content.

https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/bc42a0a7-e6e6-4dc0-946e-976f978db8b8/content
https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/bc42a0a7-e6e6-4dc0-946e-976f978db8b8/content
https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-wspolpracowaly-z-nazistami.html
https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-wspolpracowaly-z-nazistami.html
https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/740889,dr-oetker-boss-bayer-bmw-te-wielkie-firmy-wspolpracowaly-z-nazistami.html
https://irme.pl/greenwashing-swiadome-falszerstwa-zywnosci/
https://irme.pl/greenwashing-swiadome-falszerstwa-zywnosci/
https://czlowiekiprzyroda.eu/wp-content/uploads/2017/07/inwazyjne_gatunki.pdf
https://czlowiekiprzyroda.eu/wp-content/uploads/2017/07/inwazyjne_gatunki.pdf
http://kosmos.icm.edu.pl/PDF/2016/1.pdf
http://kosmos.icm.edu.pl/PDF/2016/1.pdf
https://poznan.uw.gov.pl/rozporzadzenie-wojewody-wielkopolskiego-z-dnia-29-kwietnia-2024-r-w-sprawie-zarzadzenia-odstrzalu
https://poznan.uw.gov.pl/rozporzadzenie-wojewody-wielkopolskiego-z-dnia-29-kwietnia-2024-r-w-sprawie-zarzadzenia-odstrzalu
https://poznan.uw.gov.pl/rozporzadzenie-wojewody-wielkopolskiego-z-dnia-29-kwietnia-2024-r-w-sprawie-zarzadzenia-odstrzalu
https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/89cc2725-f624-442b-8309-ab2bc3801726/content
https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/89cc2725-f624-442b-8309-ab2bc3801726/content
https://ruj.uj.edu.pl/server/api/core/bitstreams/89cc2725-f624-442b-8309-ab2bc3801726/content


„Odpowiedzialność za wszystko czy inercja odpowiedzialności?” 129129

StreszczenieStreszczenie

W artykule podjęto problem radykalnej odpowiedzialności rozumianej jako od-
powiedzialność wobec(za) wszystkiego(wszystko) (panodpowiedzialność). W  roz-
prawie uznaje się, że odpowiedzialność to osobowe, relacyjne bycie wobec apelu-
jącej zewnętrzności. Wykorzystując komponenty koncepcji moralnego wydarzania 
się  – w perspektywie paradygmatu fenomenologicznego – rozważa się możli-
wość konkretyzacji idei panodpowiedzialności (idei w sensie Ingardenowskim) 
i odnosi się ją do wybranych elementów etyki środowiskowej.

Eksplikacja tytułowego pytania prowadzi do wniosku, że panodpowie-
dzialność w wersji mocnej skutkuje wewnętrzną aporią, co oznacza brak moż-
liwości sprostania przez człowieka standardom odpowiedzialności wobec(za) 
wszystkiego(wszystko). Wyrazem tego jest inercja odpowiedzialności (w  formie 
pomijania i niszczenia konkretnych bytów bądź demotywacji moralnej). Moż-
liwa natomiast (i  pożądana) jest panodpowiedzialność w  wersji słabej, kiedy 
uwzględnia się schemat na miarę możliwości podmiotu osobowego, który stanowi 
istotny korelat kategorii umiaru. Refleksja ukazująca znaczenie umiaru równo-
cześnie odsłania związki odpowiedzialności z komponentami antropologicz-
nymi, epistemologicznymi, etycznymi i metafizycznymi.

Słowa kluczowe: panodpowiedzialność, fenomenologia, umiar, etyka środo-
wiskowa, moralne wydarzanie się, odpowiedzialność za wszystko i wszystkich, 
inercja

“Responsibility for Everything or the Inertia of Responsibility?”  “Responsibility for Everything or the Inertia of Responsibility?”  
Towards Moderation – Some Phenomenological ReflectionsTowards Moderation – Some Phenomenological Reflections

SummarySummary

The article addresses the problem of radical responsibility understood as 
responsibility towards(for) everything (pan-responsibility). The dissertation 
assumes that responsibility is a personal, relational being towards an appealing 
externality. Using the components of the concept of moral happening  – in the 
perspective of the phenomenological paradigm – the possibility of concretizing 
the idea of pan-responsibility (an idea in the Ingarden sense) is considered and 
applied to selected elements of environmental ethics.

An explication of the title question leads to the conclusion that pan-respon-
sibility in its extreme version results in internal aporia, which means the in-
ability of man to meet the standards of responsibility towards(for) everything. 
This is expressed by the inertia of responsibility (in the form of omission and 
destruction of specific entities, or moral demotivation). However, pan-respon-
sibility in a mild version is possible (and desirable), when the scheme according 
to the capabilities of the personal subject, which is an important correlate of the 



Waldemar Kmiecikowski﻿﻿130130

category of moderation, is taken into account. Reflection on the importance of 
moderation simultaneously reveals the connections between responsibility and 
anthropological, epistemological, ethical and metaphysical components.

Keywords: panresponsibility, phenomenology, moderation, environmental 
ethics, moral happening, responsibility for everything and everyone, inertia


