




tom XXX 2024

f i lozof ia , teologia
kultura duchowa średniowiecza

The Annual Review of the Thomist ic Inst itute

Instytut Tomistyczny
Dominikanie
Warszawa



RADA NAUKOWA
Henryk Anzulewicz (Bonn) • Paul J.J.M. Bakker (Nijmegen)

Magdalena Bieniak (Warszawa) • Stefano Caroti (Parma)
Bożena Chmielowska (Warszawa) • Juliusz Domański (Warszawa)

Wojciech Giertych OP (Watykan) • Maarten J.F.M. Hoenen (Bazylea)
Ruedi Imbach (Paryż) • Krystyna Krauze-Błachowicz (Warszawa)

Paweł Krupa OP (Petersburg) • Mikołaj Olszewski (Warszawa) • Michał Paluch OP (Rzym)
Jacek Soszyński (Warszawa) • Sławomir Szyller (Warszawa)

Ryszard Tatarzyński (Kraków) • Jean-Pierre Torrell OP (Fryburg)

REDAKTOR NACZELNY
Michał Mrozek OP (Warszawa)

REDAKCJA
Mateusz Przanowski OP (Warszawa)

Eliza Litak, sekretarz redakcji (Warszawa)

OPRACOWANIE REDAKCYJNE
Redakcja i korekta tekstów polskich: Magdalena Pabich
Redakcja i korekta tekstów angielskich: Aeddan Shaw

Redakcja naukowa tekstów łacińskich: Anna Ledzińska
Redakcja techniczna i skład: Zbigniew Pajda OP

Adres Redakcji: Instytut Tomistyczny
ul. Dominikańska 2, 02-738 Warszawa

e-mail: pt@dominikanie.pl

Druk i oprawa: Sowa — druk na życzenie®
www.sowadruk.pl, tel. 22 431-81-40

e-ISSN 2544-1000
Wersją pierwotną czasopisma „Przegląd Tomistyczny”

jest wersja elektroniczna
Wydanie elektroniczne ukazuje się pod adresem:

http://www.it.dominikanie.pl/przeglad/
ISSN 0860-0015
Nakład: 160 egz.

© Copyright by Instytut Tomistyczny, Warszawa



SPIS TREŚCI

Edycje i przekłady

Mateusz Przanowski, Akwinata o definicji sakramentu. Scriptum
super Sententiis, IV, d. 1, q. 1, a. 1 — wprowadzenie i przekład . . 7
Aquinas on the Definition of the Sacrament in Scriptum super Sen-
tentiis, IV, d. 1, q. 1, a. 1. Introduction and Translation — Sum-
mary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

Studia doktrynalne i historyczne

Daniel Contreras, Omnia appetunt Deum: Aquinas on the Meta-
physics of the Human Natural Love of God . . . . . . . . . . . . . 35
Summary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

Wojciech Baran, Manuscrits médiévaux contenant les œuvres de
saint Thomas d’Aquin dans les Archives et Bibliothèque du Cha-
pitre Cathédral de Cracovie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Medieval Manuscripts Containing the Works of St. Thomas Aqui-
nas in the Archives and Library of the Cracow Cathedral Chapter
— Summary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

Elżbieta Jung, Richard Kilvington’s Theory of Hylomorphism and
Qualitative Change . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Summary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

Marek Porwolik, Methodological Directives of Analytic Theology
in Light of the Postulates of the Cracow Circle . . . . . . . . . . . 119
Summary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

Piotr Lichacz, Szlachetność jako aspekt dojrzałości moralnej . . . 139
Nobility as an Aspect of Moral Maturity — Summary . . . . . . 165



6 SPIS TREŚCI

Archiwum dominikańskie

Z dziejów Instytutu Tomistycznego. Wybór tekstów . . . . . . . . . . 167
Jacek Dudka, Wstęp . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167
Bernard Przybylski, Instytut Tomistyczny w Warszawie . . . . 170
Stefan kard. Wyszyński, Przemówienie do Instytutu Tomi-
stycznego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
Bernard Przybylski, U księdza Prymasa . . . . . . . . . . . . . . 176

Recenzje

Peter of Ireland, Writings on Natural Philosophy: Commentary on
Aristotle’s On Length and Shortness of Life and Death, ed. by Mi-
chael W. Dunne — Monika Michałowska . . . . . . . . . . . . 181

Zénon Kaluza, L’ontologie de Nicolas d’Autrecourt, présentation et an-
notation par Dragos Calma — Piotr Lichacz . . . . . . . . . . . 183



Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 7–34
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.01
Mateusz Przanowski
Instytut Tomistyczny, Warszawa

AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU.
SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS,

IV, D. 1, Q. 1, A. 1 — WPROWADZENIE
I PRZEKŁAD*

W Scriptum super Sententiis, d. 1, q. 1, a. 1 Akwinata pyta, czym jest sakrament,
innymi słowy poszukuje definicji sakramentu. Sentencje Piotra Lombarda są nie-
zwykle dogodnym punktem wyjścia do takich poszukiwań, Magister przedsta-
wił w nich bowiem uporządkowaną i głęboko przemyślaną syntezę łacińskiej
teologii sakramentów, skoncentrowaną przede wszystkim na recepcji i rozwi-
nięciu nauczania św. Augustyna. Warto zaznaczyć, że Lombard nie jest jedy-
nie mechanicznie kopiującym kompilatorem, ale twórczo reaguje na toczące się
w jego czasach dyskusje i proponuje swoje własne rozstrzygnięcia. Komentując
tekst Lombarda, św. Tomasz może więc skonfrontować się nie tylko z dawniej-
szą zachodnią tradycją myślenia o sakramentach, ale też z osiągnięciami teologii
XII wieku.

W rozwoju teologii sakramentów wiek XII ma wielkie znaczenie, w pierw-
szej połowie tego wieku pojawiła się bowiem pilna potrzeba — wydaje się, że
pierwszy raz z taką siłą w całych dziejach Kościoła Zachodniego — stworzenia
uporządkowanej i systematycznej teologii sakramentów, która posługiwałaby
się jasnymi i precyzyjnymi pojęciami¹. W pewnej mierze konieczność poszuki-
wania nowych rozwiązań narzucił kontekst historyczny², na który składały się
zarówno tendencje zapoczątkowane jeszcze w XI wieku, jak i specyficzne dla
wieku XII:

* Publikacja dofinansowana ze środków budżetu państwa w ramach programu Ministra
Edukacji i Nauki pod nazwą „Narodowy Program Rozwoju Humanistyki” nr projektu
NPRH/U22/SN/0177/2023/12 kwota dofinansowania 1 615 717,80 zł całkowita wartość pro-
jektu 1 615 717,80 zł.

¹ Zob. T. Finn, The Sacramental World in the Sentencesof Peter Lombard, „Theological Studies”,
69 (2008), s. 567–568.

² Zob. M. Colish, Peter Lombard, t. 2, Leiden – New York – Köln: Brill, 1994, s. 516–517.



8 MATEUSZ PRZANOWSKI

a. dynamiczny rozwój prawa kanonicznego, zajmującego się sakramentami
z właściwej sobie perspektywy — konieczne było zintegrowanie prawa
kanonicznego i teologii dogmatycznej;

b. reforma gregoriańska i pojawienie się pytania o ważność sakramentów
sprawowanych przez księży, znajdujących się w różnych nieregularnych
sytuacjach;

c. powstanie herezji mających charakter antysakramentalny;
d. herezja Berengariusza z Tours, który na potwierdzenie swoich tez zgro-

madził pokaźny zbiór świadectw patrystycznych — niezbędne było więc
dokładne przebadanie nauczania ojców Kościoła na temat sakramentów.

Wśród wielu innych podejmujących to wyzwanie trzech teologów przedstawi-
ło najdojrzalsze rozwiązania: Hugon ze Świętego Wiktora, anonimowy autor
Summa Sententiarum³ i właśnie Piotr Lombard.

1. Definicja sakramentu
w Sentencjach Piotra Lombarda

Opierając się przede wszystkim na ustaleniach Hugona oraz autora Summa Sen-
tentiarum, Lombard przedstawił uściślone ujęcie następujących zagadnień, na-
leżących do sakramentologii:
1. Przede wszystkim jako jeden z pierwszych, a z całą pewnością jako ktoś posia-
dający największy autorytet, podał liczbę sakramentów Nowego Prawa — sie-
dem.
2. Wielu autorów nie umieszczało wykładu o sakramentach w jednym i wyraź-
nie wydzielonym miejscu swoich dzieł. Skutkowało to rozproszeniem materiału,
sprawiając w czytelniku wrażenie pewnej przypadkowości. W Sentencjach Lom-
bard zebrał teologię sakramentów w jednym miejscu, tworząc zwarty traktat
o sakramentach. Ponieważ sakramenty są znakami (signa), a Lombard uporząd-
kował Sentencje zgodnie z Augustyńską koncepcją res et signa (również frui et
uti), wykład sakramentologii włączył do ostatniej części dzieła wedle następu-
jącego układu elementów: czym jest sakrament (IV, c. 1); chrzest (IV, c. 2–6);

³ Za twórcę Summa Sententiarum uchodził Hugon ze Świętego Wiktora, dlatego wydanie
Summa umieszczono wśród jego dzieł (PL 176, kol. 41–174). Od kilkudziesięciu lat wyklucza
się to autorstwo. Pochodzenie Summa Sententiarum do dziś pozostaje więc sporne. Summa jest
ściśle powiązana z De sacramentis oraz innymi dziełami Hugona ze Świętego Wiktora, a także
z Sentencjami Piotra Lombarda. Obecnie odrzucono hipotezę, że Summa powstała po Sentencjach
Lombarda, a badacze wciąż się spierają, czy była dziełem wcześniejszym, czy późniejszym od De
sacramentis Hugona. Zob. D.E. Luscombe, The School of Peter Abelard. The Influence of Abelard’s
Thought in the Early Scholastic Period, Cambridge: Cambridge University Press, 1970, s. 198–212.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 9

bierzmowanie (IV, c. 7); Eucharystia (IV, c. 8–13); pokuta (IV, c. 14–22); na-
maszczenie (IV, c. 23); małżeństwo (IV, c. 26–42).
3. Magister ustala, że termin sacramentum ma być w pierwszym rzędzie stoso-
wany do oznaczania siedmiu sakramentów Nowego Prawa. Używa wprawdzie
tego terminu w odniesieniu do określonych instytucji Starego Prawa, jednak sta-
rannie odróżnia znaczenie słowa sacramentum w obydwu przypadkach. Stosowa-
nie terminu sacramentum nie było bowiem sprecyzowane, mówiono na przykład
o sacramenta diaboli czy o wcieleniu jako sacramentum incarnationis, mówiono
również o sacramentum deitatis. Słowo sacramentum było więc rozumiane w bar-
dzo wielu znaczeniach. Ten brak precyzji w terminologii został odziedziczony
po św. Augustynie⁴, który — nieco upraszczając — używał terminu sacramen-
tum w odniesieniu do trzech grup przedmiotów⁵; były to:

a. ryty czy ceremonie Starego i Nowego Prawa (a nawet innych religii), na
przykład szabat, obrzezanie, Wielkanoc;

b. symbole albo figury, na przykład arka Noego jako figura Kościoła;
c. tajemnice, czyli objawione dogmaty religii chrześcijańskiej, na przykład

wcielenie.

W czasach bezpośrednio bliskich Lombardowi, u Hugona ze Świętego Wiktora
znajdujemy aż pięć znaczeń terminu sacramentum⁶:

a. znak czegoś świętego — znaczenie najogólniejsze, dotyczące zarówno Sta-
rego, jak i Nowego Przymierza;

b. Pismo Święte — sens literalny (historyczny) jest sacramentum, ponieważ
prowadzi do alegorycznego;

c. wydarzenia historii zbawienia — na przykład wcielenie;
d. tajemnice wiary chrześcijańskiej — na przykład Trójca, stworzenie, upa-

dek czy zmartwychwstanie;
e. środki zbawienia — przede wszystkim to, co dzisiaj nazywamy sakramen-

tami, a więc sakramenty Nowego Prawa.

4. Definicję sakramentu oparł na pojęciach łaski i sakramentu jako przyczyny.
Siedem sakramentów traktuje jako sprawcze właśnie dlatego, że są przyczynami

⁴ Zob. E.F. Rogers, Peter Lombard and the Sacramental System, New York 1917, s. 25–57.
⁵ Zob. W.A. Van Roo, The Christian Sacrament, Roma: Editrice Pontificia Università Grego-

riana, 1992, s. 39.
⁶ Zob. D. Poirel, Sacraments, w: A Companion to the Abbey of Saint Victor in Paris,

red. H. Feiss, J. Mousseau, Leiden: Brill, 2018, s. 277–297; N. Reibe, „General Introduction”,
w: On the Sacraments. A Selection of Works of Hugh and Richard of St. Victor, and of Peter of Poitiers,
red. H. Feiss, Turnhout: Brepols, 2020, s. 25–29.



10 MATEUSZ PRZANOWSKI

łaski⁷. Miało to istotne znaczenie w tamtym okresie. Dzięki przejęciu nauczania
św. Augustyna dla wszystkich było bowiem jasne, że sakrament jest widzialnym
znakiem (signum) niewidzialnej łaski, co niekiedy wyrażano innymi słowami:
„sakrament to znak świętej rzeczy” albo „sakrament to widzialna forma niewi-
dzialnej łaski”, lub „niewidzialnej rzeczy”. Wielu teologów poprzestawało na
tych Augustyńskich sformułowaniach, inni zauważyli jednak, że były one uży-
wane przez Berengariusza i jego zwolenników do uzasadnienia tezy o czysto
symbolicznym charakterze Eucharystii. Dlatego tak ważne było podkreślenie,
że sakramenty nie tylko coś oznaczają, ale także udzielają tego, co oznaczają,
a więc są prawdziwymi przyczynami⁸. Rola Piotra Lombarda w wydobyciu te-
go wątku jest bardzo istotna, jakkolwiek nie jest ani jedynym, ani pierwszym,
który tego dokonał. Dziełem, które najbardziej wpłynęło na nauczanie Lom-
barda w tej dziedzinie, była bez wątpienia Summa Sententiarum⁹.

5. Starannie odróżnił sakramenty Nowego Prawa od sakramentów Starego Pra-
wa, opierając się na rozumieniu sakramentu jako przyczyny. Te pierwsze — jako
przyczyna — udzielają zbawienia, te drugie tylko obiecują, zapowiadają i ozna-
czają (dużo miejsca poświęcił Lombard obrzezaniu i jego roli zbawczej)¹⁰.

6. Gdy podkreślił już sprawczy charakter sakramentów Nowego Prawa, uważnie
przenalizował i doprecyzował uświęcającą funkcję sakramentów¹¹.

⁷ Zob. J. de Ghellinck, Un chapitre dans l ’histoire de la définition des sacrements au XII e siècle,
w: Mélanges Mandonnet. Études d’histoire littéraire et doctrinale du Moyen Age, t. 2, Paris: Vrin,
1930, s. 79–96; D.G. Van Slyke, The Changing Meanings of sacramentum: Historical Sketches,
„Antiphon. A Journal for Liturgical Renewal”, 11/3 (2007), s. 272.

⁸ Zob. M. Colish, Peter Lombard, t. 2, s. 519.
⁹ Bezpośrednie wpływy Summa Sententiarum na Sententiae Lombarda są jasne na przykład

w tym fragmencie dotyczącym właśnie definicji sakramentu: „contra peccata tam originalia quam
actualia, de quibus iam diximus, inventa sunt sacramentorum remedia [...] Augustinus: Sacra-
mentum est sacrae rei signum. Idem: Sacramentum est invisibilis gratiae visibilis forma, ut in
sacramento baptismatis figuratur ablutio interior per illam exteriorem et visibilem. Unumquod-
que enim sacramentum ejus rei simulitudinem debet habere cuius est sacramentum. Unde Augu-
stinus: Si enim sacramenta quamdam similitudinem earum rerum quarum sacramenta sunt non
haberent, omnino sacramenta non essent. Opponitur quod praedicta diffinitio non solis compe-
tat sacramentis, cum et ante sanctificationem hoc congruat aquae ut sit visibilis forma invisibilis
gratiae; quia, sicut aqua auferuntur sordes corporis, ita per gratiam sordes animae. Sed ut solis
sacramentis competat, sic intelligendum est: Sacramentum est visibilis forma invisibilis gratiae
in eo collatae, quam scilicet confert ipsum sacramentum. Non enim est solummodo sacrae rei
signum, sed etiam efficacia. Et hoc est quod distat inter signum et sacramentum; quia ad hoc
ut sit signum non aliud exigit nisi ut illud significet cuius perhibetur signum, non ut conferat.
Sacramentum vero non solum significat, sed etiam confert illud cuius est signum vel significatio”.
Summa Sententiarum, tr. 4, c. 1 (PL 176, kol. 117).

¹⁰ Zob. Ph.W. Rosemann, Peter Lombard, Oxford: Oxford University Press, 2004, s. 146.
¹¹ Zob. M. Colish, Peter Lombard, t. 2, s. 528–531.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 11

7. Czerpiąc inspirację od św. Ambrożego, za sakrament uznał nie tylko element
materialny sakramentu, ale połączenie elementu materialnego i formuły słownej
towarzyszącej sprawowaniu rytu¹².

Swoje zasadnicze tezy włącza do skonstruowanej przez siebie definicji sakra-
mentu, którą charakteryzuje jako oznaczającą sakrament „w sensie właściwym”:
Sacramentum enim proprie dicitur, quod Sakramentem bowiem w sensie właści-
ita signum est gratiae Dei et invisibilis wym nazywa się to, co w taki sposób
gratiae forma, ut ipsius imaginem gerat jest znakiem łaski Bożej i formą niewi-
et causa exsistat. Non igitur significandi dzialnej łaski, że niesie z sobą jej obraz
tantum gratia sacramenta instituta sunt, i istnieje jako przyczyna. Sakramenty
sed et sanctificandi¹³. nie zostały zatem ustanowione tylko dla

samego oznaczenia łaski, ale także dla
uświęcania.

W tej definicji zawierają się wszystkie najważniejsze elementy pojęcia sakramen-
tu, pozwalające również na rozróżnienie sakramentów Starego i Nowego Prawa.
Gdy Lombard podaje, że mowa jest o „sakramencie w sensie właściwym”, ma
na myśli sakramenty Nowego Prawa. Są one szczególnymi znakami, gdyż nie
tylko obrazują niewidzialną łaskę Bożą (w tym znaczeniu, że ryt sakramentu
przez podobieństwo przedstawia rzeczywistość niewidzialną, na przykład ob-
mycie wodą w chrzcie przedstawia obmycie z grzechu), ale są przyczynami tej
łaski. Sakramenty Starego Prawa zostały ustanowione do tego, by jedynie ozna-
czać rzeczywistość niewidzialnej łaski, zaś sakramenty Nowego Prawa nie tylko
oznaczają, ale są przyczyną uświęcenia. Warto dodać, że — jak pisze Lombard
w dalszej części¹⁴ — bardziej złożony przypadek przedstawia obrzezanie, po-
nieważ poważne autorytety (Augustyn i Beda) twierdziły, że jest to skuteczny
środek przeciwko grzechowi, podobny w tej funkcji do chrztu. Piotr jest gotów
zgodzić się na to, ale jednocześnie podkreśla, że   pozostaje istotna różnica mię-
dzy obrzezaniem a chrztem: chociaż obrzezanie było skuteczne w odpuszczaniu
grzechów, to jednak nie udzielało żadnej dodatkowej łaski ani nie powodowało
wzrostu cnót¹⁵.

Obok przytoczonej autorskiej definicji, która określa, czym jest sakrament
„w sensie właściwym”, Lombard podał również krótką wersję definicji, któ-
rą nazwijmy „pierwotną”: „sakrament jest widzialną formą niewidzialnej ła-
ski” (sacramentum est invisibilis gratiae visibilis forma¹⁶). Jest to sformułowanie

¹² Zob. J. de Ghellinck, Un chapitre dans l ’histoire de la définition des sacrements au XII e siècle;
D.G. Van Slyke, The Changing Meanings of sacramentum, s. 272.

¹³ Petrus lombardus, Sententiae, IV, d. 1, c. 4, n. 2 (wyd. Ernst, s. 1428).
¹⁴ Zob. Petrus Lombardus, Sententiae, IV, d. 1, c. 6 i 7.
¹⁵ Zob. Ph.W. Rosemann, Peter Lombard, s. 146.
¹⁶ Petrus Lombardus, Sententiae, IV, d. 1, c. 2 (wyd. Ernst, s. 1426).



12 MATEUSZ PRZANOWSKI

zaczerpnięte przez Lombarda z Summa Sententiarum¹⁷. Powszechnie przypisy-
wano tę definicję św. Augustynowi, choć nie znajduje się ona w jego dziełach¹⁸.
Można z dużą dozą prawdopodobieństwa stwierdzić, że jako pierwszy sformu-
łował ją Berengariusz i że to on pierwszy przypisał ją św. Augustynowi¹⁹. De-
finicja ta była niezwykle popularna, w pewnym sensie kanoniczna i w zasadzie
wszyscy teologowie średniowieczni ją przywoływali. W swojej autorskiej defi-
nicji Lombard przejmuje część tej pierwotnej wersji, zachowując tylko „formą
niewidzialnej łaski”.

2. Komentarz Akwinaty.
Struktura i jej składniki

Piotr Lombard jasno przedstawia strukturę nadaną pierwszej dystynkcji księgi
IV Sentencji²⁰, w której znajduje się definicja sakramentu. Dystynkcja została
podzielona na cztery części, a do każdej z nich można przypisać poszczególne
rozdziały: 1. „Czym jest sakrament” (c. 2–4); 2. „Dlaczego został ustanowiony”
(c. 5, n. 1 – c. 5, n. 5); 3. „Na czym polega i z czego się składa” (c. 5, n. 6);
4. „Jaka jest różnica między sakramentami Starego i Nowego Prawa” (c. 6–10).
Tomasz uporządkował swój komentarz do tej dystynkcji, dzieląc materiał na
dwie kwestie, z których pierwsza została podzielona na pięć artykułów, a druga
na sześć. Zebrany razem układ Sentencji i komentarza Tomasza jest następujący:

Sent. IV, d. 1 Sententiae Piotra Lombarda Scriptum super Sententiis
św. Tomasza, IV, d. 1

1. „Czym jest sakrament” c. 2. „Czym jest sakrament” q. 1, a. 1. „Czym jest sakra-
c. 3. „Czym jest znak” ment”
c. 4, n. 1. „Czym różni się
znak i sakrament”
c. 4, n. 2. „Co nazywa się
sakramentem w sensie właści-
wym”
c. 4, n. 3. „O tym, że przepi-
sy Prawa nazywa się raczej
znakami niż sakramentami”

¹⁷ Zob. Summa Sententiarum, tr. 4, c. 1 (PL 176, kol. 117).
¹⁸ Inspiracją mógł być przede wszystkim fragment z Augustinus, Quaestiones in Heptateuchum,

III, LXXXIV. Abelard podaje tę definicję, uważając, że znajduje się ona „w jakimś liście”. Petrus
Abelardus, Sic et non, q. 117 (PL 178, kol. 1535).

¹⁹ Zob. R.F. King, The Origin and Evolution of a Sacramental Formula: sacramentum tantum,
res et sacramentum, res tantum, „The Thomist”, 31/1 (1967), s. 22.

²⁰ Zob. Petrus Lombardus, Sententiae, IV, d. 1, c. 1, n. 2.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 13

c. 4, n. 4. „Które uczynki
nazywa się uczynkami Prawa”

2. „Dlaczego został ustano-
wiony”

c. 5, n. 1. „O przyczynie usta-
nowienia sakramentów”

q. 1, a. 2. „O konieczności
sakramentów”

c. 5, n. 2. „Pierwsza przyczy-
na”
c. 5, n. 3. „Druga przyczyna”
c. 5, n. 4. „Trzecia przyczyna”
c. 5, n. 5. Sakramenty nie
związują Bożej mocy

3. „Na czym polega i z czego c. 5, n. 6. „Na czym polega q. 1, a. 3. „Z czego składa się
się składa” sakrament” sakrament”
4. „Jaka jest różnica między c. 6. „Różnica między sakra- q. 1, a. 4. „O sprawczości
sakramentami Starego i No- mentami Starego i Nowego sakramentów Nowego Prawa”
wego Prawa” Prawa” q. 1, a. 5. „O sprawczości

sakramentów Starego Prawa”
c. 7. „O obrzezaniu” q. 2. „Obrzezanie” (a. 1–6)
c. 8. „O mężach, którzy żyli
przed obrzezaniem, i o ko-
bietach, które żyły przed
obrzezaniem i po nim”
c. 9. „O ustanowieniu i przy-
czynie obrzezania”
c. 10. „O dzieciach zmarłych
przed ósmym dniem”

Pierwszy artykuł swojego komentarza Akwinata podzielił na pięć „małych kwe-
stii” (quaestiuncula):

Mała kwestia 1: omówienie definicji sakramentu — „sakrament jest znakiem
świętej rzeczy”;
Mała kwestia 2: omówienie definicji znaku — „znak jest rzeczą, która sama z sie-
bie sprawia, że poza formą poznawczą wprowadzaną w zmysły coś innego poja-
wia się w poznaniu”;
Mała kwestia 3: omówienie definicji sakramentu — „sakrament jest widzialną
formą niewidzialnej łaski, tak że niesie z sobą obraz i istnieje jako przyczyna”;
Mała kwestia 4: omówienie definicji sakramentu — „sakramentem jest to,
w czym pod osłoną rzeczy widzialnych moc Boża sekretnie działa dla zbawie-
nia”;
Mała kwestia 5: omówienie definicji sakramentu — „sakrament jest cielesnym
lub materialnym elementem, zewnętrznie ukazanym oczom, oznaczającym na
mocy ustanowienia, przedstawiającym na mocy podobieństwa i zawierającym
niewidzialną łaskę na mocy uświęcenia”.

Fundamentem konstrukcji komentarza są zatem definicje, które Tomasz za-
czerpnął częściowo z samych Sentencji, częściowo zaś z komentarza do Sentencji



14 MATEUSZ PRZANOWSKI

św. Alberta Wielkiego²¹. Nie wszystkie więc definicje omawiane przez Akwi-
natę w komentarzu znajdują się w Sentencjach Lombarda, dwie ostatnie (Mała
kwestia 4 i Mała kwestia 5) są materiałem dodatkowym, przejętym z komen-
tarza Alberta. W artykule 5 Albert pisze, że w celu właściwego zrozumienia
zagadnienia istoty sakramentu (quid sit sacramentum) należy zebrać wszystkie
definicje razem, a następnie podaje je w kolejności dokładnie takiej, jak Tomasz
w swoim komentarzu, z tą różnicą, że definicji znaku — tej, która u Tomasza
znajduje się w Małej kwestii 2 — Albert poświęca cały artykuł 6. A zatem, Al-
bert definicję sakramentu analizuje w artykule 5, a definicję znaku w artykule 6.
Tomasz czyni inaczej. Wyjaśnienie tej zmiany znajduje się w divisio textus dys-
tynkcji I Sentencji, gdzie Akwinata przedstawia swoje spojrzenie na strukturę
tej dystynkcji. Tomasz uważa zatem, że tekst Lombarda można uporządkować
następująco:

Dystynkcja 1
1. określenie zamiaru²²

1.1. określenie przedmiotu²³
1.2. cztery rzeczy, o których najpierw będzie mowa²⁴

2. realizacja zamiaru (sakramenty w ogólności)²⁵
2.1. sakramenty same w sobie²⁶

2.1.1. czym jest sakrament²⁷
2.1.1.1. rodzaj (genus) sakramentów²⁸

2.1.1.1.1. sakrament należy do rodzaju znaków (signum)²⁹
2.1.1.1.2. definicja znaku (signum)³⁰

2.1.1.2. różnice (differentiae) sakramentów³¹
2.1.1.2.1. różnica dotycząca wszystkich sakramentów —

„niosą z sobą obraz”³²

²¹ Zob. Albertus Magnus, In IV Sent., d. 1, B, a. 5 i 6.
²² Petrus Lombardus, Sententiae, IV, d. 1, c. 1.
²³ Tamże, c. 1, n. 1.
²⁴ Tamże, c. 1, n. 2.
²⁵ Tamże, c. 2–10.
²⁶ Tamże, c. 2–c. 5, n. 5.
²⁷ Tamże, c. 2–4.
²⁸ Tamże, c. 2–3.
²⁹ Tamże, c. 2.
³⁰ Tamże, c. 3.
³¹ Tamże, c. 4.
³² Tamże, c. 4, n. 1.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 15

2.1.1.2.2. różnica dotycząca sakramentów Nowego Prawa —
„są przyczynami”³³

2.1.2. konieczność ustanowienia sakramentów³⁴
2.2. podział sakramentu na części³⁵

2.2.1. części integralne³⁶
2.2.2. części podmiotowe³⁷

2.2.2.1. różnica między sakramentami Starego i Nowego Prawa³⁸
2.2.2.2. sakrament Starego Prawa (obrzezanie), który jest najbliższy

sakramentom Nowego Prawa³⁹

W 2.1, gdzie Lombard bada definicję sakramentu samego w sobie, ma się zda-
niem Tomasza znajdować logiczny porządek: najpierw ustala się rodzaj (genus),
potem różnice (differentiae), w wyniku czego uzyskuje się gatunek (species) sa-
kramentów Nowego Prawa. Naturalne jest więc, że rozważania na temat znaku
nie powinny być potraktowane oddzielnie, ponieważ — jako rodzaj (genus) —
należą do integralnego procesu definiowania sakramentu.

Przyjrzyjmy się teraz definicjom z komentarza Tomasza pod kątem ich po-
chodzenia⁴⁰:
I. „Sakrament jest znakiem świętej rzeczy” (sacramentum est sacrae rei signum).
Lombard — jak wszyscy teologowie średniowieczni zresztą — wywodzi tę de-
finicję od św. Augustyna⁴¹. W takim brzmieniu definicja ta nie znajduje się
jednak w korpusie dzieł Augustyna, choć można tam znaleźć sformułowania
pokrewne⁴². Jest ona jednak prawdziwie augustyńska, ponieważ wiąże pojęcie
sakramentu z pojęciem znaku⁴³.

³³ Tamże, c. 4, n. 2.
³⁴ Tamże, c. 5, n. 1–5.
³⁵ Tamże, c. 5, n. 6–c. 10.
³⁶ Tamże, c. 5, n. 6.
³⁷ Tamże, c. 6–10.
³⁸ Tamże, c. 6.
³⁹ Tamże, c. 7–10.
⁴⁰ Szczegółowo analizują definicje: J. de Ghellinck, Un chapitre dans l ’histoire de la définition

des sacrements au XIIe siècle; D. Van den Eynde, Les définitions des sacrements pendant la première
période de la théologie scolastique (1050–1235), „Antonianum”, 24 (1950), s. 3–78.

⁴¹ Zob. Petrus Lombardus, Sententiae, IV, d. 1, c. 1.
⁴² Zob. Augustinus, De civitate Dei, X, 5 (CCSL 47, 277): „sacrificium ergo uisibile inuisibilis

sacrificii sacramentum, id est sacrum signum est”. Por. tenże, Epistulae, CXXXVIII, 7 (CCSL
31B, 278): „nimis autem longum est, convenienter disputare de varietate signorum, quae cum ad
res divinas pertinent, sacramenta appellantur”.

⁴³ Zob. E.F. Rogers, Peter Lombard and the Sacramental System, s. 25–28; D.G. Van Slyke,
The Changing Meanings of sacramentum, s. 266.



16 MATEUSZ PRZANOWSKI

II. „Znak jest rzeczą, która sama z siebie sprawia, że poza formą poznawczą
wprowadzaną w zmysły, coś innego pojawia się w poznaniu” (signum est res pra-
eter speciem quam ingerit sensibus, aliud aliquid ex se faciens in cogitationem venire).
Lombard słusznie przypisuje tę definicję św. Augustynowi⁴⁴. Znajduje się ona
dokładnie w tym brzmieniu w De doctrina christiana⁴⁵.
III. „Sakrament jest widzialną formą niewidzialnej łaski, tak że niesie z sobą ob-
raz i istnieje jako przyczyna” (sacramentum est invisibilis gratiae visibilis forma, ut
imaginem gerat, et causa existat). Jakkolwiek Tomasz pisze w swoim komentarzu,
że ta definicja podana przez Lombarda „w sposób najbardziej zupełny wskazuje
na pojęcie sakramentu”⁴⁶, to przecież w tej formie nie znajduje się ona w Senten-
cjach. Jest ona złożeniem definicji „pierwotnej” i autorskiej definicji Lombarda.
Tomasz przejął tę definicję od Alberta Wielkiego (wydaje się, że autora tej de-
finicji), który w dokładnie takiej formie ją podaje⁴⁷. Akwinata zna oczywiście
także autorską wersję Lombarda (ita signum est gratiae Dei et invisibilis gratiae
forma, ut ipsius imaginem gerat et causa existat) i cytuje ją w divisio textus do dys-
tynkcji pierwszej księgi IV.
IV. „Sakramentem jest to, w czym pod osłoną rzeczy widzialnych moc Boża
sekretnie działa dla zbawienia” (sacramentum est in quo sub tegumento rerum visi-
bilium divina virtus secretius operatur salutem). Albert Wielki, od którego Akwi-
nata przejął tę definicję, przypisuje ją św. Augustynowi i w Proemium do całej
księgi również Tomasz identyfikuje ją jako pochodzącą od Augustyna, choć po-
wątpiewa, czy Augustyn rzeczywiście chciał w tych słowach podać definicję sa-
kramentu⁴⁸. Jednakże nie znajduje się ona u św. Augustyna, lecz w Etymologiach
Izydora z Sewilli, choć w trochę innej formie⁴⁹; powtarza ją Gracjan⁵⁰.
V. „Sakrament jest cielesnym lub materialnym elementem, zewnętrznie ukaza-
nym oczom, oznaczającym na mocy ustanowienia, przedstawiającym na mo-
cy podobieństwa i zawierającym niewidzialną łaskę na mocy uświęcenia” (sa-
cramentum est corporale vel materiale elementum, extrinsecus oculis suppositum, ex

⁴⁴ Zob. Petrus Lombardus, Sententiae, IV, d. 1, c. 3.
⁴⁵ Augustinus, De doctrina christiana, II, I, 1 (CCSL 32, 32).
⁴⁶ In IV Sent., d. 1, a. 1, ql. 3, resp.
⁴⁷ Zob. Albertus Magnus, In IV Sent., d. 1, B, a. 5.
⁴⁸ Zob. In IV Sent., d. 1, a. 1, ql. 4, resp.
⁴⁹ Zob. Isidorus Hispalensis, Etymologiarum, VI, XIX, 40–41 (wyd. Lindsay, t. 1, s. 250):

„quae ob id sacramenta dicuntur, quia sub tegumento corporalium rerum virtus divina secretius
salutem eorundem sacramentorum operatur; unde et a secretis virtutibus vel a sacris sacramenta
dicuntur”.

⁵⁰ Zob. Decretum Gratiani, p. II, causa 1, q. 1, can. 84 (wyd. Friedberg, kol. 388): „sunt autem
sacramenta: baptisma, crisma, corpus et sanguis, que ob id sacramenta dicuntur, quia sub tegu-
mento corporalium rerum diuina uirtus secretius salutem eorundem sacramentorum operatur”.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 17

institutione signans, ex similitudine repraesentans, et ex sanctificatione invisibilem
gratiam continens). Jest to definicja Hugona ze Świętego Wiktora, choć w jego
De sacramentis christiane fidei ma nieco inną formę⁵¹.

Obok tych głównych definicji Tomasz — również za Albertem⁵² — dołącza do
głównego korpusu definicji jeszcze jedno krótkie określenie sakramentu: „słowo
dochodzi do elementu [w znaczeniu „żywiołu”] i staje się sakrament” (accedit
verbum ad elementum, et fit sacramentum)⁵³. To określenie pochodzi od św. Au-
gustyna⁵⁴ i Piotr Lombard je przytacza, jednak nie w dystynkcji pierwszej, ale
trzeciej⁵⁵.

3. Komentarz Akwinaty. Treść

To krótkie omówienie treści komentarza Akwinaty do nauczania Lombarda
o definicji sakramentu najlepiej rozpocząć od przyjrzenia się sakramentom No-
wego Prawa, by następnie uchwycić różnicę w stosunku do sakramentów Stare-
go Prawa. Zatem sakramenty Nowego Prawa są:

1. „Znakami świętej rzeczy” (sacrae rei signum). Chodzi przede wszystkim o to,
że są znakami uświęcającymi, już bowiem sama nazwa sacramentum wskazuje na
aspekt działaniowy: „coś, dzięki czemu coś jest uświęcone”. To właśnie działanie
uświęcające czy, innymi słowy, działanie zbawcze jest specyfiką sakramentów,
gdyż znak rozpatrywany sam w sobie nie musi spełniać takiej funkcji. Działanie
uświęcające sakramentu to innymi słowy jego sprawczość (efficientia), czyli bycie
przyczyną. To „bycie przyczyną świętości” (causare sanctitatem) jest w pojęciu
sakramentu czymś głównym i zasadniczym.

2. Sakramenty nie są jednak pierwszymi przyczynami uświęcenia, lecz przyczy-
nami „jakby drugorzędnymi i narzędziowymi” (quasi causae secundariae et instru-
mentales). Mogą więc być definiowane jako „narzędzia uświęcenia” (instrumenta
sanctificationis). Jak w przypadku wszystkich przyczyn narzędziowych, działania
nie przypisuje się narzędziu, ale głównemu czynnikowi sprawczemu, narzędzia
zaś zastosowują moc głównego czynnika do działania, zgodnie z tym, jak zostały

⁵¹ Zob. Hugo de S. Victore, De sacramentis christianae fidei, I, IX, 2 (PL 176, 317): „sa-
cramentum est corporale vel materiale elementum foris sensibiliter propositum ex similitudine
repraesentans, et ex institutione significans, et ex sanctificatione continens aliquam invisibilem
et spiritalem gratiam”. Zob. D.G. Van Slyke, The Changing Meanings of sacramentum”, s. 271.

⁵² Zob. Albertus Magnus, In IV Sent., d. 1, B, a. 5.
⁵³ In IV Sent., proem., d. 1, a. 1, ql. 5, ad 5.
⁵⁴ Zob. Augustinus, In Iohannis Evangelium, LXXX, 3 (CCSL 36, 529).
⁵⁵ Zob. Petrus Lombardus, Sententiae, IV, d. 3, c. 1, n. 1.



18 MATEUSZ PRZANOWSKI

poruszone przez główny czynnik⁵⁶, którego moc ukrycie działa w przyczynie
narzędziowej. Bóg zatem działa w sakramentach jak w narzędziach, za których
pośrednictwem działa dla zbawienia, natomiast w ludziach jako w podmiotach
zbawienia.
3. Znak to taka rzecz, która poza swoją własną zmysłowo poznawalną formą po-
znawczą pozwala poznać jeszcze coś innego. Znak zawiera coś znanego, dzięki
czemu można dojść do poznania czegoś innego, czegoś poza tą rzeczą. Znak słu-
ży zatem do ujawnienia tego, co ukryte. Rzeczy zaś, które jako pierwsze są zna-
ne człowiekowi, to rzeczy podpadające pod zmysły, od których wszelkie ludzkie
poznanie bierze początek. I dlatego w najbardziej fundamentalnym sensie znak
oznacza rzecz poznawalną zmysłowo: w przypadku terminologii sakramental-
nej będzie to „widzialna forma” (visibilis forma) lub „cielesny lub materialny ele-
ment, zewnętrznie ukazany oczom” (corporale vel materiale elementum exterius
oculis suppositum); dzięki rzeczy poznawalnej zmysłowo jest się doprowadzonym
do poznania czegoś ukrytego: w przypadku sakramentu będzie to „niewidzialna
łaska” (invisibilis gratia). Dla człowieka posługiwanie się znakami jest czymś
naturalnym, ponieważ jako istota rozumna sięga do tego, co wykracza ponad
zmysłowość, ale jego poznanie rozpoczyna się od poznania zmysłowego. Tak
więc to, że sakramenty Nowego Prawa w swoim działaniu uświęcającym posłu-
gują się tym, co widzialne, jest czymś odpowiednim dla natury człowieka.
4. Jeśli przyjrzeć się bliżej samej „świętej rzeczy” (res sacra), to sakrament ozna-
cza trzy rzeczywistości: a. pierwszą przyczynę uświęcającą (na przykład chrzest
oznacza śmierć Chrystusa), w tym aspekcie sakrament jest znakiem upamiętnia-
jącym (signum rememorativum); b. skutek uświęcenia, w tym aspekcie sakrament
jest znakiem wskazującym (signum demonstrativum); c. cel uświęcenia, w tym
aspekcie sakrament jest znakiem zapowiadającym (signum prognosticum).
5. Pomiędzy znakiem sakramentalnym a świętą rzeczą istnieje podobieństwo
(similitudo). Innymi słowy, sakrament jest widzialnym obrazem (imago), który
przedstawia (repraesentare) coś niewidzialnego, duchowego. Nie może chodzić
tu o podobieństwo polegające na uczestnictwie w jednej jakości, ale o podobień-
stwo oparte na proporcjonalności, tak jak podobne są do siebie rzeczy będące
w proporcji (jak woda ma się do usuwania plam cielesnych, tak łaska do obmycia
plam duchowych).
6. Sakramenty oznaczają na mocy ustanowienia (institutio). Jest tak z tej racji, że
jedna rzecz poznawalna zmysłowo może na mocy swoich naturalnych właściwo-

⁵⁶ Warto zauważyć, że w tym punkcie komentarz do Sentencji Tomasza zawiera jego wcze-
sną teologię sakramentów. Zob. B. Blankenhorn, The Instrumental Causality of the Sacraments.
Thomas Aquinas and Louis-Marie Chauvet, „Nova et Vetera”, English Edition, 4/2 (2006), s. 260–
269.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 19

ści wskazywać na wiele rzeczy, czyli wiele rzeczy może być do niej podobnych.
Może więc w równym stopniu oznaczać każdą z nich. Ustanowienie określa
dokładnie, którą rzecz oznacza. Ustanowienie jest więc „określeniem i dopeł-
nieniem oznaczania” (determinatio et complementum significationis).
Jaka zaś jest różnica w stosunku do sakramentów Starego Prawa?
1. Sakramenty Starego Prawa są znakami świętych rzeczy, ale w sposób zawężo-
ny, mianowicie wyłącznie jako znaki zapowiadające (signum prognosticum), ozna-
czające zbawcze czyny Chrystusa i sakramenty Nowego Prawa.
2. Są sakramentami tylko w sensie analogicznym. Nie tworzy się bowiem po-
działu: rodzaj — sakrament i gatunki — sakramenty Starego i Nowego Prawa,
lecz w odniesieniu do sakramentów Starego Prawa traktuje się termin „sakra-
ment” jako termin tylko analogicznie spełniający pojęcie sakramentu. Podobnie
jak wtedy, gdy „zdrowe” dzieli się na mające zdrowie i na oznaczające je. Sakra-
mentem „w sensie bezwzględnym” (simpliciter) jest to, co jest przyczyną świę-
tości (sakrament Nowego Prawa), to zaś, co tylko oznacza (sakrament Starego
Prawa), jest sakramentem „pod pewnym względem” (secundum quid).
Te kilka punktów stanowi streszczenie zaledwie pierwszego artykułu. Wiele
istotnych uzupełnień znajduje się w dalszej części komentarza do IV księgi Sen-
tencji. Warto jednak pamiętać, że fundamenty pod budowę całej sakramentolo-
gii komentarza zostały położone właśnie w artykule pierwszym.

SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS
d. 1, q. 1, a. 1

Articulus 1 Artykuł 1
Quid sit sacramentum⁵⁷ Czym jest sakrament

Quaestiuncula 1 Mała kwestia 1

Videtur quod inconvenienter definiatur Wydaje się, że nieodpowiednio definiuje
sacramentum per hoc quod dicitur: sacra- się sakrament w słowach: „sakrament jest
mentum est sacrae rei signum. znakiem świętej rzeczy”⁵⁸.

⁵⁷ Tekst łaciński opiera się na wydaniu: S. ThomaeAquinatis Doctoris Communis Ecclesiae Scrip-
tum super Sententiis magistri Petri Lombardi, t. 4, wyd. M.F. Moos, Parisiis: sumptibus P. Le-
thielleux, 1947, w wersji poprawionej przez Aquinas Institute i skonsultowanej z prowizoryczną
Edycją Leonińską (PLE).

⁵⁸ Lombard — jak wszyscy teologowie średniowieczni — wywodzi tę definicję od św. Augu-
styna. W takim brzmieniu definicja ta nie znajduje się jednak w korpusie dzieł Augustyna, choć
można tam znaleźć sformułowania pokrewne. Augustinus, De civitate Dei, X, 5 (CCSL 47,
277): „sacrificium ergo uisibile inuisibilis sacrificii sacramentum, id est sacrum signum est”. Zob.
tenże, Epistulae, CXXXVIII, 7 (CCSL 31B, 278): „nimis autem longum est, convenienter di-
sputare de varietate signorum, quae cum ad res divinas pertinent, sacramenta appellantur”.



20 MATEUSZ PRZANOWSKI

Sacramenta enim sunt alligamenta 1. Sakramenty bowiem są to „przewią-
sanitatis, ut dicitur in Glossa super illud zania zdrowia”, jak powiada Glossa⁵⁹ na
Psalm. 146,3: qui sanat contritos corde. temat Ps 147(146),3: „który uzdrawia
Sed de ratione medicamenti non est ut skruszonych w sercu”⁶⁰. Lecz do pojęcia
aliquid significet, sed solum ut efficiat lekarstwa nie należy, by coś oznaczało,
sanitatem. Ergo sacramentum non est lecz tylko by sprawiało zdrowie. A zatem
signum. sakrament nie jest znakiem.

Praeterea, omnes creaturae sensibiles 2. Chociaż wszystkie stworzenia po-
sunt signa invisibilium divinorum, ut pa- znawalne zmysłowo są znakami niewi-
tet Rom. 1, nec tamen dici possunt sacra- dzialnych przymiotów Boga, jak jasno
menta. Ergo male definitur sacramentum widać w Rz 1,20, to jednak nie moż-
sacrae rei signum. na ich nazwać sakramentami. A zatem

błędnie definiuje się sakrament, że jest
„znakiem świętej rzeczy”.

Praeterea, serpens aeneus, de quo di- 3. Chociaż wąż z brązu, o którym
citur Num. 21, signum fuit sacrae rei, jest mowa w Lb 21, był znakiem świętej
scilicet crucis Christi: nec tamen fuit sa- rzeczy, a mianowicie krzyża Chrystusa,
cramentum. Ergo definitio praedicta est to jednak nie był sakramentem. A zatem
male data. wspomniana powyżej definicja została

błędnie podana.
Praeterea, triplex est signum; scilicet 4. Są trzy rodzaje znaków: wskazujące,

demonstrativum, quod est de praesenti; które dotyczą teraźniejszości; upamiętnia-
rememorativum, quod est de praeterito; jące, które dotyczą przeszłości; zapowia-
prognosticum, quod est de futuro. Sed dające, które dotyczą przyszłości. Lecz
nullum istorum competit sacramento, nic z tego nie przysługuje sakramentowi,
cum quandoque recipiens sacramentum, skoro przyjmujący sakrament niekiedy
gratiam non habeat, nec habuit, nec in nie ma łaski, ani nie miał, ani nie będzie
posterum habiturus sit. Ergo non omne miał w przyszłości. A zatem nie każdy
sacramentum est signum. sakrament jest znakiem.

Praeterea, signum contra causam di- 5. Znak wydziela się w opozycji do
viditur. Sed aliquod sacramentum est przyczyny. Lecz niektóre sakramenty są
causa. Ergo non omne sacramentum est przyczynami. A zatem nie każdy sakra-
signum. ment jest znakiem.

Quaestiuncula 2 Mała kwestia 2
Videtur quod male definiatur signum, Wydaje się, że błędnie definiuje się znak
cum dicitur: signum est res praeter speciem w słowach: „znak jest rzeczą, która sama
quam ingerit sensibus, aliquid aliud ex se z siebie sprawia, że poza formą poznaw-
faciens in cognitionem venire. czą wprowadzaną w zmysły, coś innego

pojawia się w poznaniu”⁶¹.

⁵⁹ Glossa ordinaria, Ps. 143, 3 (PL 113, kol. 1073).
⁶⁰ Chodzi o „przewiązanie” w sensie „zawiązania” ran. W tym Psalmie w dalszej części czytamy:

„qui sanat contritos corde, et alligat contritiones eorum”. Por. także Łk 10,34.
⁶¹ Augustinus, De doctrina christiana, II, I, 1 (CCSL 32, 32).



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 21

Unum enim oppositorum non debet 1. Jednej z rzeczy przeciwstawionych
poni in definitione alterius. Sed res et nie powinno umieszczać się w definicji
signa ex opposito dividuntur, ut patuit drugiej. Lecz rzeczy i znaki wydziela się
in 1 dist. primi libri. Ergo res non debet przez przeciwstawienie, jak było jasno
poni in definitione signi. widać w pierwszej dystynkcji I księgi.

A zatem nie powinno się umieszczać
„rzeczą” w definicji znaku.

Praeterea, secundum Philosophum in 2. Filozof pisze w Analitykach pierw-
libro Priorum, omnis effectus suae causae szych⁶², że każdy skutek może być zna-
signum esse potest. Sed quidam effectus kiem swojej przyczyny. Lecz niektóre
sunt spirituales, qui nullam speciem in- skutki są duchowe i nie wprowadza-
gerunt sensibus. Ergo non omne signum ją w zmysły żadnej formy poznawczej.
aliquam speciem sensibus ingerit. A zatem nie każdy znak wprowadza

w zmysły jakąś formę poznawczą.
Praeterea, omnis locutio fit per aliqua 3. Każda mowa dokonuje się przez

signa. Sed angeli loquuntur non prola- jakieś znaki. Lecz aniołowie mówią bez
to aliquo sensibili sermone, ut in 2 Lib., wypowiadania jakichś zmysłowo pozna-
dist. 2, dictum est. Ergo non omne si- walnych słów, jak powiedziano w drugiej
gnum est sensibile. dystynkcji II księgi. A zatem nie każdy

znak jest zmysłowo poznawalny.

Quaestiuncula 3 Mała kwestia 3
Videtur quod haec definitio male detur: Wydaje się, że następująca definicja jest
sacramentum est invisibilis gratiae visibilis błędnie podana: „sakrament jest widzialną
forma, ut imaginem gerat, et causa existat. formą niewidzialnej łaski, tak że niesie

z sobą obraz i istnieje jako przyczyna”⁶³.
1. Sicut enim in littera dicitur, in duo- 1. Jak jest powiedziane w tekście Sen-

bus sacramenta consistunt, scilicet in tencji, sakramenty składają się z dwóch
rebus et verbis. Sed sicut res sunt visibi- elementów, a mianowicie z rzeczy i słów.
les, ita verba sunt audibilia. Ergo debuit Lecz jak rzeczy są widzialne, tak słowa są
dicere: visibilis et audibilis forma. słyszalne. A zatem należało powiedzieć:

widzialną i słyszalną formą.
2. Praeterea, omnis forma est intrin- 2. Każda forma jest albo wewnętrzna,

seca vel exemplaris. Sed sacramenta non albo wzorcza. Lecz sakramenty nie są we-
sunt formae intrinsecae invisibilis gratiae, wnętrznymi formami niewidzialnej łaski,
ut per se patet: nec iterum formae exem- co jest jasne samo przez się. Z drugiej
plares, cum gratia invisibilis non imitetur strony nie są formami wzorczymi, skoro
rem visibilem, sed e converso. Ergo sacra- łaska niewidzialna nie naśladuje rzeczy
mentum nullo modo est forma invisibilis widzialnej, lecz jest na odwrót. A zatem
gratiae. sakrament w żaden sposób nie jest „for-

mą niewidzialnej łaski”.

⁶² Zob. Arystoteles, Analytica priora, II, 27 (70a 7–14).
⁶³ Zob. Albertus Magnus, In IV Sent., d. 1, B, a. 5 (wyd. Borgnet, s. 14); Summa Sententia-

rum, tr. 4, c. 1 (PL 176, 117).



22 MATEUSZ PRZANOWSKI

3. Praeterea, character baptismalis 3. Charakter chrzcielny jest „sakra-
est sacramentum et res, ut infra, dist. 4, mentem i rzeczywistością”, jak zostanie
quaest. 1, dicetur, et similiter corpus powiedziane poniżej w pierwszej kwe-
Christi verum existens in altari. Sed neu- stii dystynkcji czwartej. Podobnie jest
trum istorum est forma visibilis. Ergo w przypadku Prawdziwego Ciała Chry-
definitio non est bene data. stusa, istniejącego na ołtarzu. Lecz żadne

z nich nie jest formą widzialną. A zatem
definicja nie jest prawidłowo podana.

Praeterea, imago est quod ad imitatio- 4. Obrazem jest to, co powstaje przez
nem alterius fit; forma autem exemplaris naśladowanie czegoś innego. Forma
est ad cujus imitationem aliquid fit. Ergo wzorcza zaś jest tym, na czego podo-
non est idem forma et imago respectu bieństwo coś powstaje. Zatem forma
ejusdem. Sed sacramentum est forma i obraz nie są tym samym w odniesieniu
invisibilis gratiae. Ergo non est imago do tej samej rzeczy. Lecz sakrament jest
respectu ejusdem. „formą niewidzialnej łaski”. A zatem nie

jest obrazem w odniesieniu do tej samej
rzeczy.

Praeterea, in definitione generis non 5. W definicji rodzaju nie powinno
debet poni differentia constitutiva ali- umieszczać się różnicy ustanawiającej
cujus specierum in quas dividitur genus. któryś z gatunków, na które dzieli się
Sed esse causam ejus quod figurat, est rodzaj. Lecz bycie przyczyną tego, co
differentia sacramentorum novae legis. przedstawia jako figura, jest różnicą usta-
Ergo non debet poni in definitione com- nawiającą sakramentów Nowego Prawa.
muni sacramenti. A zatem nie powinno się umieszczać

tego we wspólnej definicji sakramentu.

Quaestiuncula 4 Mała kwestia 4
Videtur quod definitio quam ponit Au- Wydaje się, że definicja, którą podaje
gustinus, sit incompetens; scilicet: sacra- Augustyn, jest wadliwa: „sakramentem
mentum est in quo sub tegumento rerum jest to, w czym pod osłoną rzeczy wi-
visibilium divina virtus secretius operatur dzialnych moc Boża sekretnie działa dla
salutem. zbawienia”⁶⁴.

Occultatio enim manifestationi op- 1. Ukrycie przeciwstawia się byciu jaw-
ponitur. Sed signum instituitur ad ma- nym. Lecz znak ustanawia się dla ujaw-
nifestandum. Cum ergo tegumentum nienia czegoś. Skoro zatem osłona wiąże
occultationem importet, videtur quod się z ukryciem, to wydaje się, że błędnie
male ponatur in definitione sacramenti. umieszcza się „pod osłoną” w definicji

sakramentu.
Praeterea, frequenter accipientes sa- 2. Otrzymujący sakramenty często nie

cramenta, salutem non consequuntur. osiągają zbawienia. A zatem „działa dla

⁶⁴ Powszechnie przypisywana św. Augustynowi, nie znajduje się w jego dziełach. W trochę
innej formie w: Isidorus Hispalensis, Etymologiarum, VI, XIX, 40–41 (wyd. Lindsay, t. 1,
s. 250). Powtórzona jest ona też w: Decretum Gratiani, p. II, causa 1, q. 1, can. 84.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 23

Ergo operatio salutis non debet poni in zbawienia” nie powinno być umieszczone
definitione sacramenti. w definicji sakramentu.

Praeterea, in sanctis hominibus divi- 3. W świętych ludziach Boża moc
na virtus operatur ad salutem ipsorum, działa dla ich zbawienia, jak jest powie-
ut dicitur Isai. 26, 12: omnia opera nostra dziane w Iz 26,12: „zdziałałeś w nas, Pa-
operatus es in nobis, nec tamen sancti ho- nie, wszystkie nasze dzieła”. Ale świętych
mines dicuntur sacramenta. Ergo idem ludzi nie nazywa się sakramentami. A za-
quod prius. tem wniosek ten sam, co poprzednio.

Quaestiuncula 5 Mała kwestia 5
Videtur quod definitio Hugonis a sanc- Wydaje się, że definicja podana przez
to Victore, sit incompetens, quae talis Hugona ze Świętego Wiktora nie jest
est: sacramentum est corporale vel materiale trafna. Jest ona następująca: „sakrament
elementum, extrinsecus oculis suppositum, jest cielesnym lub materialnym elemen-
ex institutione signans, ex similitudine re- tem, zewnętrznie ukazanym oczom,
praesentans, et ex sanctificatione invisibilem oznaczającym na mocy ustanowienia,
gratiam continens. przedstawiającym na mocy podobień-

stwa i zawierającym niewidzialną łaskę
na mocy uświęcenia”⁶⁵.

1. Materia enim non praedicatur de 1. Nie orzeka się bowiem materii
toto. Sed materiale elementum est ma- w odniesieniu do całości. Lecz element
teria sacramenti. Ergo male ponitur in materialny jest materią sakramentu. A za-
definitione sacramenti ut genus. tem błędnie umieszcza się ją jako rodzaj

w definicji sakramentu.
Praeterea, in quibusdam sacramentis 2. W niektórych sakramentach nie ma

non est elementum, sed elementatum, elementu, lecz coś złożonego z elemen-
sicut in extrema unctione est oleum. Er- tów. Na przykład w ostatnim namaszcze-
go definitio non est communis omnibus niu używa się oleju. A zatem ta definicja
sacramentis. nie jest wspólną definicją sakramentów.

Praeterea, similitudo est rerum diffe- 3. Podobieństwo jest występowaniem
rentium eadem qualitas. Sed non potest tej samej jakości w różnych rzeczach.
esse eadem qualitas rerum spiritualium Lecz nie może być tej samej jakości
ad corporalia. Ergo nec similitudo; ergo w rzeczach duchowych i cielesnych. Za-
male dicitur: ex similitudine repraesentans. tem, nie może być również podobień-

stwa. A zatem błędnie jest powiedziane:
„przedstawiającym na mocy podobień-
stwa”.

Praeterea, si est aliqua similitudo, il- 4. Jeśli występuje jakieś podobieństwo,
la est ex naturali proprietate materialis to zachodzi ono na mocy naturalnej wła-
elementi. Si ergo ex similitudine reprae- ściwości elementu materialnego. Jeśli
sentat, et idem est repraesentare quod zatem sakrament przedstawia „na mocy
significare, ut potest patere per definitio- podobieństwa”, a przedstawiać jest tym

⁶⁵ Zob. Hugo de S. Victore, De sacramentis christianae fidei, I, IX, 2 (PL 176, 317). Definicja
jest tu podana w trochę innej formie.



24 MATEUSZ PRZANOWSKI

nem signi in littera positam; ergo sacra- samym, co oznaczać (jak można wyraźnie
mentum non significat ex institutione. dostrzec w definicji znaku podanej w tek-

ście Sentencji), to sakrament nie oznacza
na mocy ustanowienia.

Odpowiedź
Quaestiuncula 1 Mała kwestia 1

Respondeo dicendum ad primam quae- Odpowiedź. Ze względu na właściwość
stionem, quod sacramentum secundum słowa, „sakrament” wydaje się wyrażać
proprietatem vocabuli videtur impor- świętość w znaczeniu działaniowym, jak-
tare sanctitatem active, ut dicatur sa- by mówiło się: „sakrament, którym coś
cramentum quo aliquid sacratur, sicut jest uświęcone”, podobnie jak „ozdoba,
ornamentum quo aliquid ornatur. Sed którą coś jest ozdobione”. Lecz ponie-
quia actiones activorum dicuntur esse waż działania rzeczy działających są pro-
proportionatae conditionibus passivo- porcjonalne do uwarunkowań rzeczy
rum, ideo in sanctificatione qua homo doznających, przeto w uświęceniu, któ-
sanctificatur, debet esse talis sanctificandi rym człowiek zostaje uświęcony, powi-
modus qui homini competat secundum nien występować taki sposób uświęcenia,
quod rationalis est, quia ex hoc est homo. który przysługuje człowiekowi zgodnie
Inquantum autem est rationalis, habet z tym, że człowiek jest rozumny. Na pod-
cognitionem a sensibilibus ortam; un- stawie tego bowiem jest człowiekiem.
de oportet quod sanctificetur hoc modo Będąc zaś rozumnym, ma poznanie bio-
quod sua sanctificatio sibi innotescat per rące początek od rzeczy poznawalnych
similitudines sensibilium rerum; et se- zmysłowo. Dlatego trzeba, aby był uświę-
cundum hoc invenitur diversa acceptio cany w taki sposób, by swoje uświęcenie
sacramenti. Aliquando enim sacramen- rozpoznawał dzięki podobieństwom rze-
tum importat rem qua fit consecratio; et czy poznawalnych zmysłowo. I zgodnie
sic passio Christi dicitur sacramentum; et z tym spotyka się różne rozumienie sa-
haec est prima acceptio quam Magister kramentu. Niekiedy bowiem sakrament
ponit. zawiera rzecz, przez którą dokonuje się

konsekracja. W ten sposób Mękę Chry-
stusa nazywa się sakramentem. To jest
pierwsze rozumienie, które przyjmuje
Magister.

Aliquando vero includit modum conse- Innym razem włącza się sposób kon-
crationis, qui homini competit secundum sekracji, który przysługuje człowiekowi
quod causae sanctificantes et sua sanc- w tej mierze, w jakiej przyczyny uświęca-
tificatio per similitudines sensibilium jące i swoje uświęcenie rozpoznaje dzięki
sibi notificantur; et sic sacramenta novae podobieństwom rzeczy poznawalnych
legis sacramenta dicuntur: quia et con- zmysłowo. I w ten sposób sakramenty
secrant, et sanctitatem significant modo Nowego Prawa nazywa się sakramenta-
praedicto, et etiam primas sanctificationis mi: po pierwsze konsekrują; po drugie
causas significant; sicut baptismus et⁶⁶ oznaczają świętość we wspomniany spo-

⁶⁶ PLE: baptismus sanctificat et.



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 25

puritatem designat, et mortis Christi sób; po trzecie, oznaczają również pierw-
signum est. sze przyczyny uświęcenia. Na przykład

chrzest zarówno wskazuje na czystość,
jak i jest znakiem śmierci Chrystusa.

Aliquando etiam includit tantum si- Jeszcze innym razem włącza się tylko
gnificationem praedictarum consecra- znaczenie wspomnianych konsekracji. Na
tionum, sicut signum sanitatis dicitur przykład znak zdrowia nazywa się „zdro-
sanum; et hoc modo sacramenta veteris wym”. I w ten sposób sakramenty Starego
legis, sacramenta dicuntur, inquantum Prawa nazywa się sakramentami, o ile
significant ea quae in Christo sunt gesta, oznaczają czyny dokonane w Chrystusie,
et etiam sacramenta novae legis. a także sakramenty Nowego Prawa.

Relicto ergo primo modo dicendi sa- Pomijając zatem pierwszy sposób
cramentum (quia de hujusmodi sacra- mówienia o sakramencie (o tego rodza-
mentis dictum est in 3 libro), de sacra- ju sakramentach była bowiem mowa
mentis secundo et tertio modo dictis non w III księdze), sakramentom rozumia-
poterit alia communis definitio assigna- nym w drugi i trzeci sposób nie można
ri nisi dicatur: sacramentum est sacrae rei wyznaczyć innej wspólnej definicji jak tyl-
signum; nisi quod oportet ut subintelli- ko taką: „sakrament jest znakiem świętej
gatur talis modus significandi, qui est rzeczy”. Z tym zastrzeżeniem, aby ro-
per similitudinem rei sensibilis quod Ma- zumieć ją według takiego sposobu ozna-
gister addit quod est id ut scilicet ejus czania, który polega na podobieństwie
similitudinem gerat. rzeczy poznawalnej zmysłowo, co też

Magister dodaje, gdy mówi, że „niesie
z sobą obraz”⁶⁷.

Ad primum ergo dicendum, quod Ad 1. Jakkolwiek oznaczanie nie na-
quamvis significatio non sit de ratione cu- leży do pojęcia leczenia w sensie bez-
rationis simpliciter, est tamen de ratione względnym, to jednak należy do pojęcia
curationis talis quae fit per sacramenta, leczenia takiego, jakie dokonuje się przez
ut ex dictis patet. sakramenty, co jest jasne na podstawie

tego, co powiedziano.
Ad secundum dicendum, quod res Ad 2. Rzeczy poznawalne zmysło-

sensibiles non sunt signa divinorum ut wo są znakami nie rzeczy boskich jako
sunt sacrantia, sed ut sunt in seipsis sa- uświęcających, ale jako samych w sobie
cra. Sacramentum autem debet intelligi świętych. Sakrament zaś powinien być
signum rei sacrae ut est sacrans; et ideo rozumiany jako „znak rzeczy świętej”
non oportet quod omnes res sensibiles jako uświęcającej. I dlatego wszystkie rze-
sint sacramenta. czy poznawalne zmysłowo nie muszą być

sakramentami.
Ad tertium dicendum, quod quamvis Ad 3. Chociaż wąż z brązu był zna-

serpens aeneus esset signum rei sacrae kiem rzeczy świętej uświęcającej, to jed-
sacrantis, non tamen inquantum sacrans nak nie jako uświęcającej w akcie. Nie
est actu: quia non ad hoc adhibebatur do tego bowiem był użyty, by ktoś przy-
ut aliquis sanctificationis effectus per- jął skutek uświęcenia, lecz tylko skutek

⁶⁷ Być może w tekście oryginalnym jest błąd: zamiast similitudo powinno być imago, jak w de-
finicji podanej powyżej.



26 MATEUSZ PRZANOWSKI

ciperetur; sed solum effectus exterioris zewnętrznego leczenia. I podobnie jest
curationis; et similis est ratio de imagine w przypadku obrazu krzyża, który jest
crucis, quae ponitur tantum ad repraesen- wystawiony jedynie do przedstawiania.
tandum.

Ad quartum dicendum, quod sacra- Ad 4. Sakramenty Nowego Prawa
menta novae legis tria significant; scilicet oznaczają trzy rzeczy. Po pierwsze,
causam primam sanctificantem, sicut pierwszą przyczynę uświęcającą, na przy-
baptismus mortem Christi; et quantum kład chrzest oznacza śmierć Chrystusa.
ad hoc sunt signa rememorativa. Item si- I w odniesieniu do tego są to znaki upa-
gnificant effectum sanctificationis quam miętniające. Po drugie, oznaczają skutek
faciunt; et haec significatio est eis prin- uświęcenia, które powodują. To ozna-
cipalis; et sic sunt signa demonstrativa. czanie jest dla nich zasadnicze. W ten
Nec obstat, si aliquis sanctitatem non sposób są znakami wskazującymi. I nie
recipit: quia non est ex defectu sacra- stanowi to przeszkody, że ktoś nie przyj-
menti, quod, quantum in se est, natum muje świętości, ponieważ nie pochodzi to
est gratiam conferre. Item significant fi- z braku w sakramencie, który — rozpa-
nem sanctificationis, scilicet aeternam trywany sam w sobie — z natury udziela
gloriam; et quantum ad hoc sunt signa łaski. Po trzecie, oznaczają cel uświę-
prognostica. Sacramenta vero veteris le- cenia, a mianowicie wieczną chwałę.
gis erant totaliter signa prognostica. W odniesieniu do tego są znakami za-

powiadającymi. Sakramenty Starego
Prawa były zaś całkowicie znakami za-
powiadającymi.

Ad quintum dicendum, quod signum, Ad 5. Znak, rozpatrywany sam w so-
quantum est in se, importat aliquid ma- bie, zawiera coś jawnego dla nas, dzięki
nifestum quo ad nos, quo manuducimur czemu jesteśmy prowadzeni do pozna-
in cognitionem alicujus occulti. Et quia nia czegoś ukrytego. A ponieważ skutki
ut frequentius effectus sunt nobis mani- są dla nas częściej jawne niż przyczy-
festiores causis; ideo signum quandoque ny, to dlatego znak czasami wydziela się
contra causam dividitur, sicut demonstra- w opozycji do przyczyny. Na przykład
tio quia est quae dicitur esse per signum „dowodzenie quia”⁶⁸ to dowodzenie przez
a communi, ut in 1 Physicor. dicitur; de- znak pochodzący od tego, co powszech-
monstratio autem propter quid est per ne, jak jest powiedziane w I księdze Fi-
causam. Quandoque autem causa est zyki⁶⁹. „Dowodzenie propter quid” zaś to
manifesta quo ad nos, utpote cadens dowodzenie przez przyczynę. Niekiedy
sub sensu; effectus autem occultus, ut przyczyna jest dla nas jawna, jako podpa-
si expectatur in futurum; et tunc nihil dająca pod zmysły, skutek zaś jest ukry-
prohibet causam signum sui effectus dici. ty, tak jakby oczekiwany w przyszłości.

I wtedy nic nie zabrania, by przyczynę
nazwać znakiem jej skutku.

⁶⁸ Pozostawiam łacińskie wyrażenie ze względu na jego techniczny charakter: demonstratio quia
(„ponieważ”) i w dalszej części demonstratio propter quid („ze względu na co”; „z racji czego”;
„dlaczego”).

⁶⁹ Zob. Aristoteles, Physica, I, 1 (184a 17–21).



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 27

Odpowiedź

Quaestiuncula 2 Mała kwestia 2
Ad secundam quaestionem dicendum, Odpowiedź. Jak powiedziano, znak za-
quod, sicut dictum est, signum importat wiera coś znanego dla nas, dzięki cze-
aliquod notum quo ad nos, quo manudu- mu jesteśmy prowadzeni do poznania
cimur in alterius cognitionem. Res autem czegoś innego. Rzeczy zaś, które jako
primo notae nobis, sunt res cadentes pierwsze są nam znane, to rzeczy podpa-
sub sensu, a quo omnis nostra cognitio dające pod zmysły, od których wszelkie
ortum habet; et ideo signum quantum nasze poznanie bierze początek. I dlate-
ad primam sui institutionem significat go w odniesieniu do pierwszego swojego
aliquam rem sensibilem, prout per eam ustanowienia znak oznacza jakąś rzecz
manuducimur in cognitionem alicujus oc- poznawalną zmysłowo, o ile przez nią
culti; et sic Magister accipit hic signum. jesteśmy prowadzeni do poznania czegoś
Contingit autem aliquando quod aliquod ukrytego. W taki sposób Magister rozu-
magis notum quo ad nos, etiam si non mie tutaj znak. Zdarza się zaś niekiedy,
sit res cadens sub sensu, quasi secunda- że coś bardziej znanego dla nas (również
ria significatione dicatur signum; sicut wtedy, gdy nie jest rzeczą podpadającą
dicit Philosophus in 2 Ethic., quod si- pod zmysły), nazywa się znakiem jakby
gnum generati habitus in nobis oportet w drugorzędnym znaczeniu. Tak po-
accipere fientem in opere delectationem, wiada Filozof w II księdze Etyki: „jako
quae non est delectatio sensibilis, cum sit znak powstałej w nas sprawności nale-
rationis. ży rozumieć przyjemność towarzyszącą

działaniu”⁷⁰. A nie jest to przyjemność
zmysłowa, skoro należy do rozumu.

Ad primum ergo dicendum, quod Ad 1. Ta definicja nie jest sformułowa-
definitio⁷¹ illa non est per oppositas res, na za pomocą rzeczy przeciwstawionych,
sed per oppositas rationes; unde etiam lecz przez przeciwstawione pojęcia. Dla-
ibidem dictum est, quod omne signum tego w tym samym miejscu powiedziano,
est res. że każdy znak jest rzeczą.

Ad secundum dicendum, quod in re- Ad 2. W rzeczach poznawalnych in-
bus intelligibilibus fit processus ab his telektualnie dokonuje się przechodzenie
quae sunt notiora simpliciter, sicut patet od tych, które są znane bezwzględnie, jak
in mathematicis; unde ibi effectus non jasno widać w przedmiotach matematycz-
sunt signa causarum; sed in rebus sensibi- nych. Dlatego w tym przypadku skutki
libus. nie są znakami przyczyn, lecz są nimi

w rzeczach poznawalnych zmysłowo.
Ad tertium dicendum similiter de lo- Ad 3. Podobnie należy powiedzieć

cutione angelorum, quod fit per ea quae o mowie aniołów, która dokonuje się
sunt notiora simpliciter: unde non pos- przez to, co jest znane bezwzględnie. Stąd
sunt proprie dici signa, sed quasi tran- nie można nazwać ich znakami w sensie
sumptive. właściwym, lecz jakby przenośnie.

⁷⁰ Aristoteles, Ethica Nicomachea, II, 3 (1104b 4).
⁷¹ PLE: divisio.



28 MATEUSZ PRZANOWSKI

Odpowiedź

Quaestiuncula 3 Mała kwestia 3
Ad tertiam quaestionem dicendum, quod Odpowiedź. Ta definicja podana przez
illa definitio Magistri completissime ra- Magistra w sposób najbardziej zupełny
tionem sacramenti designat, prout nunc wskazuje na pojęcie sakramentu (w zna-
de sacramentis loquimur. Ponitur enim czeniu, w którym teraz mówimy o sakra-
efficientia sanctitatis in hoc quod dicitur: mentach). Umieszczona bowiem zostaje
ut causa existat; et modus competens ho- w niej: po pierwsze, sprawczość świę-
mini quantum ad cognitionem, in hoc tości⁷², w słowach: „istnieje jako przy-
quod dicitur: invisibilis gratiae visibilis czyna”; po drugie, sposób przysługujący
forma; et modus significationis homi- człowiekowi w odniesieniu do poznania,
ni connaturalis, scilicet ex similitudine w słowach: „widzialną formą niewidzial-
sensibilium, in hoc quod dicitur: ut ima- nej łaski”; po trzecie, sposób oznaczania
ginem gerat. odpowiadający naturze człowieka, a mia-

nowicie, wychodzący od podobieństwa
rzeczy poznawalnych zmysłowo — w sło-
wach: „niesie z sobą obraz”.

Ad primum ergo dicendum, quod quia Ad 1. Wzrok jest szlachetniejszy od
visus est nobilior inter alios sensus, et innych zmysłów i ukazuje więcej różnic
plures differentias rerum ostendit, ut dici- pomiędzy rzeczami, jak jest powiedzia-
tur in 1 Metaphysica; ideo, ut Augustinus ne w I księdze Metafizyki⁷³. Dlatego, jak
dicit, nomen visus ad omnes alios sensus powiada Augustyn, nazwę wzroku roz-
extenditur; et ideo visibilis ponitur hic ciąga się na inne zmysły⁷⁴. I z tej racji
pro sensibili communiter. słowo „widzialną” umieszcza się tu na

oznaczenie ogólnie rozumianej rzeczy
poznawalnej zmysłowo.

Ad secundum dicendum, quod for- Ad 2. Słowo „formą” należy tu rozu-
ma sumitur hic communiter pro figura, mieć jako oznaczające ogólnie kształt,
secundum quod est in quarta specie qua- zgodnie z tym, że kształt należy do
litatis, et non pro forma exemplari: quia czwartego gatunku jakości, nie zaś jako
per mutationem figurae imaginibus ali- oznaczające formę wzorczą. Przedsta-
quid repraesentamus. Vel si sumatur pro wiamy bowiem coś za pomocą obrazów
forma exemplari, hoc est inquantum dzięki zmienianiu kształtów. Albo: jeżeli
sacramenta sunt quodammodo causae in- rozumie się słowo „formą” jako ozna-
visibilis gratiae; et ita in via generationis czające formę wzorczą, to dlatego, że
praecedunt, quamvis quantum ad institu- sakramenty są w jakiś sposób przyczyna-
tionem imitentur. mi niewidzialnej łaski. I tak na drodze

pochodzenia łaski są uprzednie, choć co
do ustanowienia naśladujące.

⁷² W sensie „uświęcenia”, jak wynika z dalszego kontekstu.
⁷³ Zob. Aristoteles, Metaphysica, I, 1 (980a 26–27).
⁷⁴ Zob. Augustinus, Confessiones, X, XXXV, 54 (CCSL 27, 184).



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 29

Ad tertium dicendum, quod character Ad 3. Charakteru chrzcielnego i Praw-
baptismalis et corpus Christi verum non dziwego Ciała Chrystusa nie nazywa się
dicuntur sacramenta nisi secundum quod sakramentami inaczej, jak tylko w tej
conjunguntur⁷⁵ signis sensibilibus. mierze, w jakiej łączą się z zewnętrznymi

znakami zmysłowo poznawalnymi.
Ad quartum dicendum, sicut ad secun- Ad 4. Jak powiedziano w odpowiedzi

dum, quod forma quae est figura, non na 2 zarzut, forma, która jest kształtem,
habet oppositionem ad imaginem, cum nie jest przeciwstawiona obrazowi, ponie-
figura imago dicatur. waż kształt nazywa się obrazem.

Ad quintum dicendum, quod sacra- Ad 5. Sakramentów nie dzieli się na
mentum non dividitur per sacramenta sakramenty Starego i Nowego Prawa we-
veteris et novae legis sicut genus per spe- dług podziału rodzaju na gatunki, lecz
cies, sed sicut analogum in suas partes, ut jak termin analogiczny na jego części. Na
sanum in habens sanitatem, et significans przykład „zdrowe” dzieli się na mające
eam. Sacramentum autem simpliciter est zdrowie i na oznaczające je. Sakramen-
quod causat sanctitatem. Quod autem tem zaś w sensie bezwzględnym jest to,
significat tantum, non est sacramentum co jest przyczyną świętości. Natomiast
nisi secundum quid. Et ideo esse causam to, co tylko oznacza, jest sakramentem
potest poni in definitione sacramenti, si- wyłącznie pod pewnym względem. I dla-
cut habens sanitatem in definitione sani. tego bycie przyczyną można umieścić

w definicji sakramentu, tak jak mającego
zdrowie w definicji zdrowego.

Odpowiedź

Quaestiuncula 4 Mała kwestia 4
Ad quartam quaestionem dicendum, Odpowiedź. W tej definicji podanej przez
quod definitio illa Augustini, si tamen in Augustyna — jeśli w ogóle zamierzał
verbis illis sacramentum definire intendit, w tych słowach definiować sakrament —
datur de sacramento quantum ad id quod jest mowa o sakramencie w odniesieniu
est principale in ratione ipsius, scilicet do tego, co jest zasadnicze w pojęciu sa-
causare sanctitatem. Et quia sacramen- kramentu, a mianowicie do bycia przy-
ta non sunt primae⁷⁶ causae sanctitatis, czyną świętości. A ponieważ sakramenty
sed quasi causae secundariae et instru- nie są pierwszymi przyczynami świętości,
mentales; ideo definiuntur sacramenta, lecz jakby przyczynami drugorzędnymi
sanctificationis instrumenta. Actio autem i narzędziowymi, dlatego definiuje się
non attribuitur instrumento, sed prin- sakramenty jako narzędzia uświęcenia.
cipali agenti, cujus virtute instrumenta Działania zaś przypisuje się nie narzę-
ad opus applicantur, prout sunt mota dziu, lecz głównemu czynnikowi spraw-
ab ipso; et ideo sacramenta non dicit es- czemu, a narzędzia stosują jego moc do
se sanctificantia, sed quod in eis divina działania według tego, jak zostały przez
virtus occulta existens sanctificat. niego poruszone. I dlatego Augustyn nie

⁷⁵ PLE: coniunguntur exterioribus signis.
⁷⁶ PLE: propriae.



30 MATEUSZ PRZANOWSKI

mówi o sakramentach, że są „rzeczami
uświęcającymi”, lecz że uświęca istniejąca
w nich ukryta moc Boża.

Ad primum ergo dicendum, quod sa- Ad 1. Sakrament jest przyczyną i zna-
cramentum est causa et signum. Est qui- kiem. Jest mianowicie przyczyną narzę-
dem causa instrumentalis; et ideo virtus dziową. I dlatego moc głównego czyn-
agentis principalis occulte in ipso opera- nika sprawczego działa w nim ukrycie,
tur, sicut virtus artis vel artificis in serra. podobnie jak moc sztuki lub twórcy w pi-
Sed inquantum est signum, est ad mani- le. Lecz ponieważ jest znakiem, służy
festandum hujusmodi occultationem; ut ujawnieniu tego, co ukryte. W ten spo-
sic ante significationem sit occultum; sed sób przed byciem oznaczonym jest czymś
postquam significatio facta est actu, sit ukrytym, lecz po tym, jak oznaczenie do-
manifestum. kona się w akcie, staje się czymś jawnym.

Ad secundum dicendum, quod hoc Ad 2. Zdarza się to przypadłościowo
contingit per accidens ex defectu reci- z powodu braku w przyjmującym. Defini-
pientium. Definitiones autem respiciunt cje zaś dotyczą tego, co jest przez się. Na
hoc quod per se est, sicut quod ignis cale- przykład ogień — tak jak jest sam w so-
facit, quantum in se est, quamvis ex parte bie — ogrzewa, chociaż po stronie tego,
passivi impediri posset. co doznaje, może wystąpić przeszkoda.

Ad tertium dicendum, quod in sacra- Ad 3. Bóg „działa dla zbawienia”
mentis Deus operatur salutem sicut in w sakramentach, jako w narzędziach,
instrumentis, quibus mediantibus salus za których pośrednictwem jest przyczyną
causatur; sed in hominibus sicut in sub- zbawienia, natomiast w ludziach, jako
jectis recipientibus salutem; et ideo ratio w podmiotach przyjmujących zbawienie.
non sequitur. I dlatego wniosek nie wynika z rozumo-

wania.

Odpowiedź

Quaestiuncula 5 Mała kwestia 5
Ad quintam quaestionem dicendum, Odpowiedź. Definicja Hugona ze Świę-
quod definitio Hugonis de sancto Vic- tego Wiktora jest taka sama jak definicja,
tore eadem est cum definitione quam którą Magister podaje w tekście Senten-
Magister in littera ponit, hoc excepto cji, z tym wyjątkiem, że Hugon dodaje
quod addit causam significationis, quae przyczynę oznaczania, którą jest usta-
est institutio, et causam efficientiae, quae nowienie, oraz przyczynę sprawiającą,
est sanctificatio: idem enim est dictum którą jest uświęcanie. Tym samym jest
materiale elementum exterius oculis suppo- bowiem powiedzieć „materialnym ele-
situm, et ex institutione significans, quod mentem, zewnętrznie ukazanym oczom,
invisibilis gratiae visibilis forma; et ex si- oznaczającym na mocy ustanowienia”,
militudine repraesentans, idem est ei quod co „widzialną formą niewidzialnej łaski”.
dicitur, ut imaginem gerat; et ex sanctifica- I powiedzieć: „przedstawiającym na mo-
tione invisibilem gratiam continens, idem cy podobieństwa” jest tym samym, co
est ei quod dicitur: ut causa existat. powiedzieć o czymś, że „niesie z sobą ob-

raz”. I powiedzieć: „niewidzialną łaskę



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 31

na mocy uświęcenia” jest tym samym,
co powiedzieć o czymś, że „istnieje jako
przyczyna”.

Ad primum ergo dicendum, quod si- Ad 1. Jak formy sztuki są przypadło-
cut formae artificiales sunt accidentales, ściowe, tak też w wytworach sztuki cała
tamen in artificialibus tota substantia est substancja jest materią, i ze względu na
materia, et propter hoc praedicatur, ut to się ją orzeka, jak w słowach: „czara
dicatur, phiala est aurum; ita etiam cum jest złota”. W ten sposób, skoro również
in sacramentis forma non det esse sub- w sakramentach forma nie udziela istnie-
stantiale, sed accidentale in genere causae nia substancjalnego, lecz przypadłościo-
et signi, non est inconveniens ut mate- we w rodzaju przyczyny i znaku, to nie
ria sacramenti de ipso praedicetur, et in jest czymś nieodpowiednim, by orzekać
ejus definitione sicut genus ponatur; hoc o sakramencie jego materię oraz w jego
enim etiam in aliis accidentibus contin- definicji umieszczać ją jako rodzaj. To bo-
git, ut dicitur in 7 Metaphysica, ut cum wiem również ma miejsce w przypadku
dicitur: simum est nasus curvus. innych przypadłości, jak jest powiedziane

w VII księdze Metafizyki⁷⁷: „krzywonos
ma krzywy nos”.

Ad secundum dicendum, quod ele- Ad 2. Słowo „elementem” jest tu rozu-
mentum accipitur communiter pro quoli- miane w sposób ogólny, jako oznaczające
bet corporali visibili, sive sit elementum każdą widzialną rzecz cielesną, czy jest
simplex, sive elementatum; et utimur tali ona elementem prostym, czy czymś zło-
modo loquendi propter verbum Augusti- żonym z elementów. I posługujemy się
ni, qui dicit: accedit verbum ad elementum, takim sposobem mówienia z powodu
et fit sacramentum. In baptismo enim, qui słów Augustyna, który powiada: „słowo
est sacramentorum janua, materia est dochodzi do elementu i staje się sakra-
elementum simplex. ment”⁷⁸. We chrzcie bowiem, który jest

bramą sakramentów, materią jest ele-
ment prosty.

Ad tertium dicendum, quod inter cor- Ad 3. Podobieństwa rzeczy ciele-
poralia et spiritualia non attenditur si- snych do duchowych nie ujmuje się przez
militudo per participationem ejusdem uczestnictwo w tej samej jakości, lecz
qualitatis, sed per proportionalitatem, przez proporcjonalność, która jest podo-
quae est similitudo proportionatorum; bieństwem rzeczy będących w proporcji.
ut sicut se habet aqua ad delendas macu- Na przykład: tak jak woda ma się do usu-
las corporales, ita gratia ad abluendum wania plam cielesnych, tak łaska do ob-
spirituales; et secundum hunc modum mycia plam duchowych. I zgodnie z tym
similitudinis transferuntur etiam corpora- rodzajem podobieństwa przenosi się rów-
lia ad spiritualia. nież to, co dotyczy rzeczy cielesnych na

rzeczy duchowe.
Ad quartum dicendum, quod res sen- Ad 4. Rzecz poznawalna zmysłowo,

sibilis secundum praedictam similitu- zgodnie ze wspomnianym podobień-
dinem ex naturali proprietate pluribus stwem, jest upodobniona do licznych

⁷⁷ Aristoteles, Metaphysica, VII, 5 (1030b 14).
⁷⁸ Augustinus, In Iohannis Evangelium, LXXX, 3 (CCSL 36, 529).



32 MATEUSZ PRZANOWSKI

est conformis; et ideo quantum est de se rzeczy na mocy naturalnej właściwości.
aequaliter potest quodlibet illorum signi- I dlatego, sama z siebie, w równym stop-
ficare. Ad hoc ergo quod ad unum deter- niu może oznaczać każdą z nich. Do
minetur, et sic sua significatio sit certa, tego zatem, aby została określona do jed-
oportet quod accedat institutio, quae ad nej z nich, i w ten sposób jej oznaczanie
unum determinet; quia etsi repraesen- było pewne, musi dołączyć się ustanowie-
tatio quae est ex similitudine naturalis nie, które określa do jednego. Chociaż
proprietatis, importet aptitudinem quam- bowiem przedstawianie, które zacho-
dam ad significandum, attamen determi- dzi na mocy podobieństwa naturalnej
natio et complementum significationis ex właściwości, zawiera jakąś zdatność do
institutione est. oznaczania, to jednak określenie i dopeł-

nienie oznaczania dokonuje się na mocy
ustanowienia.

Bibliografia

Źródła
B. Alberti Magni Ratisbonensis episcopi, Ordinis Praedicatorum Opera omnia,

t. 29: Commentarii in IV Sententiarum (dist. I–XXII), wyd. A. Borgnet, Parisiis:
apud Ludovicum Vivès, 1894.

Aristoteles Latinus, t. 1–33, 1953–2020.
Sancti Augustini Confessionum libri XIII, wyd. L. Verheijen, Tunrholti: Typographi

Brepols Editores Pontificii, 1981 (Corpus Christianorum Series Latina, 27).
Sancti Aurelii Augustini De civitate Dei libri I–X, Turnholti: Typographi Brepols

Editores Pontificii, 1955 (Corpus Christianorum Series Latina, 47).
Sancti Aurelii Augustini De doctrina christiana, w: tegoż, De doctrina christiana.

De vera religione, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1957 (Cor-
pus Christianorum Series Latina, 32), s. 1–167.

Sancti Aurelii Augustini Epistulae CI–CXXXIX, wyd. K.D. Daur, Turnhout: Bre-
pols Publishers, 2009 (Corpus Christianorum Series Latina, 31B).

Sancti Aurelii Augustini In Iohannis Evangelium tractatus CXXIV, Turnholti: Ty-
pographi Brepols Editores Pontificii, 1954 (Corpus Christianorum Series Latina,
36).

Sancti Aurelii Augustini Quaestionum in Heptateuchum libri VII, w: tegoż, Quae-
stionum in Heptateuchum libri VII. Locutionum in Heptateuchum libri VII. De octo
quaestionibus ex Veteri Tetamento, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontifi-
cii, 1958 (Corpus Christianorum Series Latina, 33).



AKWINATA O DEFINICJI SAKRAMENTU W SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS 33

Decretum magistri Gratiani, w: Corpus iuris canonici. Editio lipsiensis secunda post Aemilii
Ludouici Richteri curas ad librorum manu scriptorium et editionis romanae fidem reco-
gnouit et adnotatione critica, t. 1, red. E. Friedberg, Lipsiae: ex officinaBernhardi
Tauchnitz, 1879.

Glossa ordinaria, PL 113.
Hugo de S. Victore, De sacramentis christianae fidei, PL 176, kol. 173–618.
Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive originum libri XX, t. 1–2, wyd.

W.M. Lindsay, Oxonii: e typographeo Clarendoniano, 1911 (reprint) (Scripto-
rum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis).

Petrus Abelardus, Sic et non, PL 178, kol. 1329–1610.
Petrus Lombardus, Sententiae in quatuor libris distinctae. Vier Bücher der sentenzen,

wyd. S. Enrst, t. 1–2, Freiburg – Basel – Wien: Herder, 2024 (Fontes Christiani).
Summa Sententiarum, PL 176, kol. 41–174.
S. Thomae Aquinatis Doctoris Communis Ecclesiae Scriptum super Sententiis ma-

gistri Petri Lombardi, t. 4, wyd. M.F. Moos, Parisiis: sumptibus P. Lethielleux,
1947.

Opracowania

Blankenhorn B., The Instrumental Causality of the Sacraments. Thomas Aquinas and
Louis-Marie Chauvet, „Nova et Vetera”, English Edition, 4/2 (2006), s. 255–294.

Colish M., Peter Lombard, t. 2, Leiden – New York – Köln: Brill, 1994.
Finn T., The Sacramental World in the Sentences of Peter Lombard, „Theological Studies”,

69 (2008), s. 557–582.
Ghellinck J. de, Un chapitre dans l ’histoire de la définition des sacrements au XII e siècle,

w: Mélanges Mandonnet. Études d’histoire littéraire et doctrinale du Moyen Age, t. 2,
Paris: Vrin, 1930, s. 79–96.

King R.F., The Origin and Evolution of a Sacramental Formula: sacramentum tantum, res
et sacramentum, res tantum, „The Thomist”, 31/1 (1967), s. 21–82.

Luscombe D.E., The School of Peter Abelard. The Influence of Abelard’s Thought in the Early
Scholastic Period, Cambridge: Cambridge University Press, 1970.

Poirel D., Sacraments, w: A Companion to the Abbey of Saint Victor in Paris, red. H. Fe-
iss, J. Mousseau, Leiden: Brill, 2018, s. 277–297.

Reibe N., General Introduction, w: On the Sacraments. A Selection of Works of Hugh and
Richard of St. Victor, and of Peter of Poitiers, red. H. Feiss, Turnhout: Brepols, 2020,
s. 23–56.

Rogers E.F., Peter Lombard and the Sacramental System, New York: b.m.w., 1917.
Rosemann Ph.W., Peter Lombard, Oxford: Oxford University Press, 2004.
Van den Eynde D., Les définitions des sacrements pendant la première période de la théo-

logie scolastique (1050–1235), „Antonianum”, 24 (1950), s. 3–78.



34 MATEUSZ PRZANOWSKI

Van Roo W.A., The Christian Sacrament, Roma: Editrice Pontificia Università Grego-
riana, 1992.

Van Slyke D.G., The Changing Meanings of sacramentum: Historical Sketches, „Anti-
phon. A Journal for Liturgical Renewal”, 11/3 (2007), s. 245–279.

AQUINAS ON THE DEFINITION
OF THE SACRAMENT IN

SCRIPTUM SUPER SENTENTIIS,
IV, D. 1, Q. 1, A. 1.

INTRODUCTION AND TRANSLATION

Summary
The excerpt from the Scriptum super Sententiis is a crucial element in the de-
velopment of St. Thomas Aquinas’ sacramentology. In this passage, Aquinas
addresses the definition of a sacrament of the New Law. In doing so, he ana-
lyzes the most important definitions of the sacrament available at the time, not
only those presented by Peter Lombard but also later ones. This fragment of the
Scriptum is therefore significant for determining the fundamental components
of the theology of the sacrament and may also help clarify key terminological
and conceptual issues. By studying this text, we have the opportunity to access
Aquinas’ earliest reflection on the foundations of sacramentology, which will
later serve as the starting point for the formulation of more mature interpreta-
tions.

Keywords: sacramentology, New Law, sacramentology of St. Thomas
Aquinas, sacramentology of Peter Lombard, definition of a sacrament,
theology of St. Thomas Aquinas
Słowa klucze: sakramentologia; Nowe Prawo, sakramentologia św. To-
masza z Akwinu, sakramentologia Piotra Lombarda, definicja sakramen-
tu, teologia św. Tomasza z Akwinu



Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 35–67
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.02
Daniel Contreras
Universidad de los Andes, Chile

OMNIA APPETUNT DEUM :
AQUINAS ON THE METAPHYSICS

OF THE HUMAN NATURAL
LOVE OF GOD*

For more than a century, contemporary debate concerning the so-called “prob-
lem of love” in the Middle Ages has typically been framed and approached in
the terms set out by Pierre Rousselot in 1908. As it is well known, Rousselot
identified two major conceptions of love in the writings of medieval authors:
a conception he labels “ecstatic”, which requires the lover to entirely forget his
own good in the pursuit of the loved object, and a “physical” conception of
love that highlights the natural — hence the name — inclination of creatures
to seek their own good.¹ As Rousselot himself explained, Aquinas stands out
in this medieval landscape as a staunch defender of this second “physical” con-
ception of love, and in his work he tried to show, albeit briefly, the manner in
which Aquinas attempted to reconcile the two seemingly opposing claims that
(i) disinterested love, correctly understood, is not only possible, but also deeply
natural, and that (ii) a purely ecstatic love — i.e., a love that demands from the
lover the complete oblivion of self — is in principle metaphysically impossible.²

* Research for this article was made possible by Chile’s National Fund for Scientific and Tech-
nological Development (Fondecyt), research project nr. 11230648.

¹ See P. Rousselot, Pour l ’histoire du problème de l ’amour au Moyen Âge, (Beiträge zur Ge-
schichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, 6/6), Münster: Aschendorff Verlag,
1908, p. 3–4.

² See P. Rousselot, Pour l ’histoire du problème de l ’amour au Moyen Âge, p. 14. He references
two passages of Aquinas as particularly suggestive: (i) ST, I, q. 60, a. 5, ad 2 (ed. Leon., vol. 5,
p. 104–105): “Ad secundum dicendum quod, cum dicitur quod Deus diligitur ab angelo inquan-
tum est ei bonus, si ly inquantum dicat finem, sic falsum est: non enim diligit naturaliter Deum
propter bonum suum, sed propter ipsum Deum. Si vero dicat rationem amoris ex parte amantis,
sic verum est: non enim esset in natura alicuius quod amaret Deum, nisi ex eo quod unumquo-
dque dependet a bono quod est Deus;” and (ii) ST, II-II, q. 26, a. 13, ad 3 (ed. Leon., vol. 8,



36 DANIEL CONTRERAS

In the world of Thomistic studies, the various works that have addressed this
issue have focused either on the particularities of Aquinas’s understanding of
love — particularly on the cause of love — or on the more ethical and psycho-
logical aspects of a genuinely disinterested love.³ The shared overall goal seems
to have been to flesh out in more detail Aquinas’s account of the cause of love
and to determine how to rightly understand the relationship between the amor
concupiscentia and the amor benevolentiae — which comes as no surprise, for this
was, as Rousselot correctly observed, at the center of attention of how medieval
thinkers themselves addressed the problem of love in their writings.

In this paper, instead of addressing the more psychological or ethical aspects
of this debate, I will focus rather on Aquinas’s underlying metaphysics of the
natural love of God. If, as Rousselot noticed, Aquinas stands out among his
scholastic peers as the main proponent of a physical conception of love, then he
must have worked out, to some degree, the corresponding metaphysical frame-
work that allowed him to simultaneously maintain the primacy of the natural
love of God in each creature — including, clearly, rational creatures — and the
fact that all creatures naturally and inevitably seek their own good. My goal in
this paper is, first, to show how Aquinas accounts for the metaphysical condi-
tions required for all creatures to both strive after their own good and yet also
naturally love God above all else, and then to lay out his understanding of the
uniquely human manner of operating, which allows us to not only strive after
the divine resemblance found in the goods to which we are naturally inclined,
but also, and more fundamentally, to strive after God Himself and be united to
Him in knowledge and love.

p. 223): “Ad tertium dicendum quod unicuique erit Deus tota ratio diligendi eo quod Deus est
totum hominis bonum: dato enim, per impossibile, quod Deus non esset hominis bonum, non
esset ei ratio diligendi. Et ideo in ordine dilectionis oportet quod post Deum homo maxime
diligat seipsum.”

³ Among the secondary literature, particularly important contributions to the debate in
Aquinas are: V. Héris, “L’amour naturel de Dieu d’après saint Thomas,” Mélanges thomistes,
(Bibliothèque thomiste, 3), Le Saulchoir: Revues des sciences philosophiques et théologiques,
1923, p. 289–310; H.-D. Simonin, “Autour de la solution thomiste du problème de l’amour,” Ar-
chives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge, vol. 6 (1931), p. 174–276; M.-R. Gagnebet,
“L’amour naturel de Dieu chez saint Thomas et ses contemporains,” Revue Thomiste, vol. 48, no.
1–2 (1948), p. 394–446; vol. 49, no. 1–2 (1949), p. 31–102; L.-B. Geiger, Le problème de l ’amour
chez saint Thomas d’Aquin, Montréal – Paris: Institut d’Études Médiévales – Libraire J. Vrin, 1952;
G. Stevens, “The Disinterested Love of God According to St. Thomas and Some of His Mod-
ern Interpreters,” The Thomist, vol. 26, no. 3–4 (1953), p. 307–333, 497–541; J.-H. Nicolas,
“Amour de soi, amour de Dieu, amour des autres,” Revue Thomiste, vol. 56, no. 1 (1956), p. 5–42;
and T. Osborne, Love of Self and Love of God in Thirteenth-Century Ethics, Notre Dame: Univer-
sity of Notre Dame Press, 2005, especially p. 69–112. The most recent study is: Ch. Malloy,
Aquinas on Beatific Charity and the Problem of Love, Steubenville: Emmaus Academic, 2019.



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 37

In order to show how Aquinas’s metaphysics seamlessly allows for all of these
truths, we will first study how Aquinas conceives of natural appetites and what it
means for all creatures, living or otherwise, to be endowed with them. The pres-
ence in all of creation of natural appetites is ultimately explained, for Aquinas,
by the fact that every being exists for the sake of its own operation [omne ens
est propter suam operationem]. Every creature is naturally constituted so as to act
in pursuit of the good that is its perfection, for everything that exists is chiefly
ordered to be perfected and actualized by the good to which it is naturally in-
clined. A closer examination of this doctrine will reveal that, by pursuing their
own perfection — i.e., by performing their own operations — all creatures si-
multaneously and inescapably pursue God too. To seek its own perfection is
for any given creature nothing else than to seek the kind and degree of divine
similitude that will complete and fully actualize its potencies. No creature could
possibly seek its own perfection, by performing its proper operations, if it were
not primarily and more radically and fundamentally ordered to the divine good.⁴

Having laid out the groundwork of Aquinas’s metaphysics of creaturely move-
ment, we will next focus on the particularities of human operation. Besides pri-
marily and more fundamentally seeking God by pursuing their own perfection,
human beings can actively make God the explicit end of their actions. This
means that human beings not only love God above all else by a natural love, but
that they are also capable of freely choosing to love God in this manner. The
root of this possibility lies in their intellectual nature: by being universally open
to the knowledge of all being, humans can determine their actions by freely
directing themselves to particular goods. An adequate explanation of this last
point will require us to study the nature of intellectuality and the distinctive
character of the properly rational mode of human happiness or beatitude. This
analysis will show that the distinctively human operation for the sake of which
human nature exists allows for the possibility of dividing up, though only on
a purely psychological level, our natural love of God above all else from the
desire of our own good or perfection. In other words, the same intellectual na-
ture that requires us to freely direct our actions to God in order to achieve the
distinctive kind of perfection or beatitude proper to rational creatures, allows
too for the possibility of freely not directing our actions to God — and thus
for the possibility of convincing ourselves that we can somehow be exempted
from the metaphysical necessity of naturally desiring God as our happiness.

⁴ As Aquinas himself says in Contra gentiles, III, c. 24, creatures tend to their own good precisely
because they seek the divine similitude, and not the other way around [et non e converso]; see Contra
gentiles, III, c. 24, n. 2051 (ed. Marietti, vol. 3, p. 31): “Propter hoc igitur tendit [unumquodque]
in proprium bonum, quia tendit in divinam similitudinem, et non e converso. Unde patet quod
omnia appetunt divinam similitudinem quasi ultimum finem.”



38 DANIEL CONTRERAS

1. Appetitus

All things, even non-living creatures, pursue their own perfection. All things, in
other words, are inclined to the good, specifically to that good which completes
and perfects their natures. To desire [appetere], says Aquinas, is nothing else
than to seek something by tending toward that to which one is ordered.⁵ Ap-
petites can only be defined, then, in reference to the good towards which they
are ordered and which they seek.⁶ Creatures, although complete in terms of the
degree of actuality that belongs to them on account of the kind of things they
are, are all nonetheless permeated with some degree of potentiality, precisely
inasmuch as they are creatures, and so they move and act in order to possess
the good that completes and perfect their natures. The good they strive after
actualizes their potentialities and allows them to achieve that state of comple-
tion that is distinctive and suitable to their natures. Now, since this inclination
or tendency whereby they pursue their completion and perfection is something
that belongs to all things on account of their very natures, we refer to this ap-
petite as a natural appetite. All creatures are endowed with natural appetites
that incline them to the good that perfects their natures. To speak of a natural
appetite, therefore, is nothing but to speak of a creature’s inborn inclination or
tendency toward the good that perfects it.⁷ Each and every thing has a natural
aptitude or proportion [connaturalitas] to that which is good for it according to
its nature.⁸

⁵ See De veritate, q. 22, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 22/3, p. 613–614, l. 191–198): “Appetere
autem nihil aliud est quam aliquid petere, quasi tendere in aliquid ad ipsum ordinatum. Unde cum
omnia sint ordinata et directa a Deo in bonum, et hoc modo quod unicuique insit principium
per quod ipsummet tendit in bonum quasi petens ipsum bonum, oportet dicere quod omnia
naturaliter bonum appetant.”

⁶ See ST, I, q. 59, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 92): “Ad cuius evidentiam [i.e., quod
necesse est ponere in angelis voluntatem], considerandum est quod, cum omnia procedant ex vo-
luntate divina, omnia suo modo per appetitum inclinantur in bonum, sed diversimode.” This text
is particularly revealing of Aquinas’s understanding of creaturely tendencies and operations, by
highlighting the ultimate cause behind the presence in all things of natural appetites: it is because
all things proceed from the divine will that they are all inclined by an appetite toward the good,
even if each thing pursues it in the manner proper to its nature.

⁷ See ST, I, q. 60, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 98): “Est autem hoc commune omni naturae,
ut habeat aliquam inclinationem, quae est appetitus naturalis vel amor. Quae tamen inclinatio
diversimode invenitur in diversis naturis, in unaquaque secundum modum eius.”

⁸ See ST, I-II, q. 26, a. 1, ad 3 (ed. Leon., vol. 6, p. 188): “Ad tertium dicendum quod amor
naturalis non solum est in viribus animae vegetativae, sed in omnibus potentiis animae, et etiam
in omnibus partibus corporis, et universaliter in omnibus rebus: quia, ut Dionysius dicit, iv cap.
De divinis nominibus : »Omnibus est pulchrum et bonum amabile« cum unaquaeque res habeat
connaturalitatem ad id quod est sibi conveniens secundum suam naturam.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 39

Aquinas speaks of this natural appetite in three different, yet connected, ways:
(a) in the broadest sense, already seen, he uses it to speak of a thing’s inclina-
tion to something that proceeds from that thing’s very nature; in this sense, he
speaks of the natural appetite not only of a thing’s nature as a whole, but also of
each of its potencies or faculties;⁹ (b) in a more restricted sense, the expression
natural appetite is used to designate all appetites that are not rational, i.e., the
sensitive appetite of animals and the appetites of plants, minerals and the basic
elements;¹⁰ and (c) in the most restricted sense, he speaks of natural appetite
to refer exclusively to the inclination proper to things that lack knowledge; this
sense of natural appetite excludes both sensitive and rational appetites and is,
Aquinas thinks, the best case to examine in order to determine what natural
appetites are.¹¹

⁹ See, besides the text quoted in the previos note, ST, I, q. 78, a. 1, ad 3 (ed. Leon., vol. 5,
p. 251): “Ad tertium dicendum quod appetitus naturalis est inclinatio cuiuslibet rei in aliquid ex
natura sua: unde naturali appetitu quaelibet potentia desiderat sibi conveniens;” and In Phys., I,
c. 9, l. 15, n. 10 (ed. Leon., vol. 2, p. 53): “Nihil est igitur aliud appetitus naturalis quam ordinatio
aliquorum secundum propriam naturam in suum finem.”

¹⁰ See, for example, ST, I-II, q. 1, a. 2, corp. (ed. Leon., vol. 6, p. 9): “Si enim agens non
esset determinatum ad aliquem effectum, non magis ageret hoc quam illud: ad hoc ergo quod
determinatum effectum producat, necesse est quod determinetur ad aliquid certum, quod habet
rationem finis. Haec autem determinatio, sicut in rationali natura fit per rationalem appetitum,
qui dicitur voluntas; ita in aliis fit per inclinationem naturalem, quae dicitur appetitus naturalis;”
Contra gentiles, III, c. 3, n. 1884 (ed. Marietti, vol. 3, p. 5): “Agens per intellectum agit propter
finem sicut determinans sibi finem: agens autem per naturam, licet agat propter finem, ut pro-
batum est, non tamen determinat sibi finem, cum non cognoscat rationem finis, sed movetur in
finem determinatum sibi ab alio;” and Super II Sent., d. 38, q. 1, a. 3, ad 2 (ed. Mandonnet, vol. 2,
p. 975): “Ad secundum dicendum, quod naturalia quamvis non habeant voluntatem, tamen in-
tendunt aliquid per appetitum naturalem, secundum quod diriguntur in finem suum ab intellectu
divino naturae attribuente inclinationem in finem, quae inclinatio appetitus naturalis dicitur.”

¹¹ See, for example, ST, I, q. 59, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 92): “Quaedam enim incli-
nantur in bonum per solam naturalem habitudinem, absque cognitione, sicut plantae et corpora
inanimata. Et talis inclinatio ad bonum vocatur appetitus naturalis;” Super II Sent., d. 24, q. 3, a. 1,
corp. (ed. Mandonnet, vol. 2, p. 617): “Est autem in nobis triplex appetitus, scilicet naturalis, sen-
sitivus et rationalis. Naturalis quidem appetitus, puta cibi, est quem non imaginatio gignit, sed
ipsa qualitatum naturalium dispositio, quibus naturales vires suas actiones exercent;” ST, I, q. 19,
a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 231): “Et haec habitudo ad bonum, in rebus carentibus cogni-
tione vocatur appetitus naturalis;” ST, I, q. 44, a. 4, ad 3 (ed. Leon., vol. 4, p. 462): “Ad tertium
dicendum quod omnia appetunt Deum ut finem, appetendo quodcumque bonum, sive appetitu
intelligibili, sive sensibili, sive naturali, qui est sine cognitione quia nihil habet rationem boni et
appetibilis, nisi secundum quod participat Dei similitudinem;” and Quodlibet I, q. 4, a. 3 [8], corp.
(ed. Leon, vol. 25/2, p. 188, l. 62–66): “Inclinationes enim naturales maxime cognosci possunt in
hiis quae naturaliter aguntur absque rationis deliberatione: »sic« enim »agitur unumquodque« in
natura »sic aptum natum est« agi [Phys. 199a10].” For a closer examination of natural appetites
restrictively understood, see A. Prevosti, “El apetito natural y la estructura esencial del ente
móvil,” Espíritu, vol. 65, no. 151 (2016), p. 11–39.



40 DANIEL CONTRERAS

One of Aquinas’s clearest accounts of this threefold sense of natural appetite
appears in his treatment of angels in the Summa Theologiae, particularly in his
discussion of whether angels have a will or not:

It is necessary to posit a will in the angels. As evidence of this it must be consid-
ered that, since all things proceed from the divine will, all things are in their own
way inclined towards the good, but in different ways. Some things are inclined
to the good by their natural inclination [habitudo], without knowledge, as <is the
case with> plants and inanimate bodies. Such inclination to the good is called
“a natural appetite”. Other things are inclined to the good with some knowledge,
but not because they know the notion of goodness [ratio boni], but because they
know some particular good — as <it happens with> the senses, which know the
sweet, the white, and so on. The inclination which follows this knowledge is
called “a sensitive appetite”. Other things are inclined to the good with a knowl-
edge whereby they grasp the <very> notion of goodness; this belongs <solely>
to the intellect. These things are most perfectly inclined to the good, since they
are not only directed towards the good by another, as <with> those things that
lack knowledge, nor <are they inclined> solely to a particular good, as <with>
those things that only have sensitive knowledge, but <they act> as if inclined
to the universal good itself. This inclination is called “will”. Accordingly, since
angels know the very universal notion of goodness, it is manifest that there is
a will in them.¹²

Aquinas thinks it is crucial to assert the existence of actual, real appetites in the
things themselves and not to view a creature’s movements as a merely passive
event that just happens in it. If things were so inclined to the good so as to not
have in themselves a principle of inclination, then they could be said to be led
or guided towards the good, but not to have an appetite for the good. To say that
something desires or tends to the good is to acknowledge that there is within

¹² See ST, I, q. 59, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 92): “Respondeo dicendum quod necesse est
ponere in angelis voluntatem. Ad cuius evidentiam, considerandum est quod, cum omnia proce-
dant ex voluntate divina, omnia suo modo per appetitum inclinantur in bonum, sed diversimode.
Quaedam enim inclinantur in bonum per solam naturalem habitudinem, absque cognitione, si-
cut plantae et corpora inanimata. Et talis inclinatio ad bonum vocatur appetitus naturalis. Quae-
dam vero ad bonum inclinantur cum aliqua cognitione non quidem sic quod cognoscant ipsam
rationem boni, sed cognoscunt aliquod bonum particulare; sicut sensus, qui cognoscit dulce et
album et aliquid huiusmodi. Inclinatio autem hanc cognitionem sequens, dicitur appetitus sensiti-
vus. Quaedam vero inclinantur ad bonum cum cognitione qua cognoscunt ipsam boni rationem;
quod est proprium intellectus. Et haec perfectissime inclinantur in bonum; non quidem quasi ab
alio solummodo directa in bonum, sicut ea quae cognitione carent; neque in bonum particulari-
ter tantum, sicut ea in quibus est sola sensitiva cognitio; sed quasi inclinata in ipsum universale
bonum. Et haec inclinatio dicitur voluntas. Unde, cum angeli per intellectum cognoscant ipsam
universalem rationem boni, manifestum est quod in eis sit voluntas.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 41

the thing itself a principle whereby it tends towards the good.¹³ God desires
not only that creatures exist, but also that they operate themselves by means of
their own God-given capacities; as Aquinas says, it would diminish the dignity
of creation, as intended by God, if they did not really act themselves in their
operations, but were merely acted upon by God.¹⁴

Now, all appetites, as mentioned above, are explained with reference to the
end towards which they are ordered. That end is, for that appetite, its good.
In the case of natural appetites, restrictively understood, the agent does not
know the reason of the end’s appetibility, but that reason is known by the Au-
thor of that agent’s nature, who has imprinted on the creature a certain form
whereby to seek and tend toward the perfection befitting to it. What is it, then,
that things desire in pursuing the ends that are, for them, their good, from nat-
ural to rational agents? Aquinas usually gives two different, though related, re-
sponses: sometimes he simply says that things seek their perfection and comple-
tion, and other times he says that things seek the good that is suited, similar or
proportionate to them.¹⁵ This similarity or proportionality between the agent’s
form or nature and the end to which it naturally tends, is sometimes framed by
Aquinas as a certain affinity or connaturality, from which the natural appetite
proceeds. This connaturality between the appetens and the object he desires or

¹³ See De veritate, q. 22, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 22/3, p. 614, l. 198–207): “Si enim essent
omnia inclinata in bonum sine hoc quod haberent in se aliquod inclinationis principium, pos-
sent dici ducta in bonum sed non appetentia bonum; sed ratione inditi principii dicuntur omnia
appetere bonum quasi sponte tendentia in bonum; propter quod etiam dicitur Sapient., VII, 1,
quod divina sapientia »disponit omnia suaviter,« quia unumquodque ex suo motu tendit in id
in quod est divinitus ordinatum.”

¹⁴ See ST, I, q. 105, a. 5, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 475): “Hoc [i.e., quod nulla virtus creata
aliquid operaretur in rebus, sed solus Deus immediate omnia operaretur] autem est impossibile.
Primo quidem, quia sic subtraheretur ordo causae et causati a rebus creatis. Quod pertinet ad
impotentiam creantis; ex virtute enim agentis est, quod suo effectui det virtutem agendi. Secun-
do, quia virtutes operativae quae in rebus inveniuntur, frustra essent rebus attributae, si per eas
nihil operarentur. Quinimmo omnes res creatae viderentur quodammodo esse frustra, si propria
operatione destituerentur: cum omnis res sit propter suam operationem;” see also Contra gen-
tiles, III, c. 69, n. 2445 (ed. Marietti, vol. 3, p. 96): “Detrahere ergo perfectioni creaturarum est
detrahere perfectioni divinae virtutis. Sed si nulla creatura habet aliquam actionem ad aliquem ef-
fectum producendum, multum detrahitur perfectioni creaturae: ex abundantia enim perfectionis
est quod perfectionem quam aliquid habet, possit alteri communicare.”

¹⁵ In some passages Aquinas brings both accounts together; see, for example, ST, I, q. 6, a. 1,
corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 66): “Respondeo dicendum quod bonum esse praecipue Deo convenit.
Bonum enim aliquid est, secundum quod est appetibile. Unumquodque autem appetit suam per-
fectionem. Perfectio autem et forma effectus est quaedam similitudo agentis: cum omne agens
agat sibi simile. Unde ipsum agens est appetibile, et habet rationem boni: hoc enim est quod de
ipso appetitur, ut eius similitudo participetur. Cum ergo Deus sit prima causa effectiva omnium,
manifestum est quod sibi competit ratio boni et appetibilis.”



42 DANIEL CONTRERAS

seeks is what Aquinas understands as natural love [amor], from which, again,
natural appetites proceed:

It is evident that whatever tends to a certain end, has, in the first place, an ap-
titude or proportion to that end, for nothing tends to an end that is not pro-
portionate <to itself>; secondly, it is moved to that end; thirdly, it rests in the
end, after having attained it. And this very aptitude or proportion of the ap-
petite to the good is love [amor], which is nothing but complacency in the good;
while movement towards good is desire or concupiscence; and rest in good is
joy or pleasure. Thus, according to this order, love precedes desire, and desire
precedes pleasure.¹⁶

Since love is the aptitude or proportion to the good suited to a thing’s nature,
love is also the first motion of the appetitive power, whether it be the will, a sen-
sible appetite or a natural appetite.¹⁷ To speak of a natural love, then, is to recog-
nize the existence of a natural correspondence between the good that is loved or
desired and the thing that strives after it. This correspondence, when built into
the very being of a creature, belongs to it on account of its very nature, and is
thus a natural love. From this aptitude or proportion there arises in the very na-
ture of the creature an inclination or tendency towards that good, an inclination

¹⁶ ST, I-II, q. 25, a.2, corp. (ed. Leon., vol. 6, p. 184–185): “Manifestum est autem quod omne
quod tendit ad finem aliquem, primo quidem habet aptitudinem seu proportionem ad finem, nihil
enim tendit in finem non proportionatum; secundo, movetur ad finem; tertio, quiescit in fine post
eius consecutionem. Ipsa enim aptitudo sive proportio appetitus ad bonum est amor, qui nihil
aliud est quam complacentia boni; motus autem ad bonum est desiderium vel concupiscentia;
quies autem in bono est gaudium vel delectatio. Et ideo secundum hunc ordinem, amor praecedit
desiderium, et desiderium praecedit delectationem.”

¹⁷ In ST, I-II, q. 26, a. 1 Aquinas distinguishes between three kinds of love, corresponding to
the three kinds of appetite he there (and elsewhere) distinguishes — i.e., natural, sensitive and
rational —, and says that “in each of these appetites, love is the principle of the movement that
tends to the loved end.” See ST, I-II, q. 26, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 6, p. 188): “Respondeo di-
cendum quod amor est aliquid ad appetitum pertinens: cum utriusque obiectum sit bonum. Unde
secundum differentiam appetitus, est differentia amoris. Est enim quidam appetitus non conse-
quens apprehensionem ipsius appetentis, sed alterius: et huiusmodi dicitur appetitus naturalis. Res
enim naturales appetunt quod eis convenit secundum suam naturam, non per apprehensionem
propriam, sed per apprehensionem instituentis naturam, ut in I libro dictum est [I, q. 6, a. 1].
Alius autem est appetitus consequens apprehensionem ipsius appetentis, sed ex necessitate, non
ex iudicio libero. Et talis est appetitus sensitivus in brutis: qui tamen in hominibus aliquid liberta-
tis participat, inquantum obedit rationi. Alius autem est appetitus consequens apprehensionem
appetentis secundum liberum iudicium. Et talis est appetitus rationalis sive intellectivus, qui di-
citur voluntas. In unoquoque autem horum appetituum, amor dicitur illud quod est principium
motus tendentis in finem amatum. In appetitu autem naturali, principium huiusmodi motus est
connaturalitas appetentis ad id in quod tendit, quae dici potest amor naturalis: sicut ipsa conna-
turalitas corporis gravis ad locum medium est per gravitatem, et potest dici amor naturalis. Et
similiter coaptatio appetitus sensitivi, vel voluntatis, ad aliquod bonum, idest ipsa complacentia
boni, dicitur amor sensitivus, vel intellectivus seu rationalis.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 43

that has been placed there by the author of that nature.¹⁸ In other words, both
appetite and love have the good as their object, but love, for Aquinas, refers more
precisely to the correspondence or proportion between the good something de-
sires and the nature of the thing that desires it, while appetite refers rather to
the inclination or tendency that presupposes that proportion.¹⁹ If something
has a natural appetite for the good that perfects its nature, it is only because
there is already, in its nature, a proportion between that good and the type of
thing it is. To speak, then, of a natural love of God means affirming that there
is an inborn aptitude or proportion between all creatures and God as the good
they spontaneously strive after, as their perfection and completion.

2. Omne ens est propter suam operationem

All creatures, then, are endowed with natural appetites that incline them to the
good that is required for them to achieve the kind and degree of perfection
that is proper to their natures. In the case of living beings, this need or drive
for completion is more easily recognizable than in non-living things: all living
creatures are born in a certain state of deficiency, certainly not with regard to the
type of being they are — they can obviously lack nothing of the nature they each
are — but rather with regard to what they can become. They are able, through
their operations, to achieving the state of being where the potentialities encoded
into their very natures are fully and completely actualized; they are capable, in
other words, of becoming mature, developed exemplars of their own species. But
regardless of whether they are living or not, all things act or operate, and thus
manifest a certain basic thrust toward motion. No created thing is merely static
or ‘settled’; they all act precisely in virtue of being inclined by natural appetites
towards certain goods. What is the reason behind this universal drive for action,
behind the need for operating? Why are creatures not already complete from the
outset, simply by being created as God intended them to be?

¹⁸ See ST, I, q. 20, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 252): “Primus enim motus voluntatis, et
cuiuslibet appetitivae virtutis, est amor;” also ST, I, q. 60, a. 1, ad 3 (ed. Leon., vol. 5, p. 98): “Ad
tertium dicendum, quod, sicut cognitio naturalis semper est vera, ita dilectio naturalis semper est
recta: cum amor naturalis nihil aliud sit quam inclinatio naturae indita ab Auctore naturae.”

¹⁹ As Simonin shows, there is a distinct evolution in Aquinas’s thought regarding the psycho-
logical place loves occupies in the actualization of creatures’ potencies. Whereas in the Sentences
love seems to be either the end term of the motion caused by an appetite — i.e., the union pro-
duced by the formatio or informatio of the lover by the loved object — or is simply confused with
desire broadly understood — so that it stands at the beginning of motions alongside desire —,
already in the De veritate Aquinas clearly identifies love as the primal motor of all appetites, as
that which originates the motion of all appetites. See H.-D. Simonin, „Autour de la solution
thomiste du problème de l’amour”, p. 176–198.



44 DANIEL CONTRERAS

Appealing to a much-quoted passage from Aristotle’s De caelo, Aquinas
claims that the underlying fact behind the unyielding drive for action exhib-
ited in creaturely movement is that everything exists for the sake of its opera-
tion.²⁰ Everything that exists has the fundamental ontological perfection that
belongs to it by reason of its specific nature or essence, but despite having the
radical actuality of being [esse], its being is, as Aquinas sometimes phrases it,
narrowed or limited, precisely because it is created.²¹ Because their very being
is received ab alio, all creatures are metaphysically constituted in such a way that
they are necessarily open to receiving other acts not yet possessed.²² Every single
created entity differs from its quiddity or essence by virtue of everything that
befalls to it and that does not pertain to its ratio, first and foremost its very act
of being. This basic metaphysical composition is the ultimate reason behind the
fact that all creatures are radically and thoroughly mutable.²³ To be mutable, as

²⁰ Aquinas refers to this principle — omne ens or omnis res (sometimes omnis substantia) est
propter suam operationem — throughout his entire corpus. In the widely circulated Auctoritates
Aristoteles, the axiom appears differently, though the same truth is adequately conveyed (Les
Auctoritates Aristotelis. Un florilège médiéval. Étude historique et édition critique, ed. J. Hamesse,
[Philosophes Médiévaux, 17], Louvain: Publications Universitaires, 1974, p. 163): “cuiuscum-
que rei est aliqua operatio, illa est finaliter propter ipsam.” The text behind the scholastic axiom
is De caelo et mundo, II, a. 9–10 where Aristotle says [ed. W.K.C. Guthrie, (The Loeb Classical
Library, 338), Cambridge: Harvard University Press, 1939, p. 148–149] that “everything which
has a function exists for the sake of that function [ὧν ἐστὶν ἔργον, ἕνεκα τοῦ ἔργου].”

²¹ See, for example, ST, i, q. 14, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 166), where Aquinas speaks of
the natures of creatures incapable of knowledge as being more narrowed and limited than those
of creatures who are capable of knowledge, i.e., their being too is narrowed or limited, though
less than their nescient counterparts: “Unde manifestum est quod natura rei non cognoscentis est
magis coarctata et limitata: natura autem rerum cognoscentium habet maiorem amplitudinem et
extensionem.”

²² See Super I Sent., d. 3, div. text. (ed. Mandonnet, vol. 1, p. 88): “Sed omnes creaturae habent
esse ex nihilo: quod manifestatur ex earum imperfectione et potentialitate;” also Super I Sent., d. 8,
q. 2, a. 3, exp. text. (ed. Mandonnet, vol. 1, p. 210): “Item esse creaturae est causatum [*acqui-
situm] ab alio, et habet, quantum in se est, potentialitatem et mutabilitatem; sed esse divinum
est causa omnis esse, inmutabiliter permanens.” For a detailed exposition of Aquinas’s reason-
ing behind the idea that all creatures, precisely inasmuch as they are creatures, are permeated
with potentiality and are thus inescapably mutable, see E. Perrier, L’attrait divin. La doctrine
de l ’opération et le gouvernement des créatures chez Thomas d’Aquin, Paris: Parole et Silence, 2019,
p. 162–210.

²³ It is worthwhile mentioning, for the sake of avoiding possible misunderstandings, that to
affirm the radical dependence of all creatures on God, and therefore their intrinsic mutability, in
no way amounts to saying that creatures are for that reason fragile, unaccomplished or drastically
deficient. As a matter of fact, their radical dependence on the power of God is actually the very
reason of their consistency and autonomy, since their participated esse is something they each
possess on their own, as their very own act. For a slightly different view of creaturely being,
with perhaps a stronger emphasis on the vanitas of created being and on creature’s vertibilitas in
nihilo, see Bonaventure, I Sent., proem. (ed. Quaracchi, vol. 1, p. 3): “Profundum creationis est



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 45

Perrier has recently rightly emphasized, is nothing else than being in potency
with respect to the acts that a thing’s entitative composition fundamentally ren-
ders possible.²⁴ In other words, since all creatures are not of themselves the very
act whereby they exist, to become actualized by their actions or operations is
constitutive and distinctive of their very condition as creatures.²⁵

That all creatures are metaphysically constituted in such a way that funda-
mentally renders possible the reception of additional acts that complete and
perfect their being, implies that all creatures are radically capable of becoming,
through their own operations, more perfectly actual than what they already are.
Everything seeks to become further actualized. This process of increasing ac-
tualizations points, in the end, to the fact that all creatures seek to resemble
God by becoming as actualized as they possibly can. All things aspire to the
good — all things, in other words, strive after the perfection their own opera-
tions bring forth — because they, as Aquinas says, participate in God according
to a mode of assimilation or resemblance:²⁶ they all seek to resemble God by be-
coming increasingly more actualized. As Aquinas notes in his Commentary on
the Sentences when asking whether creatures exist for the sake of God’s good-
ness, there is no problem in saying that, besides existing propter bonitatem Dei,
they also exist for the sake of their own operation. The apparent problem with
this last assertion is its apparent incompatibility with affirming that all things
exist for the sake of God’s goodness, because the divine goodness is something
extrinsic to creatures, since it is found formally in God, but their operations
are clearly something of the creatures themselves, intrinsic to them. Thomas
sees no problem in considering both claims to be true, because, as he remarks,
a thing’s operation is the very final perfection in which that thing exists or sub-
sists. A thing’s operation, in other words, is the very same act whereby it exists,
but fully actualized by its own activities. By performing the operations that are
distinctive to its nature, a thing is doing nothing but perfecting and completing
its being precisely inasmuch as it is the specific kind of thing it is. Now, what

vanitas esse creati.” For further references, see D. Castillo, Trascendencia e inmanencia de Dios en
S. Buenaventura, Salamanca: Naturaleza y Gracia — Imprenta del Monasterio de Benedictinas,
1974, p. 48–65; and V. Salas, “Bonaventure on the Vanity of Being. Towards a Metaphysic
of Ecclesiastes,” American Catholic Philosophical Quarterly, vol. 90, n. 4 (2016), p. 635–663. For
a recent reappraisal of Bonaventure’s thought on these matters, see L. Solignac, “La nature
dans la pensée de saint Bonaventure ou la physique du salut,” Revue Thomiste, vol. 122 (2022),
p. 297–325.

²⁴ See E. Perrier, L’attrait divin, p. 183.
²⁵ See E. Perrier, L’attrait divin, p. 86.
²⁶ See ST, I, q. 6, a. 4, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 70): “A primo igitur per suam essentiam ente et

bono, unumquodque potest dici bonum et ens, inquantum participat ipsum per modum cuiusdam
assimilationis, licet remote et deficienter, ut ex superioribus patet. Sic ergo unumquodque dicitur
bonum bonitate divina, sicut primo principio exemplari, effectivo et finali totius bonitatis.”



46 DANIEL CONTRERAS

a thing is, is that which God intended it to be, not in a merely static fashion,
but precisely inasmuch as God endowed it with natural appetites and the re-
quired faculties whereby it can achieve the good toward which those appetites
naturally incline it. This means, then, that achieving its perfection by means
of its operation is for every creature nothing else than approaching as much as
it possibly can the perfection of being that makes it not only exist as the kind
of thing it is, but also, and just as fundamentally, to intensify its actuality by
its own activity. The more actualized a thing is by means of its operation, the
more it resembles the divine goodness that it naturally strives to imitate by seek-
ing its own perfection. As Thomas boldly states, it is the very same to say that
a thing exists for the sake of its operation as to say it exists for the sake of the
divine goodness.²⁷

This means, then, that all creatures are metaphysically equipped to perform
the kinds of operations that will bring their being to the highest possible degree
of actuality, according in each case to their particular mode of being or essence.
If all creatures act because they are metaphysically open to the reception of fur-
ther acts that complete their being, and thus establish in them a more perfect
resemblance of God — who is the unrestricted and unparticipated actuality of
being — then the very God who so created them has endowed them not only
with their very own act of being, but also with all that is necessary to perform the
operations whereby they can achieve that further perfection and completion.²⁸
It should be no surprise, then, that Aquinas considers a creature’s operation as
its final or definitive perfection, or — said another way — that the good of any
creature consists precisely in its operation.²⁹ All creatures are in need of perfec-
tion or completion, and so they all have God-given natural appetites whereby
they are inclined to act in order to attain the good that is proportionate or suited
to their natures. That the act or operation they perform is their good as creatures
means, then, that it is in and through their operations that creatures acquire the

²⁷ See Super II Sent., d. 1, q. 2, a. 2, ad 2 (ed. Mandonnet, vol. 2, p. 48): “Ad secundum dicen-
dum, quod ipsa operatio est ultima perfectio in qua res existit: habitus enim et potentia imperfec-
tionem dicunt: et ideo idem est rei esse propter suam operationem et propter divinam bonitatem,
ad quam maxime accedit secundum quod maxime est in actu perfecto.”

²⁸ See ST, I, q. 94, a. 3, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 416): “Respondeo dicendum quod naturali
ordine perfectum praecedit imperfectum, sicut et actus potentiam: quia ea quae sunt in poten-
tia, non reducuntur ad actum nisi per aliquod ens actu. Et quia res primitus a Deo institutae
sunt, non solum ut in seipsis essent, sed etiam ut essent aliorum principia; ideo productae sunt
in statu perfecto, in quo possent esse principia aliorum.”

²⁹ See Contra gentiles, III, c. 113, n. 2869 (ed. Marietti, vol. 3, p. 172): “Omnis enim res prop-
ter suam operationem esse videtur: operatio enim est ultima perfectio rei;” and In Ethic., I, l. 10
(ed. Leon., vol. 47/1, p. 35, l. 24–26): “Cuiuslibet enim rei habentis propriam operationem, bo-
num suum et hoc quod bene est ei consistit in eius operatione.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 47

completion they strive after. It is through its operations that a creature is able
to resemble God more perfectly.

2.1. Non propter hoc amat natura, quia suum est, sed quia bonum est
The notion in Aquinas’s metaphysics that picks up both the grounding actuality
of being and the added richness or plenitude that is acquired through operation,
is the notion of the good.³⁰ Things are good by virtue of being in act. This means
that creatures are good, firstly, already as they are — inasmuch as they possess
the fundamental actuality of being — but they can also intensify their goodness
by means of the operations they perform. These operations complete and perfect
their being by further actualizing it. All creatures seek and love their good, but
that does not mean that nature’s goal or, in Aquinas’s language, intentio, rests
or settles on the fact that it is their good, but rather simply on the fact that it is
good : what moves creatures is not primarily and formally the fact that the good
they are seeking is their good, but rather the sheer fact that it is good. If the
thing they pursue is a good that they naturally seek — i.e., a good to which they
have a natural inclination — then that good necessarily has to be their good,
a good to them, but they strive after it not because it is their good, but simply
because it is good.³¹

If creatures somehow formally desired their good not because it is good, but
rather because it is theirs, then it would follow that the natural love that God has
inscribed in their natures for the good suited to them, and which moves them
to operate in the first place, would be ordered to something that, in reality, is in-
capable of driving them to operate. What sets the entire activity of a creature in
motion, and what everything strives after in all of its actions, is simply the good,
i.e., the actuality or perfection that is naturally proportionate or commensurate
to what each thing is in its own nature, and which, therefore, perfects and com-
pletes it. If creatures desired the good they seek under the formality of ‘being
possessed by them’, of being ‘their’ good, then what they would be desiring is
not actually the good, but rather a certain state or condition that is consequent
upon the attainment of the good. But if that were the case, if that were what

³⁰ See, for example, ST, I, q. 22, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 263): “In rebus autem invenitur
bonum, non solum quantum ad substantiam rerum, sed etiam quantum ad ordinem earum in
finem.”

³¹ See Super II Sent., d. 3, q. 4, ad 2 (ed. Mandonnet, vol. 2, p. 127): “Ad secundum dicendum,
quod natura in se curva dicitur, quia semper diligit bonum suum. Non tamen oportet quod in
hoc quiescat intentio quod suum est, sed in hoc quod bonum est: nisi enim sibi esset bonum
aliquo modo, vel secundum veritatem, vel secundum apparentiam, nunquam ipsum amaret. Non
tamen propter hoc amat quia suum est, sed quia bonum est: bonum enim est per se obiectum
voluntatis.”



48 DANIEL CONTRERAS

creatures were actually seeking, then they would not even operate at all, because
the only thing that is capable of moving them to act — i.e., the only thing that
can truly act as a final cause — is the good or actuality that perfects something
else’s nature. To desire the good under the formality of ‘being possessed by the
agent’ would be to desire the possession of something without actually desiring
the thing the possession of which would satisfy the creature’s longing. If anything
moves at all in any way whatsoever, that can only happen if what sets the thing
in motion is the good, i.e., something distinct from the agent itself and which
possesses a perfection or actuality that the creature pursues as its completion
and perfection.

Besides being entirely ineffective, a natural love that would incline a creature
to the good solely under the formality of its possession, would be fundamen-
tally disordered, for it would incline the creature to pursue the good not for its
intrinsic actuality and perfection, but rather purely as it relates to them, as it is
their good. That this would be a disorder is clearly seen if one pays attention
to the fact — already mentioned, but explained in more detail below —that,
by performing their operations, all creatures are ultimately striving after a more
perfect resemblance of God, inasmuch as they are seeking as much actuality as
they are capable of attaining. If creatures acted solely for the sake of possessing
some good as theirs — i.e., if that were actually the formality under which they
operated — then they would be seeking not the likeness of God, but rather their
own satisfaction or gratification on the occasion of striving after some good, even
if that good is, ultimately, the divine good. The entire created universe, then,
would not be seeking in its various operations the likeness of God, the commu-
nication and participation of the divine goodness in all of creation, but rather
their own individual, self-centered, enclosed fulfilment.

In one of the texts that scholars have most often quoted in the contemporary
debates concerning the problem of love, Aquinas considers that the view that
holds that angels, by a purely natural love, love themselves more than God, is
manifestly false, for such a view would imply that angels — and by extension
all other creatures — would be endowed with a natural desire that would be, of
itself, perverse or disordered:

The falsity of this opinion [i.e., that the angel, with a natural love, loves itself
more than God] is clearly manifested if one considers that to which a thing
is naturally moved in the natural order of things, for the natural inclination of
those things which lack reason reveals the natural inclination in a will of in-
tellectual nature. In natural things, indeed, everything which, according to its
nature, belongs to another <precisely> in that which it is, is principally and more
strongly inclined to that other to which it belongs, than towards itself. This nat-
ural inclination is made plain by those things that are moved according to nature



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 49

[naturaliter aguntur], for, as <Aristotle> says in Physics ii, 199a10, “anything that
is moved naturally has a natural capacity to be thus moved” [...]. Consequently,
since God is the universal good, and under this good both man and angel and all
creatures are comprised — because every creature naturally belongs to God in
that which each of them is [secundum id quod est] — it follows that angel and man
alike, with a natural love, love God more than themselves and with a greater love.
Otherwise, if either of them naturally loved themselves more than God, it would
follow that natural love would be perverse, and that it would not be perfected but
destroyed by charity.³²

That angels, as all other creatures, belong to God precisely in that which they
are [alterius sunt secundum naturam quod ipsi sunt] is just another way of express-
ing the radically creaturely character of their being. All things belong to God
because all things receive their very being from God, and are preserved in being
only by the continuous will of God, who desires them to be. If all things that in
their very nature belong to another seek primarily and more strongly the good of
that to which they belong, and if all creatures belong in the most radical aspect
of their reality to God — i.e., in their very being — then all creatures naturally
and primarily seek God Himself — i.e., all creatures love God more than them-
selves — and this by a love that is natural and metaphysically grounded in what
they are as creatures.

2.2. Appetendo proprias perfectiones, appetunt ipsum Deum
By performing the operations that direct them towards the goods to which
they are naturally inclined, creatures are always seeking their own perfection.

³² ST, I, q. 60, a. 5, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 104): “Sed falsitas huius opinionis [i.e., quod
angelus naturali dilectione plus diligit se quam Deum] manifeste apparet, si quis in rebus natura-
libus consideret ad quid res naturaliter moveatur: inclinatio enim naturalis in his quae sunt sine
ratione, demonstrat inclinationem naturalem in voluntate intellectualis naturae. Unumquodque
autem in rebus naturalibus, quod secundum naturam hoc ipsum quod est, alterius est, principa-
lius et magis inclinatur in id cuius est, quam in seipsum. Et haec inclinatio naturalis demonstratur
ex his quae naturaliter aguntur: quia »unumquodque, sicut agitur naturaliter, sic aptum natum
est agi,« ut dicitur in II Physic. <199a10> [...] Quia igitur bonum universale est ipse Deus, et sub
hoc bono continetur etiam angelus et homo et omnis creatura, quia omnis creatura naturaliter,
secundum id quod est, Dei est; sequitur quod naturali dilectione etiam angelus et homo plus et
principalius diligat Deum quam seipsum. Alioquin, si naturaliter plus seipsum diligeret quam
Deum, sequeretur quod naturalis dilectio esset perversa; et quod non perficeretur per caritatem,
sed destrueretur.” On the impossibility of natural love being perverse, see Quodlibet I, q. 4, a. 3
[8], corp. (ed. Leon, vol. 25/2, p. 188, l. 50–57): “Dilectio enim naturalis est quaedam naturalis
inclinatio indita naturae a Deo; <a Deo> nichil autem est perversum; impossibile est ergo quod
aliqua naturalis inclinatio vel dilectio sit perversa; perversa autem dilecto est ut aliquis dilectione
amicicie diligat plus se quam Deum; non potest ergo talis dilectio esse naturalis.” For a closer
examination of the passage from the Summa, see T. Osborne, Love of Self and Love of God in
Thirteenth-Century Ethics, p. 78–80.



50 DANIEL CONTRERAS

When they so act, they formally seek the good they pursue as good, because it is
good, and not primarily as being theirs, as if what they fundamentally desired
was their own subjective possession of it. As we just mentioned, by perform-
ing their operations, creatures are also ultimately striving after a more finalized
resemblance of God, because they are seeking as much actuality as they are capa-
ble of attaining. This means, as the previous paragraph noted, that all creatures
naturally and primarily strive after God Himself. But how could this be? How
could it be that creatures primarily and more fundamentally strive after God
if what they naturally desire is their completion or perfection? Or, put differ-
ently, what does it actually mean to strive after God?

In various contexts, all throughout his literary production, Aquinas has no
qualms about unambiguously saying that for creatures to seek their own perfec-
tion, is also, and more fundamentally, to seek God Himself — each, of course,
in the manner proper to its nature.³³ Some creatures, indeed, seek God because
they know him and are capable of actively and freely directing their operations
towards him; this is what rational creatures do. Others do not know God Him-
self, but only certain participations of His goodness, and so it is in their pursuit
of those participations that they are said to ultimately seek God; this is what
non-rational animals do. Other creatures, finally, entirely lack knowledge and
so they are said to seek God only because, as Aquinas notes, “they are inclined
to their ends by a superior being endowed with knowledge”.³⁴

In the text just quoted above in extenso from S.Th., I , q. 60, a. 5, as well as in
a passage from Quodlibet I cited earlier, Aquinas says that it is easier for us to
understand what natural inclinations are in general if we consider first the nat-
ural inclinations of those things that entirely lack knowledge. In light of what
we have just seen about natural appetites and the underlying metaphysics of
creaturely operation, this should by now come as no surprise: creatures that are
deprived of knowledge can be directed towards their ends only by a superior

³³ Of the various places where Aquinas expounds this doctrine, see, just as a mere sample,
Super II Sent., d. 1, q. 2, a. 2, corp. (ed. Mandonnet, vol. 2, p. 48): “Et ideo singulari modo
Deus est finis in quem tendit creatura rationalis praeter modum communem quo tendit in ipsum
omnis creatura, inquantum scilicet omnis creatura desiderat aliquod bonum, quod est similitudo
quaedam divinae bonitatis. Et ex hoc patet quod in omni bono summum bonum desideratur;”
and the text quoted above from ST, I, q. 44, a. 4, ad 3 (ed. Leon., vol. 4, p. 462).

³⁴ See ST, I, q. 6, a. 1, ad 2 (ed. Leon., vol. 4, p. 66): “Ad secundum dicendum quod om-
nia, appetendo proprias perfectiones, appetunt ipsum Deum, inquantum perfectiones omnium
rerum sunt quaedam similitudines divini esse, ut ex dictis patet. Et sic eorum quae Deum ap-
petunt, quaedam cognoscunt ipsum secundum seipsum: quod est proprium creaturae rationalis.
Quaedam vero cognoscunt aliquas participationes suae bonitatis, quod etiam extenditur usque ad
cognitionem sensibilem. Quaedam vero appetitum naturalem habent absque cognitione, utpote
inclinata ad suos fines ab alio superiori cognoscente.” The text from Quodlibet I, q. 4, a. 3 [8],
resp. [ed. Leon, vol. 25/2, p. 188, ll. 62–66] quoted above says just as much.



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 51

being that does in fact have knowledge, i.e., God, because only God can in-
scribe in their very natures the inclinations whereby they perform their specific
operations. Now, directing creatures towards their ends, though more easily rec-
ognizable in the case of creatures that lack knowledge, is not a rare exception
God brings about within the created order, but is rather a universal law of all of
creation: all things are directed towards the ends God has set for them as their
completion or perfection. Everything is directed towards the good God wants it
to attain, but always and necessarily in the manner suited to its nature. The cru-
cial truth at play here, however, is that even this very nature that requires from
the creature a specific mode of striving after its good, is a nature God Himself
has created. This means, then, that the perfections that creatures seek, the good
they strive after, is the good God wants them to possess as their completion, the
good God wants them to acquire in their very nature.

As Aquinas frequently notes, something can be good only to the extent that
it participates in a limited manner in God’s goodness. This is just another way of
saying that things are good to the extent that they are. If every creature strives
after the good proportionate to its nature because it is good, and if anything that
is good is good only to the extent that it participates to some degree in the di-
vine goodness, then this means that what all creatures are naturally pursuing in
their operations is the very God whose finite resemblance they find in the crea-
ture that is for them the good to which they are naturally inclined.³⁵ The good
intended by natural inclinations is a participated likeness of the unique cause
of all goodness, so even if creatures are incapable of knowing that resemblance
and strive after it only in the manner of animals, plants or inanimate objects,
and even if we, humans, who are capable of that knowledge, are unaware of it
or simply decide to deliberately ignore it, it nonetheless remains necessary that

³⁵ See ST, I, q. 44, a. 4, ad 3 (ed. Leon., vol. 4, p. 462): “Ad tertium dicendum quod omnia ap-
petunt Deum ut finem, appetendo quodcumque bonum, sive appetitu intelligibili, sive sensibili,
sive naturali, qui est sine cognitione: quia nihil habet rationem boni et appetibilis, nisi secundum
quod participat Dei similitudinem.” To say that something has the ratio boni et appetibilis to the
extent that it participates in the likeness of God, is no contradiction to what Aquinas says in ST,
I, q. 5, a. 1, where he explains that the ratio boni consists in being desirable [appetibile] and that
something is appetibile only to the extent that it is perfect, i.e., only to the extent that it is in
act. That this entails no contradiction at all can be easily seen if one keeps in mind that creatures
are only to the extent that they are finite resemblances of the divine being. In other words, to
the extent that creatures participate in the likeness of God, to that extent they both are and are
good. See ST, I, q. 5, a. 1, resp. (ed. Leon, vol. 4, p. 56): “Ratio enim boni in hoc consistit, quod
aliquid sit appetibile: unde Philosophus, in I Ethic. [1094a3], dicit quod bonum »est quod omnia
appetunt.« Manifestum est autem quod unumquodque est appetibile secundum quod est perfec-
tum: nam omnia appetunt suam perfectionem. Intantum est autem perfectum unumquodque,
inquantum est actu: unde manifestum est quod intantum est aliquid bonum, inquantum est ens:
esse enim est actualitas omnis rei, ut ex superioribus patet.”



52 DANIEL CONTRERAS

the ultimate reason that lies behind any creaturely operation can only be the
desire to attain that good because it is a likeness of God.

As we have seen already above, Aquinas thinks that it is the very same thing to
say that something exists for the sake of its operation and to say it exists for the
sake of the divine goodness.³⁶ Now, even if in our understanding of creaturely
movement it is truly equivalent to say one or the other, it is nonetheless not
irrelevant to recognize which of these two comes first in the order of causality.
To say that creatures exist for the sake of their operation is to say that they
are perfected and completed through the goods they attain by means of their
actions, but this can only be the case if the goods they attain and to which
they are naturally inclined are precisely the goods God intends them to have.
In other words, it is because creatures seek the divine likeness that they tend
towards their own good and not the other way around.³⁷ The causal meaning
of this ‘because’ is twofold, referring to both the formal and final cause: on the
one hand, as we have seen, creatures formally seek the good they strive after
simply as being good, because it is good. This is the case because what they are
ultimately striving after is the divine likeness found in everything that exists.
What ultimately moves all creatures to operate is the divine resemblance that
each creatures embodies simply on account of participating in the actuality of
being, even if the good so pursued is not correspondingly conceptualized, and
even if the agent is not even capable in the first place of having that knowledge.
On the other hand, creatures tend towards their good and perform all their
operations for the sake of the divine likeness found in that good. The divine
good, in other words, is also the final cause of all creaturely movement. As he
sums it up in his discussion of grace, every particular thing loves its own good
because of the common good of the universe, which is God.³⁸

³⁶ See the text above from II Sent., d. 1, q. 2, a. 2, ad 2. In the Summa contra gentiles he says that
it makes no difference [non est autem differentia sive hoc sive illud dicatur] whether one says that in
acting creatures desire the likeness of God or that they desire their own operation [Contra gentiles,
III, c. 24, n. 2051 (ed. Marietti, vol. 3, p. 31)]: “Planum igitur fit quod ea etiam quae cognitione
carent, possunt operari propter finem; et appetere bonum naturali appetitu et appetere divinam
similitudinem; et propriam operationem. Non est autem differentia sive hoc sive illud dicatur.”

³⁷ See Contra gentiles, III, c. 24, n. 2051 (ed. Marietti, vol. 3, p. 31): “Propter hoc igitur tendit
[unumquodque] in propium bonum, quia tendit in divinam similitudinem, et non e converso.
Unde patet quod omnia appetunt divinam similitudinem quasi ultimum finem.”

³⁸ See ST, I-II, q. 109, a. 3, corp. (ed. Leon., vol. 7, p. 295): “Unde etiam naturali appetitu vel
amore unaquaeque res particularis amat bonum suum propter bonum commune totius universi,
quod est Deus.” Aquinas is fond of saying that the order exhibited in the operations of creatures,
whereby some operate in pursuit of the good found in others, is necessarily subordinated to the
more fundamental order of the entire universe towards God: God is the bonum commune totius
universi et omnium partium eius. One can speak, for that reason, of a twofold good of order found
in the universe: one corresponds to the order that all the parts of the universe have between them-



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 53

Now, besides the fundamental truth that all things attain their perfection,
and are thus more thoroughly assimilated to God by means of their distinc-
tive operations, one also finds in Aquinas’s writings a rather neglected aspect
of his understanding of creaturely activity and divine resemblance. All things
perform their operations not only because through them they acquire a more
perfected degree of actuality, but also because in and through operating they
somehow imitate God’s own beatitude, which also consists in operating. While
addressing the nature of virtues as operative habits, Aquinas replies to an ob-
jection that holds that virtues cannot be ordered toward operations, because, as
Augustine said, virtues dispose us towards God Himself and not towards our
own operations.³⁹ Aquinas replies that there is, again, no problem in making
both claims — i.e., that virtues dispose us towards our own operations and that
they also dispose us towards God — because in God Himself his operation is
his very substance, so that we are allowed to say that we are all the more assim-
ilated to God the more we act or operate. In other words, we strive after the
divine similitude not only because we pursue goods that are themselves resem-
blances of the divine goodness, but also already by the fact that we operate. It
is no surprise that our own happiness consists in an operation, in something we
perform, because we are most greatly conformed to God precisely by operating,
for God’s own happiness is his operation.⁴⁰

selves, and the other one, more fundamental, to the order of the entire universe as it relates to
God. But God desires both orders, i.e., God wants the order of all the parts of the universe be-
tween themselves, so that, in creating them, He wants the good of each creature as its own good.
See, among various texts: Contra gentiles, I, c. 78, n. 663 (ed. Marietti, vol. 2, p. 91): “Secundum
Philosophum in IX Metaph. [1075a 11–15], duplex bonum ordinis invenitur in universo: unum
quidem secundum quod totum universum ordinatur ad id quod est extra universum, sicut exer-
citus ordinatur ad ducem; aliud secundum quod partes universi ordinantur ad invicem, sicut et
partes exercitus. Secundus autem ordo est propter primum. Deus autem, ex hoc quod vult se ut
finis est, vult alia quae ordinantur in ipsum ut in finem, sicut probatum est [c. 75]. Vult igitur bo-
num ordinis totius universi in ipsum, et bonum ordinis universi secundum partes suas ad invicem.
Bonum autem ordinis consurgit ex singulis bonis. Vult igitur etiam singula bona;” and Quodlibet
I, q. 4, a. 3 [8], corp. (ed. Leon, vol. 25/2, p. 188–189, l. 75–82]: “Manifestum est autem quod
Deus est bonum commune totius universi et omnium partium eius; unde quaelibet creatura suo
modo naturaliter plus amat Deum quam se ipsam, insensibilia quidem naturaliter, bruto vero
animalia sensitive, creatura vero rationalis per intellectualem amorem, qui dilectio dicitur.”

³⁹ See ST, I-II, q. 55, a. 2, arg. 3 (ed. Leon., vol. 6, p. 351): “Praeterea, Philosophus dicit, in
VII Physic., quod »virtus est dispositio perfecti ad optimum.« Optimum autem ad quod hominem
oportet disponi per virtutem, est ipse Deus, ut probat Augustinus in libro II De moribus Ecclesiae;
ad quem disponitur anima per assimilationem ad ipsum. Ergo videtur quod virtus dicatur qualitas
quaedam animae in ordine ad Deum, tanquam assimilativa ad ipsum: non autem in ordine ad
operationem. Non igitur est habitus operativus.”

⁴⁰ See ST, I-II, q. 55, a. 2, ad 3 (ed. Leon., vol. 6, p. 351): “Ad tertium dicendum quod, cum Dei
substantia sit eius actio, summa assimilatio hominis ad Deum est secundum aliquam operationem.



54 DANIEL CONTRERAS

3. Beatitudo significat bonum perfectum
intellectualis naturae

All things seek their own perfection by performing the kinds of operations they
are suited to execute precisely by reason of being just the type of thing they are.
They have all been endowed with natural appetites that incline them to perform
those operations, because all things have been created by God so as to attain the
kind or degree of divine resemblance that is appropriate to them. In the partic-
ular case of intellectual creatures, they do not only seek God by seeking their
own perfections, but, precisely because of their intellectuality, are able to strive
after God Himself, to possess God and be united to Him. This means that
the specifically intellectual operation — i.e., the operatio propter quam intellec-
tual creatures are — allows them to actively know God, and as a result of that
knowledge, to be able to freely love Him. Intellectual creatures, in other words,
can transform their natural love of God into an elicited love of God. Their happi-
ness, then, as intellectual creatures — i.e., our happiness as rational creatures —
lies in correctly performing this specific type of operation only we can execute:
the knowledge and free love of God.⁴¹

In order to understand the particularities of human activity and how we are
called, through our operations, to make out of our natural love of God one that
is elicited — and how this very call opens up the possibility of positing our-
selves, and not God, as the end of all of our actions — we will first examine
Aquinas’s understanding of the nature of intellectuality and the openness of in-
tellectual creatures to the knowledge of all being. By virtue of being open to
the knowledge of all being, intellectual creatures are spontaneously moved to seek
knowledge of the cause of all things, including, of course, of their very own exis-
tence. This inescapable intellectual dynamism leads us humans to attain a certain
natural knowledge of God, albeit vague and not theoretically elaborated. From
this natural knowledge of God arises in us a certain — as Aquinas calls it —
indeterminate love of God, which constitutes the very first step in the specif-
ically human task of developing and nurturing an elicited love of God. Given

Unde, sicut supra dictum est, felicitas sive beatitudo, per quam homo maxime Deo conformatur,
quae est finis humanae vitae, in operatione consistit.”

⁴¹ See ST, I, q. 26, a. 2, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 302): “Respondeo dicendum quod beati-
tudo, sicut dictum est, significat bonum perfectum intellectualis naturae. Et inde est quod, sicut
unaquaeque res appetit suam perfectionem, ita et intellectualis natura naturaliter appetit esse bea-
ta. Id autem quod est perfectissimum in qualibet intellectuali natura, est intellectualis operatio,
secundum quam capit quodammodo omnia. Unde cuiuslibet intellectualis naturae creatae bea-
titudo consistit in intelligendo. In Deo autem non est aliud esse et intelligere secundum rem,
sed tantum secundum intelligentiae rationem. Attribuenda ergo est Deo beatitudo secundum
intellectum, sicut et aliis beatis, qui per assimilationem ad beatitudinem ipsius, beati dicuntur.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 55

our rational nature, the perfection of the properly human manner of seeking our
good requires, then, that we freely and explicitly direct our actions to God.⁴²

3.1. Ex hoc autem quod substantia aliqua est intellectualis, comprehensiva
est totius entis

To be an intellect, or to be endowed with an intellectual nature, is nothing but
to be fundamentally open to the knowledge of all things inasmuch as they are,
since knowledge, as Aquinas says, has of itself a certain infinity that can extend
to all things.⁴³ All potencies are by definition ordered to a specific kind of act,
the type of act which actualizes them. That act, in turn, is itself specified by the
object to which it is naturally ordered, such that the nature of both the act and
the potency hinge ultimately on the kind of object they attain. But in this ob-
ject — and this is the crucial distinction — there are two basic aspects to be
considered, a material and a formal one. The distinction between these two as-
pects points to how the object relates to the corresponding potency (through its
acts): materially, or on the side of the realities attained by the potency, many
different things, of varied natures, can fall under its scope, but, formally speak-
ing, all those things are related to the potency and are therefore capable of being

⁴² On the need for human happiness to move from a natural love of God to an elicited love
of God, see J. Molinero, Elegir a Dios, tarea del hombre. Tránsito del amor natural al amor elícito
a Dios según santo Tomás, Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra, 1979.

⁴³ See ST, I, q. 54, a. 2, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 45): “Secunda autem actio [quae manet
in ipso agente] de sui ratione habet infinitatem, vel simpliciter, vel secundum quid. Simpliciter
quidem, sicut intelligere, cuius obiectum est verum, et velle, cuius obiectum est bonum, quorum
utrumque convertitur cum ente; et ita intelligere et velle, quantum est de se, habent se ad om-
nia; et utrumque recipit speciem ab obiecto. Secundum quid autem infinitum est sentire, quod
se habet ad omnia sensibilia, sicut visus ad omnia visibilia. Esse autem cuiuslibet creaturae est
determinatum ad unum secundum genus et speciem: esse autem solius Dei est simpliciter infi-
nitum, in se omnia comprehendens, ut dicit Dionysius, v cap. De divinis nominibus [Dionysiaca,
vol. 1, p. 333–334]. Unde solum esse divinum est suum intelligere et suum velle.” See also Contra
gentiles, II, c. 98, n. 1836 (ed. Marietti, vol. 2, p. 270): “Ex hoc autem quod substantia aliqua est
intellectualis, comprehensiva est totius entis.” For Aquinas’s understanding of what it means to be
an intellect and every intellect’s natural openness to the knowledge of being, see J. Sánchez Ruiz,
“La conoscenza dell’essere e la infinitezza dell’intelletto umano secondo S. Tommaso d’Aquino,”
Divus Thomas, vol. 59 (1956), p. 143–169; F. Canals Vidal, “El lumen intellectus agentis en la
ontología del conocimiento de santo Tomás,” in F. Canals Vidal, Cuestiones de fundamentación,
Barcelona: Publicacions i Edicions Universitat de Barcelona, 1981, p. 11–40; F. Canals Vidal,
“Sobre el punto de partida y el fundamento de la metafísica,” in F. Canals Vidal, Cuestiones de
fundamentación, Barcelona: Publicacions i Edicions Universitat de Barcelona, 1981, p. 79–164;
Y. Floucat, L’intime fécondité de l ’intelligence. Le verbe mental selon saint Thomas d’Aquin, Paris:
Pierre Téqui, 2001; and T. Cory, “Knowing as Being? A Metaphysical Reading of the Identity
of Intellect and Intelligibles in Aquinas,” American Catholic Philosophical Quarterly, vol. 91, n. 3
(2017), p. 333–351.



56 DANIEL CONTRERAS

grasped by it, because they all share in one, unique aspect to which that potency
is naturally ordered. In the case of the human intellect, the formal object is that
which constitutes the very root or cause of any object’s intelligibility, that is,
that which renders something capable of being intellectually known at all. It is,
in other words, that which makes an object able to relate to the intellect in the
first place, and it constitutes the perspective or ratio under which the intellect
conceptualizes everything that it knows. This role is unsurprisingly reserved to
being, to which our intellect is naturally and fundamentally ordered, because
nothing can be intentionally assimilated and received by the intellect unless it
somehow is, or, as Aquinas states it numerous times, unless it is in act.⁴⁴ To
be an intellect simply is to be ordered and open to knowing being in just this
universal, unrestricted manner. The human intellect, even if the lowest in the
genus intelligibilium, is fundamentally constituted by this openness to all being,
without any restrictions.⁴⁵

The human intellect is naturally open to the knowledge of all being because
our agent intellect already possesses in itself the intellectual actuality whereby
it can render all other things actually intelligible, since it is, as Aquinas says,
nothing but “a certain participated likeness of the uncreated light, in which the
eternal reasons are contained”.⁴⁶ In the various places where Aquinas refers to
the light of the agent intellect in these terms, he does not usually flesh out in
detail what this participation in the eternal reasons is or entails. The relevant
picture can be sketched out, however, from other parts of his works. In the
uncreated divine light, the ideas or eternal reasons of all things are not only
contained in the utter simplicity of God, but are also actually intelligible and

⁴⁴ See, among many references to this fundamental principle, ST, I, q. 16, a. 3, corp. (ed. Leon.,
vol. 4, p. 210): “Unumquodque autem inquantum habet de esse, intantum est cognoscibile. Et
propter hoc dicitur in III De anima [431b 20–22] quod »anima est quodammodo omnia« secun-
dum sensum et intellectum;” and ST, I, q. 87, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 355): “Respondeo
dicendum quod unumquodque cognoscibile est secundum quod est in actu, et non secundum
quod est in potentia, ut dicitur in IX Metaphysicae [1051a 29–31]: sic enim aliquid est ens et
verum, quod sub cognitione cadit, prout actu est.”

⁴⁵ On Aquinas’s understanding of the so-called “genus of intelligibles” and, more broadly, on
the idea of a metaphysical genus, see G. Doolan, “Aquinas on Substance as a Metaphysical
Genus,” The Science of Being as Being. Metaphysical Investigations, ed. G. Doolan, Washington:
The Catholic University of America Press, 2011, p. 99–128; G. Doolan, “Aquinas on the Meta-
physician’s vs. the Logician’s Categories,” Quaestiones Disputatae, vol. 4, n. 2 (2014), p. 133–155;
and B. Carl, “Human Intellectual Potency and the Genus of Intelligibles. A Response to Therese
Cory’s Aquinas on Human Self-Knowledge,” Consciousness and Self-Knowledge in Medieval Philos-
ophy, ed. G. Klima, A. Hall, (Proceedings of the Society for Medieval Logic and Metaphysics,
14), Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2018, p. 21–32.

⁴⁶ See ST, I, q. 84, a. 5, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 322): “Ipsum enim lumen intellectuale
quod est in nobis, nihil est aliud quam quaedam participata similitudo luminis increati, in quo
continentur rationes aeternae.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 57

actually understood. In the one, simple, undivided act of divine intellection,
God both understands Himself as well as all the finite, limited ways in which
His divine perfection might be participated by all possible creatures.⁴⁷ At the
opposite end of the order or genus of intelligible things, human beings stand in
sheer potentiality of becoming actually intelligible and understood. Our potency
for intelligibility is actualized only when our possible intellects are informed by
an intelligible species that is abstracted by the activity of the agent intellect.⁴⁸
Even if Aquinas regularly compares the human intellect to what prime matter is
in the order of being,⁴⁹ the agent intellect remains a fundamentally active power
or virtus that renders actually intelligible what is only potentially so — i.e., it
renders it immaterial.⁵⁰ Aquinas refers to the agent intellect as the very act or
actuality of the intelligibles it knows, since it is itself what causes their actual

⁴⁷ See ST, I, q. 15, a. 2, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 202): “Ipse [Deus] enim essentiam suam
perfecte cognoscit: unde cognoscit eam secundum omnem modum quo cognoscibilis est. Potest
autem cognosci non solum secundum quod in se est, sed secundum quod est participabilis se-
cundum aliquem modum similitudinis a creaturis. Unaquaeque autem creatura habet propriam
speciem, secundum quod aliquo modo participat divinae essentiae similitudinem. Sic igitur in-
quantum Deus cognoscit suam essentiam ut sic imitabilem a tali creatura, cognoscit eam ut pro-
priam rationem et ideam huius creaturae.”

⁴⁸ See Contra gentiles, II, c. 77, n. 1581 (ed. Marietti, vol. 2, p. 226): “Habet enim anima in-
tellectiva aliquid in actu ad quod phantasma est in potentia et ad aliquid est in potentia quod
in phantasmatibus actu invenitur. Habet enim substantia animae humanae immaterialitatem, et,
sicut ex dictis patet [II, c. 68], ex hoc habet naturam intellectualem: quia omnis substantia imma-
terialis est huiusmodi. Ex hoc autem nondum habet quod assimiletur huic vel illi rei determinate,
quod requiritur ad hoc quod anima nostra hanc vel illam rem determinate cognoscat: omnis enim
cognitio fit secundum similitudinem cogniti in cognoscente. Remanet igitur ipsa anima intellec-
tiva in potentia ad determinatas similitudines rerum cognoscibilium a nobis, quae sunt naturae
rerum sensibilium.”

⁴⁹ See, for example, De veritate, q. 8, a. 6, corp. (ed. Leon., vol. 22/2, p. 238, l. 143–158):
“Sciendum est igitur [quod] nihil prohibet esse aliquid actu unum et in potentia alterum, sicut
corpus diaphanum est actu quidem corpus sed potentia coloratum; et similiter possibile est esse
aliquod actu ens quod in genere intelligibilium est potentia tantum. Sicut enim est gradus actus
et potentiae in entibus, quod aliquid est potentia tantum ut materia prima, aliquid actu tantum ut
Deus, aliquid actu et potentia ut omnia intermedia, sic est in genere intelligibilium aliquid ut actu
tantum, scilicet essentia divina, aliquid ut potentia tantum, ut intellectus possibilis, quod hoc
modo se habet in ordine intelligibilium sicut materia prima in ordine sensibilium, sicut dicit
Commentator in III De anima [ed. Crawford, p. 387–413];” and also De veritate, q. 10, a. 8
(ed. Leon., vol. 22/2, p. 322, l. 261–269]: “sicut enim materia prima est in potentia ad omnes
formas sensibiles, ita et intellectus possibilis noster ad omnes formas intelligibiles. Unde in ordine
intelligibilium <anima nostra> est sicut potentia pura ut materia in ordine sensibilium; et ideo,
sicut materia non est sensibilis nisi per formam supervenientem, ita intellectus possibilis non est
intelligibilis nisi per speciem superinductam.”

⁵⁰ See In De anima, III, 4 (ed. Leon., vol. 45/1, p. 221, l. 155–160): “Comparatur igitur <intel-
lectus agens> ut actus respectu intelligibilium, inquantum est quaedam virtus immaterialis activa,
potens alia similia sibi facere, scilicet immaterialia. Et per hunc modum, ea quae sunt intelligibilia
in potentia, facit intelligibilia in actu” (emphasis added).



58 DANIEL CONTRERAS

intelligibility or immateriality.⁵¹ By saying that the light of the agent intellect
is a participation of the uncreated divine light Aquinas is saying, then, that just
as in the one, undivided divine light all the eternal reasons of things are actually
present in their full intelligibility, so too by the created, finite light of the human
agent intellect the substantial and accidental forms of things, which are naturally
present in the things themselves, become actually intelligible to us. Since the
natural forms of existing material things are modelled on the eternal reasons
that are actually intelligible in the divine mind, whenever the agent intellect
renders them actually intelligible by immaterializing them, they come to share
in the same intelligible character with which they are eternally present to the
uncreated divine light.⁵²

3.2. Natura rationalis habet immediatum ordinem ad universale essendi principium

Since humans are radically open to the knowledge of all being, we can come
to know God as the source or cause of all that exists. Indelible in every single
human being there is an inextinguishable thrust and desire to know the unlim-
ited, unparticipated act of being that is the source and cause of all of creation.
Aquinas has no qualms with acknowledging this, and even sees in it a kind
of phenomenological proof — not, in any case, a demonstrative one — of the
strictly metaphysical necessity of positing the existence of a first principle whose
very essence is entirely identical with its boundless act of being, i.e., a pure, all-
embracing, unhindered actuality and perfection. Among the various passages
where Aquinas speaks of this desire, he says in the Summa contra Gentiles that
the knowledge of any effect naturally moves reason to desire the knowledge of
its cause(s). Our knowledge of ens universale, then, naturally moves us to seek
the knowledge of the cause of such universal being, which can only be God.⁵³

⁵¹ See, for example, ST, I, q. 87, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 5, p. 355–356): “Sed quia connaturale
est intellectui nostro, secundum statum praesentis vitae, quod ad materialia et sensibilia respiciat,
sicut supra dictum est [I, q. 84, a. 7]; consequens est ut sic seipsum intelligat intellectus noster,
secundum quod fit actu per species a sensibilibus abstractas per lumen intellectus agentis, quod
est actus ipsorum intelligibilium, et eis mediantibus intellectus possibilis.”

⁵² For further analysis of this aspect of Aquinas’s doctrine, emphasizing its remote Neoplatonic
origins, see W. Hankey, “Participatio divini luminis. Aquinas’s Doctrine of the Agent Intellect.
Our Capacity for Contemplation,” Dionysius, vol. 22 (2004), p. 1–30.

⁵³ See Contra Gentiles, III, c. 25, n. 2066 (ed. Marietti, vol. 3, p. 33): “Praeterea. Cuiuslibet
effectus cogniti naturaliter homo scire causam desiderat. Intellectus autem humanus cognoscit
ens universale. Desiderat igitur naturaliter cognoscere causam eius, quae solum Deus est, ut in
secundo [c. 15] probatum est. Non est autem aliquis assecutus finem ultimum quousque na-
turale desiderium quiescat. Non sufficit igitur ad felicitatem humanam, quae est ultimus finis,
qualiscumque intelligibilis cognitio, nisi divina cognitio adsit, quae terminat naturale desiderium
sicut ultimus finis. Est igitur ultimus finis hominis ipsa Dei cognitio.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 59

As he says in the Summa Theologiae, while discussing the necessity of faith for
salvation, by knowing the universal ratio entis men are placed in an immediate re-
lation [immediatum ordinem] with the universal cause of being [universale essendi
principium].⁵⁴ In knowing everything it could ever conceivably know under the
perspective of its formal object — i.e., as a participated, composite being that
is, for that very reason, caused — human reason almost instinctively recognizes
the need for a cause, and explanation, of its object’s composition and limita-
tion. Already before engaging in properly scientific metaphysical inquiry — if
anything, the very possibility of such inquiry presupposes this dynamism — rea-
son becomes aware of the fact that the beings it knows are radically insufficient
to account for themselves, standing, as they are, in need of a cause and expla-
nation. The being that is found in all creatures, Aquinas observes, “cannot be
understood except as derived from divine being [ut deductum ab esse divino], as
no proper effect can be understood except as derived from its proper cause”.⁵⁵

There are a host of instances in which Aquinas speaks in similar fashion, ac-
knowledging a kind of natural, common knowledge of God present in all men:
while discussing in the Summa contra gentiles, for example, the kind of knowl-
edge that constitutes our final beatitude, Aquinas casually dismisses as a possi-
ble candidate the “common and confused knowledge of God” that “is present to
almost all men”, and to which we “can arrive immediately by natural reason”.⁵⁶
In the De veritate he even explicitly says that in some sense all knowing things —

⁵⁴ See ST, II-II, q. 2, a. 3, corp. (ed. Leon., vol. 8, p. 28): “Respondeo dicendum quod in om-
nibus naturis ordinatis invenitur quod ad perfectionem naturae inferioris duo concurrunt: unum
quidem quod est secundum proprium motum; aliud autem quod est secundum motum superioris
naturae [...] Sola autem natura rationalis creata habet immediatum ordinem ad Deum. Quia ce-
terae creaturae non attingunt ad aliquid universale, sed solum ad aliquid particulare, participantes
divinam bonitatem vel in essendo tantum, sicut inanimata, vel etiam in vivendo et cognoscendo
singularia, sicut plantae et animalia: natura autem rationalis, inquantum cognoscit universalem boni
et entis rationem, habet immediatum ordinem ad universale essendi principium. Perfectio ergo ratio-
nalis creaturae non solum consistit in eo quod ei competit secundum suam naturam, sed etiam
in eo quod ei attribuitur ex quadam supernaturali participatione divinae bonitatis. Unde et supra
dictum est [I-II, q. 3, a. 8] quod ultima beatitudo hominis consistit in quadam supernaturali Dei
visione” (emphasis added).

⁵⁵ See De potentia, q. 3, a. 5, ad 1 (ed. Marietti, vol. 2, p. 19): “Ad primum ergo dicendum quod
licet causa prima, quae Deus est, non intret essentiam rerum creatarum; tamen esse, quod rebus
creatis inest, non potest intelligi nisi ut deductum ab esse divino; sicut nec proprius effectus potest
intelligi nisi ut deductus a causa propria.” For further examination of this passage, see J. Owens,
“The Intelligibility of Being,” Gregorianum, vol. 36 (1955), p. 169–193.

⁵⁶ See Contra gentiles, III, c. 38, n. 2161 (ed. Marietti, vol. 3, p. 44): “Est enim quaedam
communis et confusa Dei cognitio, quae quasi omnibus hominibus adest: sive hoc sit per hoc
quod Deum esse sit per se notum, sicut alia demonstrationis principia, sicut quibusdam videtur,
ut in primo libro [c. 10] dictum est; sive, quod magis verum videtur, quia naturali ratione statim
homo in aliqualem Dei cognitionem pervenire potest.”



60 DANIEL CONTRERAS

and not just men — implicitly know God in the knowledge of everything else,
since nothing is knowable “unless by <being> a likeness of the first truth”.⁵⁷
How can Aquinas say that the knowledge of God is implicit in the knowledge
of everything else, or that men arrive at some knowledge of God almost imme-
diately [statim], if he unequivocally denies that there is anything like an innate
knowledge of God, and that, in this life, we can have no quidditative knowledge
of Him?

This apparent contradiction vanishes if we pay attention precisely to the fact
that the light of the agent intellect is a participation of the divine, uncreated
light and that its natural activity consists in rendering material things actually
intelligible in a way that, with the corresponding ontological and gnoseologi-
cal provisions, is similar to the way in which they are eternally intelligible in
the divine mind. Since being is the most proper and universal effect of God,⁵⁸
who conceives of all possible creatures as finite, limited participations of the un-
hindered, infinite actuality He is, whenever we know something, whatever that
thing might be, that which we first and fundamentally know of it is precisely
that it is, i.e., that it is a being. To know creatures primarily under that aspect in
which they most properly and immediately resemble God — namely, inasmuch
as they are — means that to exercise our natural, God-given capacity of render-
ing material things actually intelligible is nothing but to know things under that
aspect or ratio in which they are more closely related to, and imitate, God. We
should not be surprised, then, if we find passages like the ones mentioned where
Aquinas says that God is somehow implicitly present in the knowledge of ev-
erything else, and that all men immediately arrive, from the knowledge of all
other things, at some knowledge of God. This is, of course, a vague and con-
fused kind of knowledge, not one that is in any way explicit or the object of
conscious consideration.⁵⁹ Whatever it might be, it is not, in any case, a quiddi-
tative knowledge of God or of the eternal reasons as they are present in God’s

⁵⁷ See De veritate, q. 22, a. 2, ad 1 (ed. Leon., vol. 22/3, p. 617, l. 72–77): “Ad primum igi-
tur dicendum quod etiam omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito.
Sicut enim nihil habet rationem appetibilis nisi per similitudinem primae bonitatis, ita nihil est
cognoscibile nisi per similitudinem primae veritatis.”

⁵⁸ See ST, I, q. 45, a. 5, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 469): “Oportet enim universaliores effectus in
universaliores et priores causas reducere. Inter omnes autem effectus, universalissimum est ipsum
esse. Unde oportet quod sit proprius effectus primae et universalissimae causae, quae est Deus.”

⁵⁹ In the Summa contra gentiles, Aquinas clearly thinks that this immediate knowledge requires
some form of discursive reasoning, even if simple and acritical. See Contra gentiles, III, c. 38,
n. 2161 (ed. Marietti, vol. 3, p. 44), immediately following the passage just quoted: “Videntes
enim homines res naturales secundum ordinem certum currere; cum ordinatio absque ordinatore
non sit, percipiunt, ut in pluribus, aliquem esse ordinatorem rerum quas videmus. Quis autem, vel
qualis, vel si unus tantum est ordinator naturae, nondum statim ex hac communi consideratione
habetur.”



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 61

intellect. Aquinas is unequivocally emphatic in saying that we do not know in
the eternal reasons themselves, as they are actually present in their full intelligi-
bility to God Himself. To do so would posit in our minds a kind of knowledge
of God’s essence that is by definition beyond our — or any creature’s — natural
possibilities.⁶⁰ This natural knowledge of God should surely not be interpreted
as evidence of Aquinas’s commitment to the view that God’s existence is evident
or, in his terminology, per se notum. As is well known, he explicitly and decid-
edly denies this throughout his entire academic career.⁶¹ The natural character
of this knowledge points solely to the fact that the human intellect is naturally
equipped to know and render actually intelligible all material things, and, in
knowing them primarily and fundamentally as beings, to gain some vague and
confused knowledge of God, of whom they are finite, limited likenesses.

3.3. Anima semper intelligit se et Deum indeterminate, et consequitur quidam
amor indeterminatus

As intellectual creatures, humans are naturally open to the knowledge of all
being and are, for that very same reason, spontaneously moved to desire and seek
the knowledge of the cause of all being. This intellectual dynamism is present in
all of humankind, and it is the ultimate reason behind the vague and confused
knowledge of God that, as we have seen Aquinas say, all men possess. From
this natural, albeit vague and not properly conceptualized, knowledge arises in
us a certain indeterminate love of God, as Aquinas puts it.⁶² This indeterminate

⁶⁰ See ST, I, q. 12, a. 4, corp. (ed. Leon., vol. 4, p. 120–121): “Respondeo dicendum quod
impossibile est quod aliquis intellectus creatus per sua naturalia essentiam Dei videat. Cognitio
enim contingit secundum quod cognitum est in cognoscente. Cognitum autem est in cognoscen-
te secundum modum cognoscentis. Unde cuiuslibet cognoscentis cognitio est secundum modum
suae naturae. Si igitur modus essendi alicuius rei cognitae excedat modum naturae cognoscentis,
oportet quod cognitio illius rei sit supra naturam illius cognoscentis [...] Relinquitur ergo quod
cognoscere ipsum esse subsistens, sit connaturale soli intellectui divino, et quod sit supra facul-
tatem naturalem cuiuslibet intellectus creati: quia nulla creatura est suum esse, sed habet esse
participatum. Non igitur potest intellectus creatus Deum per essentiam videre, nisi inquantum
Deus per suam gratiam se intellectui creato coniungit, ut intelligibile ab ipso.”

⁶¹ Chronologically ordered, Aquinas addresses this question in Super I Sent., d. 3, q. 1, a. 2 (ed.
Mandonnet, vol. i, p. 93–95); De veritate, q. 10, a. 12 (ed. Leon., vol. 22/2, p. 338–343, l. 1–330);
Contra gentiles, I, c. 10 (ed. Marietti, vol. 2, p. 13–14]; I, c. 11 (ed. Marietti, vol. 2, p. 14–15);
De potentia, q. 7, a. 2, arg. 11 (ed. Marietti, vol. 2, p. 191); q. 7, a. 2, ad 11 (ed. Marietti, vol. 2,
p. 192–193); ST, I, q. 2, a. 1 (ed. Leon., vol. 4, p. 27–28). For an overview of all these texts,
highlighting their connections and common threads, see A. Di Noto, L’evidenza di Dio nella
filosofia del secolo XIII (Utrum Deum esse sit per se notum), (Il pensiero medievale, 7), Padova: Casa
Editrice Dott. Antonio Milani, 1958, p. 41–46; and J. Alfaro, “La dimensión trascendental en
el conocimiento humano de Dios según S. Tomás,” Gregorianum, vol. 55, n. 4 (1974), p. 639–675.

⁶² See Super I Sent., d. 3, q. 4, a. 5, corp. (ed. Mandonnet, vol. 1, p. 122): “Sed secundum
quod intelligere nihil aliud dicit quam intuitum, qui nihil aliud est quam praesentia intelligibilis



62 DANIEL CONTRERAS

love is still far from being the kind of full-fledged explicit love of God that we
are capable of and that is required for our complete beatitude, but it is also not
strictly identical with the natural love of God that is present in all creatures,
since it arises from the knowledge we naturally have of Him. As Thomas says
elsewhere, by this kind of indeterminate love, God is sought in a general and
confused way [in quadam generalitate], inasmuch as we all desire to be and live
as well as possible.⁶³

This amor Dei indeterminatus constitutes the very first step in the properly
human path of developing and fostering an elicited love of God that is grounded
in the already present natural love of God. This is a process that is definitely
far from completed by the appearance of this vague, indeterminate love of God,
but — and this is what is most important for our purposes here — it is a process
that, within the entire material universe, only we humans can perform, precisely
by virtue of being endowed with an intellectual nature. The specific kind of
operation only we can perform — the specific kind of operation for the sake
of which we exist — is an operation that allows us to seek not only the goods to
which we are naturally inclined to the extent that they are resemblances of the
divine goodness, but to strive after, and eventually possess, God Himself.

Now, by being metaphysically constituted so as to be able to elicit a love of
God that is deliberate and explicitly aimed at Him as our beatitude, we can also,
and by virtue of those very same operations, produce a psychological dissocia-
tion between our natural order toward God and what we explicitly strive after
in all the actions we perform. Our rational nature allows us to have dominium
of our actions and to freely choose to perform them and direct them to the par-
ticular ends we so desire,⁶⁴ but it also allows us to actively redirect all of our
actions, and the ends they each attain, to our own selfish gratification. How

ad intellectum quocumque modo, sic anima semper intelligit se et Deum indeterminate, et con-
sequitur quidam amor indeterminatus.”

⁶³ See Expositio super Boethii De Trinitate, q. 1, a. 3, ad 4 (ed. Decker, p. 73, l. 18–24): “Ad
quartum dicendum quod quamvis Deus sit ultimus finis in consecutione et primus in intentio-
ne appetitus naturalis, non tamen oportet quod sit primus in cognitione mentis humanae quae
ordinatur in finem, sed in cognitione ordinantis, sicut et in aliis quae naturali appetitu tendunt
in finem suum. Cognoscitur tamen a principio et intenditur in quadam generalitate, prout mens
appetit se bene esse et bene vivere, quod tunc solum est ei, cum Deum habet.”

⁶⁴ Aquinas frequently views this dominium over our actions as one of the most clear signs of
our ontological condition as persons; see, for example, ST, I, q. 29, a. 1, corp. (ed. Leon., vol. 4,
p. 327): “Respondeo dicendum quod, licet universale et particulare inveniantur in omnibus ge-
neribus, tamen speciali quodam modo individuum invenitur in genere substantiae. Substantia
enima individuatur per seipsam, sed accidentia individuantur per subiectum, quod est substantia:
dicitur enim haec albedo, inquantum est in hoc subiecto. Unde etiam convenienter individua sub-
stantiae habent aliquod speciale nomen prae aliis: dicuntur enim hypostases vel primae substantiae.
Sed adhuc quodam specialori et perfectiori modo invenitur particulare et individuum in substan-



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 63

this psychological process of dissociation or separation between our natural end
and our elicited ends takes place, is beyond the scope of this paper. What it is
important to emphasize here is that this possibility of separation is metaphys-
ically rooted in the very same nature that allows us, and requires us, to freely
love God above all else.

4. Conclusion:
Natura in se recurva est

A staple feature of Aquinas’s account of the natural love of God, in comparison
with his predecessors and contemporaries, is his rather idiosyncratic interpreta-
tion of the often-quoted dictum that nature is curved back on itself [natura in se
recurva est]. Whereas most of his predecessors and contemporaries interpreted
this axiom to mean that nature, and particularly human nature, selfishly strives
after its own good,⁶⁵ Aquinas had no problem with seeing in it a kind of neat
summary of his own understanding of creaturely operation: nature is curved
back on itself not because it seeks its own good in a self-centered manner, but

tiis rationalibus, quae habent dominium sui actus, et non solum aguntur, sicut alia, sed per se
agunt.”

⁶⁵ Albert the Great, for example, interprets the dictum to mean that without the help of divinely
infused charity, men naturally love themselves more than God. See Albertus Magnus, II Sent.,
d. 3, a. 18, resp. (ed. Borgnet., vol. 27, p. 98): “Ad hoc [i.e., dictum Bernardii, quod natura in se
curva est] dicendum, quod ratio naturalis consideratur dupliciter, scilicet ut natura, et sic curva
est et ad modum suum: et ut deliberativa et inquisitiva honesti et boni, et sic potest aliquid dilige-
re plusquam se, sicut multi fecerunt qui charitatem nunquam habuerunt;” and Summa theologiae
sive de mirabili scientia Dei, p. II, tract. IV, q. 14, memb. 4, a. 2, sol. (ed. Borgnet., vol. 32, p. 200):
“Ad hoc dixerunt antiqui, Praepositinus scilicet, et Gulielmus Altisiodorensis, quod duplex est
amor sive dilectio voluntatis, scilicet dilectio amicitiae, et dilectio concupiscentiae. Dilectio ami-
citiae est, quae tendit in alterum: et de hac dicit Gregorius quod »minus quam inter duos esse
non potest.« Dilectio concupiscentiae est naturae, quae semper curva est in seipsa: et quidquid
diligit, ad seipsam retorquet, hoc est, ad bonum proprium et privatum: et nisi per gratiam gratum
facientem elevetur super se, omne quod diligit ad bonum proprium retorquet, et diligit propter
seipsam, quod privatum commodum quaerit in illo: tamen perversa in hoc non est, quia ulterius
non potest nisi per gratiam adiuvetur. Naturale est enim in omnibus quae sunt, quod ament sive
diligant convenientia sibi secundum naturam, ut dicunt Plato, et Boetius. Et haec solutio mihi
placet: quia bona est.” Bonaventure is of the same opinion; see Bonaventura, II Sent., d. 3, p. 2,
a. 3, q. 1, ad 1 (ed. Quaracchi, vol. 2, p. 126): “Ad illud quod obiicitur, quod motus naturae cur-
vus est; dicendum, quod aut Bernardus intelligit de natura, qua communicamus cum brutis; aut
si de rationali, intelligit prout lapsa est; aut hoc vocat »curvitatem«, quod appetit sibi. Sed esto,
quod Deum appetat sibi, non tamen aliquid magis diligit sibi quam Deum, et ita nihilominus
propter se et super omnia.” For overviews of how other scholastic authors interpreted this axiom,
see L.-B. Gillon, “Primacía del apetito universal de Dios según santo Tomás,” Ciencia Tomista,
vol. 62, n. 194 (1942), p. 329–341; and M.-R. Gagnebet, “L’amour naturel de Dieu chez saint
Thomas et ses contemporains,” p. 397–412.



64 DANIEL CONTRERAS

rather because it is impossible for any creature to operate without seeking the
good that perfects its nature.⁶⁶ To operate in pursuit of what is good for the na-
ture of the agent is, for Aquinas, nothing more than seeking the divine likeness.
There is nothing like an inescapable incompatibility between striving after one’s
good and simultaneously loving God above all else.

Human beings find themselves in the unique situation among material crea-
tures of being able, by virtue of their intellectual nature, of loving God above
all else not only by a natural love, but also by an explicit rational love. Precisely
because we are fundamentally open to the knowledge of universal being, we are
capable of freely determining for ourselves the ends towards which we direct our
actions. The conditions required for free rational behavior are, however, the very
same conditions that enable us to dissociate or separate our natural love of God
above else — common to all creatures — from the pursuit of our own perfection
and completion. This separation, however, takes place only on a purely psycho-
logical level: we can convince ourselves that we can somehow be excused from
the deeply metaphysical necessity of naturally desiring God as our happiness.
But even in that most infelicitous of cases, humans remain primarily and more
fundamentally striving after God rather than after their own good, though in
an acutely mistaken manner, one that removes them or alienates them not only
from God, but even, and for that same reason, from their own perfection and
happiness.

Bibliography

Primary Sources

Albertus Magnus, Commentarium in Sententiarum., ed. A. Borgnet, (Opera Omnia,
27–30), Paris: Luis Vivès, 1893.

Albertus Magnus, Summa theologiae sive de mirabili scientia Dei, ed. A. Borgnet,
(Opera Omnia, 32), Paris: Luis Vivès, 1894.

Bonaventura, Commentaria in quatuor libros Sententiarum magistri Petri Lombardi,
Quaracchi: Ex Typographia Collegii S. Bonaventura, 1882.

Aristotle, De caelo et mundo, ed. W.K.C. Guthrie, (The Loeb Classical Library, 338),
Cambridge: Harvard University Press, 1939.

⁶⁶ As Gillon noted, Aquinas was the first among his contemporaries to extend the primacy of
natural love of God above self beyond the realm of intellectual beings to absolutely all creatures;
see L.-B. Gillon, “Primacía del apetito universal de Dios según santo Tomás,” p. 329–330.



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 65

Les Auctoritates Aristotelis. Un florilège médiéval. Étude historique et édition critique, ed.
J. Hamesse, (Philosophes Médiévaux, 17), Louvain: Publications Universitaires,
1974.

Thomas de Aquino, Expositio super librum Boethii De Trinitate, ed. B. Decker, (Stu-
dien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 4), Leiden: Brill, 1965.

Thomas de Aquino, In duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio, ed.
M.-R. Cathala, R. Spiazzi, Torino – Roma: Marietti, 1950.

Thomas de Aquino, Liber de veritate catholicae fidei contra errores infidelium seu “Summa
contra Gentiles”, ed. C. Pera, P. Marc, Torino – Roma: Marietti, 1961.

Thomas de Aquino, Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII
P. M. edita, Roma: Ex Typographia Polyglotta S. C. de Propaganda Fide, 1888–.

Thomas de Aquino, Scriptum super libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi Epis-
copi Parisiensis, ed. P. Mandonnet, Paris: P. Lethielleux, 1929.

Thomas de Aquino, Scriptum super Sententiis Magistri Petri Lombardi, ed. M.F. Moos,
Paris: P. Lethielleux, 1933/1947.

S. Thomae Aquinatis, Quaestiones disputatae, vol. 2: De potentia. De anima. De spir-
itualibus creaturis. De unione Verbi incarnati. De malo. De virtutibus in communi.
De caritate. De correctione fraterna. De spe. De virtutibus cardinalibus, ed. P. Bazzi,
M. Calcaterra, T.S. Centi, E. Odetto, P.M. Pession, Taurini – Romae: Marietti,
1965.

Secondary Literature

Alfaro, J., “La dimensión trascendental en el conocimiento humano de Dios según
S. Tomás,” Gregorianum, vol. 55, n. 4 (1974), p. 639–675.

Canals Vidal, F., “El lumen intellectus agentis en la ontología del conocimiento de
santo Tomás,” in F. Canals Vidal, Cuestiones de fundamentación, Barcelona: Publi-
cacions i Edicions Universitat de Barcelona, 1981, p. 11–40.

Canals Vidal, F., “Sobre el punto de partida y el fundamento de la metafísica,” in
F. Canals Vidal, Cuestiones de fundamentación, Barcelona: Publicacions i Edicions
Universitat de Barcelona, 1981, p. 79–164.

Carl, B., “Human Intellectual Potency and the Genus of Intelligibles. A Response
to Therese Cory’s Aquinas on Human Self-Knowledge,” Consciousness and Self-
Knowledge in Medieval Philosophy, ed. G. Klima, A. Hall, (Proceedings of the
Society for Medieval Logic and Metaphysics, 14), Newcastle upon Tyne: Cam-
bridge Scholars Publishing, 2018, p. 21–32.

Castillo, D., Trascendencia e inmanencia de Dios en S. Buenaventura, Salamanca: Nat-
uraleza y Gracia — Imprenta del Monasterio de Benedictinas, 1974.

Cory, T., “Knowing as Being? A Metaphysical Reading of the Identity of Intellect and
Intelligibles in Aquinas,” American Catholic Philosophical Quarterly, vol. 91, n. 3
(2017), p. 333–351.



66 DANIEL CONTRERAS

Di Noto, A., L’evidenza di Dio nella filosofia del secolo XIII (Utrum Deum esse sit per se
notum), (Il pensiero medievale, 7), Padova: Casa Editrice Dott. Antonio Milani,
1958.

Doolan, G., “Aquinas on Substance as a Metaphysical Genus,” The Science of Being
as Being. Metaphysical Investigations, ed. G. Doolan, Washington: The Catholic
University of America Press, 2011, p. 99–128.

Doolan, G., “Aquinas on the Metaphysician’s vs. the Logician’s Categories,” Quaes-
tiones Disputatae, vol. 4, n. 2 (2014), p. 133–155.

Floucat, Y., L’intime fécondité de l ’intelligence. Le verbe mental selon saint Thomas
d’Aquin, Paris: Pierre Téqui, 2001.

Gagnebet, M.-R., “L’amour naturel de Dieu chez saint Thomas et ses contemporains,”
Revue Thomiste, vol. 48, no. 1–2 (1948), p. 394–446; vol. 49, no. 1–2 (1949), p. 31–
102.

Geiger, L.-B., Le problème de l ’amour chez saint Thomas d’Aquin, Montréal–Paris: Insti-
tut d’Études Médiévales–Libraire J. Vrin, 1952.

Gillon, L.-B., “Primacía del apetito universal de Dios según santo Tomás,” Ciencia
Tomista, vol. 62, n. 194 (1942), p. 329–341.

Hankey, W., “Participatio divini luminis. Aquinas’s Doctrine of the Agent Intellect.
Our Capacity for Contemplation,” Dionysius, vol. 22 (2004), p. 1–30.

Héris, V., “L’amour naturel de Dieu d’après saint Thomas,” Mélanges thomistes, (Bib-
liothèque thomiste, 3), Le Saulchoir: Revues des sciences philosophiques et
théologiques, 1923, p. 289–310.

Malloy, Ch., Aquinas on Beatific Charity and the Problem of Love, Steubenville: Em-
maus Academic, 2019.

Molinero, J., Elegir a Dios, tarea del hombre. Tránsito del amor natural al amor elícito
a Dios según santo Tomás, Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra, 1979.

Nicolas, J.-H., “Amour de soi, amour de Dieu, amour des autres,” Revue Thomiste,
vol. 56, no. 1 (1956), p. 5–42.

Osborne, T., Love of Self and Love of God in Thirteenth-Century Ethics, Notre Dame:
University of Notre Dame Press, 2005.

Owens, J., “The Intelligibility of Being,” Gregorianum, vol. 36 (1955), p. 169–193.
Perrier, E., L’attrait divin. La doctrine de l ’opération et le gouvernement des créatures chez

Thomas d’Aquin, Paris: Parole et Silence, 2019.
Prevosti, A., “El apetito natural y la estructura esencial del ente móvil,” Espíritu,

vol. 65, no. 151 (2016), p. 11–39.
Rousselot, P., Pour l ’histoire du problème de l ’amour au Moyen Âge, (Beiträge zur

Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, 6/6), Münster: As-
chendorff Verlag, 1908.

Salas, V., “Bonaventure on the Vanity of Being. Towards a Metaphysic of Ecclesiastes,”
American Catholic Philosophical Quarterly, vol. 90, n. 4 (2016), p. 635–663.



AQUINAS ON THE METAPHYSICS OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD 67

Sánchez Ruiz, J., “La conoscenza dell’essere e la infinitezza dell’intelletto umano sec-
ondo S. Tommaso d’Aquino,” Divus Thomas, vol. 59 (1956), p. 143–169.

Simonin, H.-D., “Autour de la solution thomiste du problème de l’amour,” Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge, vol. 6 (1931), p. 174–276.

Solignac, L., “La nature dans la pensée de saint Bonaventure ou la physique du salut,”
Revue Thomiste, vol. 122 (2022), p. 297–325.

Stevens, G., “The Disinterested Love of God According to St. Thomas and Some
of His Modern Interpreters,” The Thomist, vol. 26, no. 3–4 (1953), p. 307–333,
497–541.

OMNIA APPETUNT DEUM:
AQUINAS ON THE METAPHYSICS

OF THE HUMAN NATURAL LOVE OF GOD

Summary
The contemporary debate concerning the so-called “problem of love” in the
Middle Ages has typically been framed in the terms set out by Pierre Rous-
selot in 1908. In the world of Thomistic studies, the various works that have
addressed this issue have focused either on the particularities of Aquinas’s un-
derstanding of love — particularly on the cause of love — or on the more eth-
ical and psychological aspects of a genuinely disinterested love. In this paper,
instead of addressing the more psychological or ethical aspects of this debate,
I will focus rather on Aquinas’s underlying metaphysics of the natural love of
God. If, as Rousselot noted, Aquinas stands out among his scholastic peers as
the main proponent of a physical conception of love, then he must have worked
out, to some degree, the corresponding metaphysical framework that allowed
him to simultaneously maintain the primacy of the natural love of God in each
creature — including, clearly, rational creatures — and the fact that all crea-
tures naturally and inevitably seek their own good. I first show how Aquinas
accounts for the metaphysical conditions required for all creatures to both strive
after their own good and yet also naturally love God above all else, and then lay
out his understanding of the uniquely human manner of operating, which al-
lows us to not only strive after the divine resemblance found in the goods to
which we are naturally inclined, but also, and more fundamentally, to strive
after God Himself and be united to Him in knowledge and love.



68 DANIEL CONTRERAS

Keywords: Aquinas, Natural Love of God, Rousselot, Appetite, Incli-
nation, Divine Resemblance, Intellect, Elicit Love
Słowa klucze: Akwinata, naturalna miłość Boga, Rousselot, dążność,
skłonność, Boże podobieństwo, intelekt, miłowanie przez wybór



Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 69–91
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.03
Wojciech Baran
Archiwum i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
https://orcid.org/0000–0002–3049–0050

MANUSCRITS MÉDIÉVAUX CONTENANT
LES ŒUVRES DE SAINT THOMAS D’AQUIN
DANS LES ARCHIVES ET BIBLIOTHÈQUE

DU CHAPITRE CATHÉDRAL
DE CRACOVIE

Introduction

Les Archives et Bibliothèque du Chapitre Cathédral de Cracovie (Archi-
wum i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej, désormais : AiBKKK)
conservent cinq manuscrits en papier du XVème siècle contenant les œuvres
de saint Thomas d’Aquin : 1) Ms 115 (143) contenant les Quaestiones disputatae
de veritate, 2) Ms 116 (144) contenant IIa IIae Summae Theologiae, 3) Ms 117
(145) contenant la Summa contra gentiles, 4) Ms 120 (148) contenant la Summa
contra gentiles et d’autres ouvrages théologiques, et 5) Ms 122 (150) contenant
les Quaestiones quodlibetales. Bien que ces manuscrits aient été généralement
décrits par Ignacy Polkowski¹ et Hugues Vincent Shooner², une étude contem-
poraine et détaillée de ces manuscrits fait défaut dans la littérature. La présente
contribution vise à combler cette lacune en fournissant une analyse approfondie
et actualisée de ces manuscrits.

1. Ms 115 (143) :
Thomas de Aquino, Quaestiones disputatae de veritate
Lat., ca. 1470, chart., f. 284+I membr., 308×210 mm

1. f. 1r–250r, 285r–287v, 250v–284r : Thomas de Aquino, Quaestiones dispu-
tatae de veritate cum registro

¹ I. Polkowski, Katalog rękopisów kapitulnych katedry krakowskiej. Część pierwsza. Kodexa rę-
kopiśmienne 1–228, Kraków : nakładem Akademii Umiejętności, 1884, p. 87–89.

² H.V. Shooner, Codices manuscripti operum Thomae de Aquino. T. II, Bibliothecae Gdańsk –
Münster, Roma : Editori di San Tommaso, 1973, p. 160–162, no 1354–1358.



70 WOJCIECH BARAN

— Questio de veritate I [iter. in marg. sup.] [Textus] — Questio est
de veritate. Et primo queritur, quid est veritas. Vera autem, quod verum
sit …><[f. 250r] [q. 26, a. 7, ad 8] … per hoc patet solucio [add. verbum
sed del.] ad ultimum. — Deficiunt hic quasi duo folia, quia in toto articulus
octavus et nonus cum argumentis ante oppositum preter ultimum [manu rubri-
catoris]. [vacua media pagina]><[f. 285r] [secunda manu] — <O>ctavo
queritur, utrum huiusmodi passiones fuerint in Christo. Et videtur, quod
non …><[f. 287v]… et semel aliquid volebat et aliquid nolebat, quod est
impossibile. [f. 250v] [prima manu] est inpossibile. Preterea, secundum phi-
losophum,delectacioni …><[f. 281r]… alia concedimus, quia verum conclu-
dunt, licet aliqua earum non sufficienter. — [manu rubricatoris] Expliciunt
questiones de veritate a fratre Thoma de Aquino edite etc. [f. 281v] [Regi-
strum quaestionum] — Regestrum questionum beati Thome de veritate ad
sequentibus [!]ut [sequu del.] secuntur ad [!][recte : ab] suis articulis [iter. in
marg. sup. manu rubricatoris] — [prima manu] Questio prima de veritate.
Quid est veritas …><… Utrum Christus in primo instanti sue concepcionis
mereri potuerit. Expliciunt signaciones questionum [cum suis articulis manu
rubricatoris].

Cf. Grabmann, Die Werke, 301–309, Torrell, Tomasz z Akwinu, 84–91, 395–
397.
Éd. : Editio Leonina, 22, 1–3.
f. 284v : vacuum
2. f. Iv : Lettre à l’archevêque de Gniezno Wincenty Kot³ (†1448) et au chapitre
cathédral de Gniezno évoquant a) la lettre écrite en 1436 du cardinal Giulia-
no Cesarini⁴ (†1444) à Tomasz Strzempiński⁵, docteur en droit et chanoine de

³ Wincenty Kot (1395–1448) — Archevêque de Gniezno, primat de Pologne, sous-chancelier
de la Couronne Polonaise, cardinal par l’autorité de l’antipape Félix V en 1441–1447 ; régent du
royaume de Pologne en 1444–1447. Cf. M.R. Górniak, “Kot Wincenty,” Encyklopedia katoli-
cka, éd. F. Gryglewicz et al., vol. 9, Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu
Lubelskiego, 2002 (désormais : EK ), col. 1060–1061.

⁴ Giuliano Cesarini (1398–1444) — fonctionnaire de la curie romaine, créé cardinal par le
pape Martin V en 1426, légat du pape en Allemagne, où il appelle à une croisade contre les
Hussites, meurt en fuyant la bataille de Varna en 1444. Cf. S. Januszewicz, “Cesarini Giuliano,”
EK, vol. 3, Lublin 1985, col. 24–25.

⁵ Tomasz Strzempiński (1398–1460) — professeur et recteur de l’université de Cracovie, sous-
chancelier de la Couronne à partir de 1454, chanoine de la cathédrale de Gniezno et ensuite
de Cracovie, évêque de Cracovie à partir de 1455. Cf. T. Graff, “Strzempiński Tomasz,” EK,
vol. 19, Lublin 2013, col. 1072–1073.



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 71

Gniezno (†1460) et b) deux autres lettres qui parlent du canonicat de Tomasz
Strzempiński après la mort d’Adam Świnka de Zielona⁶ (†1433).

||in Christo, Patri et Domino, Domino, Dei et Apostolice Sedis gracia Ar-
chie||<piscopo Gnesnensi Vincenti Kot…>||necnon venerabilibus et circumspec-
tis viris dominis : preposito, decano, singulisque canonicis et personis Ecclesie
Gnesnensis ac illi vel illis, ad quem vel ad quos inducta Ecclesia Gnesnensis
canon|| <ho>||norabilis vir, dominus Adam de Swinki ipsius Ecclesie, dum vi-
veret, canonicatus obtinebat ; recepcio, admissio et omnimoda collacio, dispo-
sicio vel provisio pertinet coniunctum … tangit negocium seu tangere poterit
quomodolibet in futurum quibuscumque nominibis censeantur aut quacumque
prefulgeant dignitate Bernardus de Strzalkobo canonicus … a reverendissimo
in Christo Patri et Domino, Domino Iuliano miseracione divina tituli Sancte
Sabine sanc|| … ||Germania Apostolice Sedis Legato … litteras eiusdem Do-
mini Iuliani legati sigillo oblongo cera rubea ab intra, ab extra vero cera alba
cum cordula rubea|| …||prorsus vicio et suspicione carencia nobis per venerabi-
lem et circumspectum virum dominum Thomam de Strampino doctorem, dicte
Ecclesie Gnesnensis canonicum||… nos cum ea, qua decuit reverencia nomi-
nis recepisse huiusmodi sub tenore : — Iulianus miseracione divina tituli sanc-
te Sabine||… dilecto nobis in Christo Thome de Strampino canonico Ecclesie
Gnesnensis decretorum doctori salutem in Domino … ||aput nos fide digno
commendaris testimonio, nos inducunt, ut tibi reddamini ad graciam libera-
lem exhibita, siquidem nobis nuper pro parte tua peticio continebat, q|| …
<Adam> ||de Swinki ipsius Ecclesie canonicus, dum viveret, obtinebat per obi-
tum ipsius Ade, qui extra Romanam Curiam decessit, vacante [?]reverendus in
Christo Pater Albertus Archicepiscopus Gnesnen||<sis …> ||tibi contulit et de
illis eciam providit cumque collacione et promissione huiusmodi vigore canoni-
catum et prebendam huiusmodi assecutus fuisti … Datum millesimo quadrin-
gentesimo tricesimo sexto, pontificatus sanctissimi in Christo Patris et Domini
nostri Domini Eugenii Divina providencia pape quarti anno sexto. — P||
… ||et recepcionem nobis et per nos, ut premittitur, factam,fuimus per dictum
dominum Thomam de Strampino coram nobis constitutum debitarum instan-
cia requisiti qu||…><… per alias sex dies prefatas duodecim dies immediate
sequenti anno, quod absit …||

Support et organisation du volume : I–XXIII6+6 (f. 1–276), XXIV6+5

(f. 277–287, f. 277 manque le feuillet jumeau), in folio. Réclames aux cahiers

⁶ Adam Świnka de Zielona (†1433) — Poète, chanoine de la cathédrale de Gniezno et ensuite
de Cracovie, secrétaire royal. Cf. W. Danielski, “Adam Świnka z Zielonej,” EK, vol. 1, Lublin
1985, col. 73.



72 WOJCIECH BARAN

I–XXIII dans le coin inférieur-intérieur (f. 12v, 24v, 36v, 48v, 60v, 72v, 84v,
96v, 108v, 120v, 132v, 144v, 156v, 168v, 180v, 192v, 204v, 216v, 228v, 240v,
252v, 264v, 276v), fonds en parchemin au milieu des cahiers portent un texte,
le talon de la garde supérieure visible entre les cahiers I et II, à partir de 2024,
foliation corrigée au crayon.
Filigranes : 1) f. 1–112, 133–287 : Var. Wasserzeichen-Informationssystem⁷
(désormais : WZIS) DE6300-PO-66041 (1471)⁸ ; 2) f. 113–132 : Var. WZIS
DE8085-PO-65568 (1471).
Écriture et décoration : première main : f. 1r–284r, Cursiva Currens/Li-
braria, var. Derolez, Pl. 107⁹, 50–55 longues lignes, au f. 30v quelques lignes
sont écrites avec plus d’espacement ; deuxième main : f. 285r–287v, Hybrida
Currens,var. Derolez, Pl. 123, 41–42 longues lignes ; cadre de justification au
point sec, 204×138 mm. Décoration et lettres initiales : a) <Q>uestio au f. 1r
et <Q>uestio au f. 11v en encre bleue-rouge avec des antennes de la hauteur de
6 lignes, en plus la lettre au f. 1r contient une fleur à l’intérieur de la lettre ;
b) lettres initiales rouges et bleues en alternance au début de chaque nouvelle
question de la hauteur de 6 lignes jusqu’au f. 38v, les lettres contiennent parfois
une décoration de la deuxième couleur, à partir de f. 39r, il n’y a pas d’initiales,
seulement un espaces pour elles ; c) lettres rehaussées aux f. 1r–38v ; d) initiales
calligraphiques dans le premier verset à quelques endroits. Pieds-de-mouche
rouges (f. 1r–27r, 28v–34r, 35v–36r, 38v) et bleus (f. 23r, 26r, 27v–28r, 34v–35r,
36v–38r), pas de pieds-de-mouche à partir de f. 39r.
Notes et gloses : 1) main du scribe : annotation dans la marge d’un passage
oublié par lui, par exemple aux f. 1v, 109v, 203r, 280v ; 2) main du rubrica-
teur : marquage d’un raisonnement dans la marge : Respondetur, par exemple
aux f. 5v, 31v — en rouge, et aux f. 35r, 38r — en bleu ; 3) troisième main :
titres des questions dans la marge supérieure, par exemple aux f. 1r, 106r, 205r,
272r ; désignations des numéros des questions dans le registre dans la marge ;
quelques amendements, par exemples aux f. 131v, 250v, 228v : Sic eciam verifi-
cantur doctorum sentencie, que circa hoc varie videntur, f. 250r : Deficiunt hic quasi
duo folia, quia in toto articulus octavus et nonus cum argumentis ante oppositum pre-
ter ultimum, 281r (explicit), 281v (titulus), 284r (expliciunt).
Reliure : demi-reliure du XVème siècle de type alla greca : ais en planches de
bois, dos plat couvert de cuir de couleur marron ; sur le premier plat, deux te-
nons ; sur le dernier, deux plaquettes d’attache des pattes ; quatre nerfs doubles ;

⁷ https://www.wasserzeichen-online.de/wzis/index.php (accès: 10.12.2024).
⁸ Ce filigrane a été identifié à tort par Shooner comme étant Briquet 14876.
⁹ A. Derolez, The Paleography of the Gothic Manuscript Books. From the Twelfth to the Early

Sixteenth Century, Cambridge : Cambridge University Press, 2003.



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 73

tranchefiles non conservées ; coins du bloc au dos chanfreinés ; au-dessus du
premier nerf, une étiquette en papier avec l’inscription : Quaestiones de veritate ;
au-dessous du quatrième nerf, une étiquette en papier brune avec l’inscription de
la cote ancienne : 143 ; sur cette étiquette, une autre petite étiquette en papier
avec l’inscription de la cote actuelle : 115 ; contre-gardes manquantes ; sur le
premier contre-plat, traces des avaries causées par des insectes ; sur le premier
contre-plat, une étiquette en papier avec une inscription inscription mention-
nant le microfilmage du codex, au-dessus de cette étiquette, un fragment d’une
autre étiquette avec une inscription du XVème siècle ; sur le dernier contre-plat,
une étiquette en papier sur laquelle une autre étiquette du XVème siècle avec
un fragment du texte ; garde superiéure en parchemin faite d’un diplôme du
XVème siècle ; garde inférieure manquante.
Histoire du volume : Le manuscrit a été copié vers 1470 en Pologne, comme
en témoignent les filigranes et le document en parchemin datant de la pre-
mière moitié du XVème siècle concernant les membres du clergé polonais utilisé
comme une garde ; le codex possède une reliure de ce temps. Numéro d’inven-
taire le plus ancien : LI ¹⁰ ; numéro d’inventaire précédent : 143 ; sur le pre-
mier contre-plat, une étiquette en papier avec l’inscription faite par la main du
chanoine Kazimierz Figlewicz (1903–1983)¹¹ : We wrześniu 1954 St. Kolowca
wykonał mikrofilm tego kodeksu dla oo. Dominikanów¹² ; aux f. Ir, 287v : timbre
contemporain (2002) : AiBKKK Ms 115. Manuscrit conservé en très bon état.
Bibliographie : Polkowski, Katalog, 87, Shooner, Codices, 160, no 1354,
Editio Leonina, 22–1/1, 15*, no 36, MSPL¹³ 9025.

2. Ms 116 (144) :
Thomas de Aquino, Summa Theologiae, IIa IIae

Lat., 1459, f. 397 chart. + II membr., 301×209 mm
1. f. Ira–va, 1ra–397vb, IIr : Thomas de Aquino, Summa Theologiae, IIa IIae

[Capitula] — Incipiunt capitula secunde partis secundi libri Sume edite a fra-
tre Thoma de Aquino. Quescio prima de virtutibus et vicys in speciali …>

¹⁰ I. Polkowski, Katalog, p. 87.
¹¹ Vicaire de la cathédrale de Cracovie, puis chanoine et prévôt de la cathédrale de Cracovie, il

s’est également occupé des Archives du Chapitre pendant des années, cf. J. Bazydło, “Figlewicz
Kazimierz,” EK, vol. 5, Lublin 1989, col. 177 ; “Figlewicz Kazimierz,” Encyklopedia Krakowa,
éd. J. Purchla et al., ed. 2, Kraków : Biblioteka Kraków – Muzeum Krakowa, 2023, vol. 1, p. 345a.

¹² C’est-à-dire : «En septembre 1954, St[anislas] Kolowca a microfilmé ce codex pour les pères
dominicains ».

¹³ Numéros utilisés par https://manuscripta.pl/ (accès : 10.12.2024).



74 WOJCIECH BARAN

<[f. 6rb]… Utrum alicui liceat religionem intrare absque multorum consilio.
Explicit ordo et signacio quescionum secundi libri secunde partis fratris Tho-
me de Aquino. Benedictus Deus. Amen. [f. 6va] [Problemata] — Amicicia
114. Apostasis 12 …><[f. 7rb]… vita activa 181. vendicio 11. [f. 7v : va-
cuum, linearum schemate instructum] [f. 8ra] [Textus] — <P>ost com-
munem consideracionem de virtitibus et vicys …><[f. 176rb] [q. 89, a. 8,
ad 2]… sed ut per duas res immobiles — verte folium secundum [manu ru-
bricatoris] [f. 176v : vacuum, linearum schemate instructum] [f. 177r :
vacuum, linearum schemate instructum] — nichil deficit, sed fuit habun-
dancia papiri [iter. in marg. sup. manu rubricatoris] [f. 177va] — maior
firmitas adhibeatur …><[f. 341rb] [q. 180, a. 6, ad 2]… se habent ad uni-
formitatem [f. 341v : vacuum, linearum schemate instructum] — nichil
desint [!] [iter. in marg. sup. manu rubricatoris] [f. 342r] — intellectus an-
geli enim habet cognicionem …><[f. 382ra]… et sempiternam requiem anima-
rum. Ad quam nos perducat ipse, qui promisit, Ihesus Christus, Dominus noster,
qui est super omnia Deus benedictus in saecula. Amen. Finitus anno Domini
MoCCCCoLIX o. [Tabula super titulos] — Incipit tabula edita secundum
ordinem alphabeti super titulos secunde partis secundi libri Summe fratris Tho-
me de Aquino. Et est sciendum, quod quantum titulus incipit per ‘utrum’, tunc
est articulus principalis …><[f. 382rb] Abstinencia. Utrum sit virtus, q. 146,
articulo 1 ; utrum sit virtus spiritualis, q. 186, articulo 5 …><[f. IIr]… Item
an contencio habeat affinitatem ad zelum, q. 38, articulo 5 [recte : 4], in argu-
mento 1 et solucione. Explicit tabula super tytulos secunde partis secundi libri
Summe fratris Thome de Aquino ordinis predicatorum.

Cf. Grabmann, Die Werke, 294–301, Torrell, Tomasz z Akwinu, 178–194,
392–395.
Éd. : Editio Leonina, 8–10.
f. IIv : vacuum
Support et organisation du volume : I2+2 (f. 1–4), II7+6 (f. 5–17, f. 5
manque le feuillet jumeau), III–XVI6+6 (f. 18–185), XVII7+7 (f. 186–199),
XVIII–XXXIII6+6 (f. 200–391), XXXIV3+3 (f. 392–397), in folio, talon de la
garde supérieure visible entre les cahiers II et III est visible, talon de la garde
inférieure visible entre les cahier XXXI et XXXII, réclames aux cahiers I–XVII,
XXIII–XXV dans le coin inférieur-intérieur (f. 17v, 29v, 41v, 53v, 65v, 77v, 89v,
101v, 113v, 125v, 137v, 149v, 161v, 173v, 185v, 199v, 211v, 283v, 295v, 307v) ;
numérotation des cahiers : f. 17v : 1, 29v : 2us, 41v : 3us, 53v : 4us, 65v : 5tus, 77v :
6tus, 89v : 7mus, 101v : 8vus, 113v : 9vus, 125v : 10us, 137v : 11mus, 149v : XII [!],
161v : 13mus, 173v : 14, 185v : 15, 199v : 16, 211v : 17, 223v : 18, 235v : 19,



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 75

247v : 20, 259v : 21, 271v : 22, 283v : 23, 295v : 24, 307v : 25, 319v : 26, 331v :
27, 343v : 28, 355v : 29, 367v : 30, 379v : 31, 391v : 32 sexternius in ordine ;
fonds en parchemin au milieu des cahiers I–XIII, XX–XXXIV portent un texte
et une notation musicale in campo aperto. Nouvelle foliation corrigée au crayon
à partir de 2024 (l’ancienne a pris en compte f. I comme f. 1, elle a été faite
jusqu’au feuillet 100, ensuite il n’y avait que les numéros tous les 50 feuillets).

Filigranes : 1) f. 1, 4, 395–396 Var. WZIS DE4860-Ms473_202 (1460) ;
2) f. 2–3 ; 321–330, 332–343, 394, 397 : Var. WZIS DE4860-Ms1449_316
(1459) ; 3) f. 5–137, 139–148 : Var. WZIS DE6180-Nr_13_336 (1455–1460,
1450–1451) ; 4) f. 138, 149–223 Var. WZIS DE8370-PO-125561 (1452) ;
5) f. 224–320, 331 Var. WZIS DE6180-Nr_13_128 (1455–1460, 1450–1451) ;
6) f. 344–357, 366–367 Var. WZIS DE5910-PO-70429 (1459) ; 7) f. 358–365,
368–391 Var. WZIS DE4860-Ms1449_341 (1459).

Écriture et décoration : texte écrit en deux colonnes, cadre de justification
à l’encre sauf f. 200r–223v, où le cadre est fait au point sec, 222×59 et 62 mm,
réglure au point sec aux f. 150–382 (à partir du XV cahier) ; première main :
f. Ir–215v, Cursiva Libraria, var. Derolez, Pl. 101, 53–57 lignes sauf f. 216r–
382r, où il y a 46–50 lignes et un autre ductus, mais la même main, semble-t-
il ; deuxième main : f. 382r–IIr, Hybrida Currens, var. Derolez, Pl. 123, 62–66
lignes. Décoration et lettres initiales : a) esquisse d’une lettre initiale avec des
antennes de la hauteur de 31 lignes <P>ost au f. 8r ; b) les lettres initiales rouges
de la hauteur de 3–5 lignes au début d’une nouvelle question et d’un nouvel
article ; lettres rehaussées, pieds-de-mouche, rubriques indiquant le numéro de
la question ; titre courant : a) noir numéro de question aux feuillets recto et
verso ; b) en dessous de ces numéros de questions aux feuillets verso, numéro
de question rouge, aux feuillets recto, titre de question rouge ; lettres d’attente
pour les titres courants prévus, par exemple f. 72v–77r, 199v–205r, 352v–355v.

Notes et gloses : a) annotations faites par le scribe dans la marge d’un mot
oublié par le scribe, par exemple aux f. 35r, 113v, 202r, 308r, 339r : vacat, 385v,
397v ; b) Marquage d’un raisonnement dans la marge : Respondetur, numéro de
la question, par exemple aux f. 61v, 102v, 201v, 303r, 375v ; c) Manicules aux
f. 194v, 327r, 328r, 340r, 343r, 346r, 357v, 371v, 376r, 391v, 395r.

Reliure : reliure du XVème siècle, ais en planches de bois, l’ais supérieur cas-
sé, plats et dos couverts de cuir de couleur marron ; reliure estampée à froid,
estampes géométriques : deux rectangles, l’un dans l’autre, dont les coins sont
reliés par des lignes, dans le rectangle central, les lignes forment des losanges,
cadre du rectangle central remplis alternativement d’ornements composés de
motifs géométriques et animaliers (serpent avec grenouille et deux oiseaux) ;



76 WOJCIECH BARAN

dans la partie supérieure du plat supérieur, l’inscription du XVème siècle : Se-
cunda secunde b<eati> Thome ; sur le premier plat, deux tenons ; sur le dernier,
deux plaquettes d’attache des pattes ; pattes en cuir partiellement conservées ;
dos convexe ; quatre nerfs doubles ; tranchefiles de corde jaune couvertes ; coins
du bloc au dos chanfreinés ; sur le dos, au-dessus du premier nerf, une étiquette
en papier avec l’inscription : Secunda Secundae beati Tho<mae> Aqui<natis> ; au-
dessous du quatrième nerf, une étiquette en papier brune avec l’inscription de
la cote ancienne : 144, sur cette étiquette, une autre petite étiquette en papier
avec l’inscription de la cote actuelle : 116 ; contre-gardes manquantes ; gardes
en parchemin.
Histoire du volume : Le manuscrit a été copié en 1459, comme en témoigne
le colophon au f. 382ra : Finitus anno Domini MoCCCCoLIX o ipso die sancti Au-
gustini episcopi (le 28 août) ; deuxième date dans la marge du f. Ir : 1460. Sur le
premier contre-plat, l’inscription de provenance écrite à l’encre par une main du
XVème siècle : Liber Arnolphi de Mirznyecz, une autre main du XVème a ajou-
té : datus pro Ecclesia Ca<thedra>li Cracoviensi. Arnolf de Mierzyniec (†1491),
chanoine du chapitre cathédral de Cracovie depuis au moins 1451, chanoine
du chapitre cathédral de Płock depuis 1462, docteur en droit canonique depuis
1464, recteur de l’église de la Toussaint de Cracovie depuis 1467, docteur en
théologie depuis 1473, chanoine du chapitre de Saint Florian en 1474, pro-
priétaire de plusieurs manuscrits conservés aujourd’hui à la Bibliothèque Jagel-
lonne¹⁴, ce proprietaire suggère une provenance polonaise du codex. Numéro
d’inventaire du XVème siècle : CCIIII (f. Ir) ; numéro d’inventaire précédent
144 ; timbre du chapitre du XXème siècle sur le premier contre-plat et au f. IIv,
timbre contemporain (2002) : AiBKKK Ms 116 sur le premier contre-plat et
aux f. IIr, 6r. Quelques dommages à la reliure, salissures importantes au f. 235,
traces d’activité des insectes sur le papier n’endommageant pas le texte.
Bibliographie : Polkowski, Katalog, 87, Szelińska, Biblioteki, 118, Shoo-
ner, Codices, 160–161, no 1355, MSPL 9026.

¹⁴ Cf. H. Barycz, “Arnolf z Mirzyńca,” Polski Słownik Biograficzny, éd. W. Konop-
czyński et al., vol. 1, Kraków : Nakładem Polskiej Akademii Umiejętności, 1935, p. 165 ;
M. Markowski, Dzieje wydziału teologii Uniwersytetu Krakowskiego w latach 1397–1525,
Kraków : Wydawnictwo Papieska Akademia Teologiczna, 1996, p. 182–183, J. Son-
del, Słownik historii i tradycji Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków : Universitas, 2012,
p. 62–63, W. Szelińska, Biblioteki profesorów Uniwersytetu Krakowskiego w XV i w począt-
kach XVI wieku, Wrocław – Warszawa – Kraków : Zakład Narodowy imienia Ossolińs-
kich. Wydawnictwo Polskiej Akademii Nauk, 1966, p. 114–123, M. Zdanek, “Arnolf
z Mirzyńca,” Profesorowie Wydziału Prawa Uniwersytetu Jagiellońskiego. T. 1, 1364–1780,
éd. K. Ożóg et al., Kraków : Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 2015, p. 18–19,
https://cac.historia.uj.edu.pl/osoba/2018284_Arnolf_z_Mierzy%C5%84ca_b%C5%82%C4%9-
9dnie_z_Mirzy%C5%84ca_dzi%C5%9B_Mierzeniec_syn_Piotra (accès : 10.12.2024).



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 77

3. Ms 117 (145) :
Thomas de Aquino, Summa contra gentiles

Lat., 1457, chart., f. 282+II membr., 306×205 mm

1. f. 1ra–282vb : Thomas de Aquino, Summa contra gentiles cum registris

[Registrum capitulorum libri primi] — Incipit registrum [summe add. sup.
l.] Summe [secunde a.c., partis del.] contra gentiles. Capitulum primum.
Quod sit officium sapientis …[f. 1vb]… Capitulum 102. Quod beatitudo divi-
na perfecta et singularis est excellens omnem aliam beatitudinem. –Incipit liber
de veritate katholice [recte : katholica]contra errores infidelium, editus a fratre
Thoma de [Saquino [?] del.] de ordine fratrum predicatorum. Sequitur capit-
tulum [!]primum. Quod sit officium sapientis. [f. 2ra] [Liber I]– Incipit liber
primus, capitulum primum. Quod sit officium sapientis. Veritatem meditabitur
guttur meum…><[f. 45ra]… Ipsi igitur, qui singulariter beatus est, honor sit
et gloria in secula saeculorum. Amen. Explicit liber primus. [Registrum capi-
tulorum libri secundi] — Incipit registrum secundi libri huius Summe contra
gentiles beati Thome. Capitulum [p.c.] primum. Continuacio sequentis ad pre-
cedencia …><[f. 46ra]… Capitulum 101. Quod vere substancie separate na-
turali cognicione cognoscant omnia simul. [Liber II]. – Incipit liber secundus.
Capitulum primum quasi continuativum ad precedencia. Meditatus sum in
omnibus operibus tuis …><[f. 109vb]… sed suum intelligere est totum simul
perfectum, permanens per omnia secula seculorum. Amen. Explicit liber secun-
dus huius Summe contra gentiles editum a beato Thoma de Aquino. [Registrum
capitulorum libri tertii] — Incipit tercius. Prohemium. Capitulum primum.
Capitulum 2. Quod omne agens agit propter finem …><[f. 111va]… Capitu-
lum 163. De predestinacione et electione divina etc. [Liber III] — Incipit liber
tercius beati Thome contra gentiles. Capitulum primum. Prohemium in sequens
opus. [f. 111vb] Deus magnus Dominus et rex magnus …><[f. 210ra]… Ipsi
honor et gloria in secula saeculorum. Amen. Explicit liber tercius beati Thome
huius Summe contra gentiles. [Registrum capitulorum libri quarti] — Inci-
pit registrum quarti libri eiusdem. [f. 210rb] Capitulum primum. Prohemium
in sequens opus …><[f. 211rb]… Capitulum 100. De finali iudicio. [Liber
IV] — Sequitur liber quartus beati Thome contra gentiles. Ecce hec ex parte
dicta sunt viarum eius …><… et non ascendent super cor vestrum, sed gaude-
bitis et exultabitis usque in sempiternum. Amen. Et sic est finis huius Summe
contra gentiles a sancto Thoma fratre predicatorum edite et finita [!]sub anno
Domini millesimo quadringentesimo quinquagesimo septimo in vigilia Marie
Magdalene.



78 WOJCIECH BARAN

Cf. Grabmann, Die Werke, 290–294, Torrell, Tomasz z Akwinu, 128–145,
390–391. Le même texte dans le ms Kraków, AiBKKK, Ms 120.
Éd. : Editio Leonina, 13–16.
2. f. IIr–v : [Notae cursiva currente scriptae]

||… in c. dilectis [?] de plenitudine etc. … Est igitur mens… Maiestatem
[?] autem de plantis, qui disposu<i>t… An statutum municipale liget ad
penas temporales ignoranciam. Arguitur, quod sic …[f. IIv]… c. primo
alle<ga>tum pe<r> lice<n>c<iam>.

Support et organisation du volume : I–XXIII6+6 (f. 1–276), XXIV6+0, in
folio, Réclames aux cahiers I–XXIII dans le coin inférieur-intérieur (f. 12v ron-
gée, 24v, 36v, 48v, 60v, 72v, 84v, 96v, 108v, 120v rongée, 132v, 144v, 156v,
168v, 180v, 192v, 204v, 216v, 228v, 240v, 252v, 264v, 276v), fonds en parche-
min au milieu des cahiers parfois portant un texte, le talon de la garde supérieure
visible entre les I et II cahiers.
Filigranes : 1) f. 1–132, 145–282 Var. WZIS DE3210-PO-151500 (1460) ;
2) f. 133–144 Var. WZIS DE6405-PO-68811 (1455).
Écriture et décoration : Cursiva Libraria/Formata, var. Derolez, Pl. 95,
texte écrit en deux colonnes, 49 lignes ; cadre de justification au point sec,
22m×55 et 55 mm. Décoration et lettres initiales : a) au début de chaque nou-
veau livre, lettre filigranée bleue avec filigrane et antennes rouges : <V>eritatem
de la hauteur de 9 lignes au f. 2ra, <M>editatus de la hauteur de 11 lignes au
f. 46ra, <D>eus de la hauteur de 10 lignes au f. 111vb, <E>cce à la hauteur de
10 lignes au f. 211rb ; b) les lettres initiales rouges de la hauteur de 3 lignes au
début d’une nouvelle question et d’un nouvel article ; c) initiales calligraphiques
dans le premier verset dans les index (f. 1r–v, 110r–111r) ; rubriques indiquant
le numéro de la question et les intitulations des questions, lettres rehaussées, les
noms des autorités evoquées soulignées, très souvent lettres d’attente à côté des
lettres initiales rouges, par exemple aux f. 3v, 100v, 200r, 278v ; titre courant :
aux feuillets verso : liber, aux feuillets recto : le numéro du livre.
Notes et gloses : 1) Annotations dans la marge d’un mot oublié par le scribe,
corrections, par exemple aux f. 2r, 75r, 157v, 258r ; 2) Notes et corrections
d’une deuxième main du XVème en écriture cursive : f. 3v, 99v, 280v, la même
main a écrit les notes aux f. IIr–v ; 3) Marquage d’un raisonnement dans la
marge, par exemple aux f. 10r, 116v, 170v, 267v ; 4) nombreuses manicules, par
exemple aux f. 3v, 107v, 192v, 280v. Presque pas de notes dans le quatrième
livre (f. 210ra–282va).



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 79

Reliure : reliure du XVème siècle, ais en planches de bois, plats et dos cou-
verts de cuir de couleur marron ; reliure estampée à froid, dans l’encadrement
extérieur, une bande fleurie et des petits fers, dans l’encadrement du milieu, des
estampes carrées avec des fleurs, dans l’encadrement intérieur, une spirale de
fleurs ; sur le premier plat, tenon supérieur conservé et des bouts de clous du
tenon inférieur ; sur le dernier plat, deux plaquettes d’attache des pattes ; pattes
non conservées ; sur le premier et le dernier plats, traces de cinq boulons placés
dans les angles et au centre ; quatre cornières en métal sur le premier et le der-
nier plat ; dos convexe ; quatre nerfs doubles ; tranchefiles de corde avec coiffe ;
coins du bloc au dos chanfreinés ; au-dessus du premier nerf, une étiquette en
papier avec l’inscription : Summa contra Gentiles et un chiffre écrit au crayon :
35 ; au-dessous du quatrième nerf, une étiquette en papier brune avec l’inscrip-
tion de la cote ancienne : 145, sur cette étiquette, une autre petite étiquette en
papier avec l’inscription de la cote actuelle : 117 ; sur le bord des tranches de
la tête et de la queue, l’inscription du titre du XVème siècle : Summa contra
gentiles ; contre-gardes et gardes en parchemin.
Histoire du volume : Le manuscrit a été copié en 1457, comme en témoigne
le colophon au f. 282vb : finita sub anno Domini millesimo quadringentesimo quin-
quagesimo septimo in vigilia Marie Magdalene (le 22 juillet). Numéro d’inventaire
du XVème siècle : CLXXX (f. Ir) ; numéro d’inventaire précédent 145 ; timbre
du chapitre du XXème siècle à la contre-garde supérieure, timbre contemporain
(2002) : AiBKKK Ms 117 à la contre-garde supérieure et aux f. Iv, IIv, manus-
crit conservé en bon état, sur la garde supérieure et dans le bloc les traces des
avaries causées par des insectes.
Bibliographie : Polkowski, Katalog, 87–88, Shooner, Codices, 161, no 1356,
MSPL 9027.

4. Ms 120 (148) :
Thomas de Aquino, Summa contra gentiles et alii tractatus theologici

Lat., 1463, chart., f. 388+III chart., 310×215 mm

1. f. 1r–312v : Thomas de Aquino, Summa contra gentiles cum registris

[Textus] — Veritatem meditabitur guttur meum …><[f. 171r] [liber 3,
c. 76] …in rebus a summo Deo accipiant [f. 171v : vacuum] [f. 172r] Non
est autem possibile, quod ille …><[f. 284r] [liber 4, c. 58]…. Ex alia par-
te incipit capitulum. — In alio folio [p.c.] [folio rep.], quia hic diffluebat,
stat hoc capitulum. [f. 284v : vacuum] [f. 285r] Quia vero, ut dictum est, re-
media spiritualis salutis …><[f. 309r]… et non ascendent super cor vestrum,



80 WOJCIECH BARAN

sed gaudebitis et exultabitis usque in sempiternum. Amen. Gloria Tibi, Trini-
tas, equalis una Deitas et ante omnia secula et nunc et imperpetuum. Explicit
tractatus de veritate fidei catholice contra errores infidelium alias contra genti-
les editus a sancto Thoma de Aquino fratre ordinis predicatorum, finitus anno
Domini 1463 feria sexta in crastino Corporis Cristi, pro quo sit benedictus et
gloriosus in secula seculorum. Amen. [Registrum] — Registrum primi libri.
Quid sit officium sapientis …><[f. 309vb]… Registrum capitulorum secundi
libri …><[f. 310vb]… Registrum capitulorum tercii libri …><[f. 312rb]…
Registrum capitulorum quarti libri …><… de statu munti post iudicium.

Cf. Grabmann, Die Werke, 290–294, Torrell, Tomasz z Akwinu, 128–145,
390–391. Le même texte dans le ms Kraków, AiBKKK, Ms 117.
Éd. : Editio Leonina, 13–16.

2. f. 313r–352v : Isidorus Hispalensis, Sententiae cum registro capitulorum
[Textus] — Summum bonum Deus est …><[f. 352r]… quos celestis aula leti-
ficandos includit. [Registrum] — Capitula primi libri Isidori De summo bo-
no. 1. Quod Deus summus et incommutabilis sit …><… 65. De exitu vite. 66.
Finis Isidori De summo bono, pro quo sit Deus benedictus in secula seculorum.
Amen.

Cf. Clavis patrum 3, 1199 ; Incipits of Latin Works, 5854. Le même texte dans
le ms Kraków, Biblioteka Jagiellońska (désormais : BJ), 1240, f. 137v–164v¹⁵.
Éd. : PL 83, 537–738 ; CCSL, 111.

3. f. 353r–355v : Sermo de assumptione Beatae Mariae Virginis
— Intravit Ihesus in quoddam castellum etc., Luce X [, 38]. — Quando
beata Virgo perfecta fuit in activa et contemplativa, que signantur per has
duas sorores, ideo hoc Ewangelium loquitur in sua assumpcione …><…
et vere talis erat contemplacio Marie.

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 165r–166v.

4. f. 355v–357v : Pseudo-Bernardus Claraevallensis, Expositio hymni Salve Re-
gina

— Nota. Exposicio beati Bernhardi super Salve Regina. Ad salutandum Virgi-
nem gloriosam primo debes eius magnitudinem considerare …><… O clemens,
o pia, o dulcis, gloriosa Virgo Maria. Amen. Ihesus Christus sit benedictus.

¹⁵ Cf. Catalogus codicum manuscriptorum medii aevi Latinorum qui in Bibliotheca Jagellonica Cra-
coviae asservantur (désormais : Catalogus), éd. M. Kowalczyk et al., vol. 7, Cracoviae : Biblioteka
Jagiellońska – Wydawnictwo „Księgarnia Akademicka”, 2000, p. 214–230.



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 81

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 166v–167v.
Éd. : PL 184, 1077–1080.

5. f. 357v–359r : Sermo de assumptione Beatae Mariae Virginis
— Que est ista, que ascendit per desertum … Cant. III [, 6]. — Verba sunt
Salomonis in persona universitatis angelorum et hominum beatorum …><…
et corpore ascenderit, plures sancti preeligunt pie nescire quam temere aliquid
diffinire.

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 167v–168v et f. 114v–117v.

6. f. 359r–361r : Sermo de assumptione Beatae Mariae Virginis
— Que est ista, que ascendit de deserto… Cant. VIII [, 5]. — Et admirantur
in hac Virgine quinque. Primo dignitatem eius …><… Benedictus Deus Pater,
cui placuisti, Christe, id est cum Spiritu Sancto placuisti.

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 168v–169v et un fragment
de ce texte au f. 118r.

7. f. 361r–364r : Sermo in exsequiis professoris theologiae Universitatis Cra-
coviensis

— Sermo in exequiis. Renunciate Iohanni, que audistis et vidistis. Math. XI
[, 4]. — Quia discipuli Iohannis viderunt et audierunt, que reges et prophete
voluerunt …[f. 361v]… istius venerabilis viri sacre theologie professoris exi-
mii …[f. 363r]… Si ergo iste noster, pro cuius hic sumus relevamine congregati,
mortuus est … quia mortuus est post labores in facultate theologica plurimos et
quasi continuos, erat enim sacre theologie professor …[f. 363v]… Erat ergo
iste prudencior suis omnibus inimicis, quia semper insistebat veritati … dum
enim doloribus cruciaretur acerrimis, pavebat quidem mortem, quia ut Ioachim
dicit : Pavor mortis est proprietas nature …><… duo dicit Apostolus : unum
melius, aliud necessarium. Necessarium propter fructum operis, melius autem
propter graciam cum Christo in beatitudine copulacionis. Cuius nos participes
faciat etc.

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 174r–175v.

8. f. 364r–366r : Sermo de mortuis
— Quem Deus suscitavit. Act. II [, 24]. — Quemadmodum secundum Apo-
stolum Ad Hebr. IX [, 27] statutum est hominibus semel mori, ita divina pro-
videncia …><… vitam gloriosam speramus. Ad quam nos perducere dignetur
Ihesus Cristus in secula benedictus.



82 WOJCIECH BARAN

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 175v–176v.

9. f. 366r–367r : Gilbertus de Tornaco, Rudimentum doctrinae. Fragm. III
partis

— Gilbertus in Erudimento doctrine parte tercia de causa intermissi operis,
et quod amicis defunctis debemus naturalem affeccionem, in affeccione mode-
racionem, in moderacione consolacionem, in consolacione oracionem et subven-
cionem. — Cum iam a terra depulsi virtute …><… divino fruentes aspectu
iocundemur in domo Domini pariter et feliciter in eternum.

Cf. Glorieux, Répertoire, 2, 57. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240,
f. 176v–177r, f. 271v–272r, cf. Kraków, BJ, 1240, f. 186r–291v.
Éd. Bonifacio, Torino 1953.

10. f. 367r–371v : Sermo de Corpore Christi
— Accipite et comedite. Math. XXVI [, 26] originaliter et 1 ad Cor. XI [, 24]
transsumptive. — Hec verba superne benediccionis rore adeo perfusa sunt, ymo
dulcore divine suavitatis repleta … — Accipite et comedite, scribitur ubi su-
pra. — Alexander de Hallis in quarta parte sue Summe in responsione princi-
pali illius questionis, qua querit, utrum liceat iusto pluries uno die Corpus Chri-
sti sumere, sic inquit …><… que omnia, huius sacramenti virtus, clementer in
nobis operetur Ihesus Christus in secula benedictus. Amen.

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 177r–179v.

11. f. 371v–375r : Sermo in Universitate Cracoviensi habitus
— Fratres. Spiritu ambulate. Gal. V [, 16]. — Crisostomus exponens illud
Mat. V [, 1] : Accesserunt ad Ihesum discipuli et docebat eos, sic inquit : Do-
minus noster, Ihesus Christus, qui solus katedram doctoris in celo tenuit …
hec omnia ad doctoris officium concurrant, est racio : Nam inter omnes status
Ecclesie status doctorum est excellencior … Fratres. Spiritu ambulate, ubi su-
pra. — Beatus Dyonisius in prologo Ecclesiastice Ierarchie ita loquitur ad pro-
positum nostrum …[f. 372r]… nostra Universitas est quoddam particulare
corpus huius ecclesie … Ad vos enim venerabiles viros, qui estis constituti sub
hac Alma Universitate …[f. 374r]… ut ergo nichil horum desit nostre Alme
Universitatis prelatis, ipsos considero in triphario ordine diversitatis. Nempe
in ipsa sunt doctores egregii, rectores perlucidi et iudices equissimi …><… de
talibus enim dicit ipse Salvator, Apok. III [, 4] : Ambulabunt mecum … et non
delebo nomina eorum de libro vite. Quod nobis prestare dignetur Pater et Filius
et Spiritus Sanctus. Amen.



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 83

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 180r–182r.

12. f. 375r–377v : Franciscus de Brega, Quaestio de caritate. Fragm.
— Utrum aliquis homo per caritatem et eius augmentum, quid sit in carita-
te, possit habere aliquid experimentum. Arguitur, quod sic …><…patet, quia
noscitur haberi per caritatem, sicut sciencia scitur per scienciam. etc.

Cf. Clavis scriptorum et operum Medii Aevi Poloniae, 152, no 205/4. Le même
texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 170r–171r. Texte intégral autographe :
Wrocław, Biblioteka Uniwersytecka, I Q 381, f. 347r–353v ; cf. Kraków,
BJ, 1575, f. 198r–204v (fragm.) ; BJ, 1587, f. 92v–96v ; BJ, 2151, f. 268r–274r.

13. f. 377v : [Nota de XII gradibus humilitatis in regula sancti Benedicti]
— Nota : XII gradus humilitatis ponuntur in regula beati Benedicti. —
Primus est corde et corpore semper humilitatem ostendere defixis in terram
aspectibus …><… libertas, peccandi consuetudo sive contemptus. etc.

Cf. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240, f. 130v.

14. f. 378r–388r : Bernardus Claraevallensis, De gradibus humilitatis et super-
biae

[Prologus] — Rogasti me, frater, quatenus ea, que de gradibus humilitatis
coram fratribus locutus fueram …><… de nihilo superbire non posse. [Tex-
tus] — Capitulum primum. Locuturus ergo de gradibus humilitatis …><…
in corde tuo, quam in nostro codice leges. Deo gracias, Iesus Cristus. Explicit
libellus beati Bernhardi abbatis De XII gradibus humilitatis et superbie, 1463,
finita post Oculi.

Cf. Incipits of Latin Works, 5208. Le même texte dans le ms Kraków, BJ, 1240,
f. 131r–137v, BJ, 1216, f. 166r–176r¹⁶.
Éd. Leclercq, Rochais, vol. 3, Romae 1963, 16–59.

f. 388v : vacuum

Support et organisation du volume : I–XXXI6+6 (f. 1–372), XXXIII8+8

(f. 373–384)„ in folio, réclames aux cahiers II–XIII, XV–XXV, XXVII–XXXI
dans le coin inférieur-intérieur (f. 24v, 36v rongée, 48v, 60v, 72v, 84v, 96v, 108v,
120v rongée, 132v rongée, 144v, 156v, 180v, 192v, 204v, 216v, 228v, 240v, 252v,
264v rongée, 276v rongée, 288v rongée, 300v rongée, 324v, 336v rongée, 348v,

¹⁶ Cf. Catalogus, éd. M. Kowalczyk et al., p. 108–113.



84 WOJCIECH BARAN

360v, 372v), fonds en parchemin au milieu des cahiers portant un texte, pagi-
nateurs : f. 1 (Somme de Thomas, libre I), 51 (libre II), 124 (libre III), 229
(libre IV), 309 (registre des livres), 313 (Somme d’Isidore, libre I), 322 (libre
II), 335 (libre III), 353 (sermons), 378 (traité sur les degrés de l’humilité), une
nouvelle foliation depuis 2024.
Filigranes : 1) f. 1–388 Var. WZIS DE6405-PO-66518 (1463) (filigrane bien
visible aux f. 171 et 284).
Écriture et décoration : Cursiva Libraria, var. Derolez, Pl. 101, textes
écrits en 50–53 longues lignes sauf registres qui sont écrits en deux colonnes
(f. 309r–312v, 352r–v), cadre de justification au point sec, 227×141 mm ; ré-
glure au point sec. Décoration et lettres initiales : au f. 1r, bordure florale rouge
et bleue avec deux oiseaux ; au f. 1v, une petite bordure florale rouge-bleue ;
lettres initiales : a) dans la Somme de Thomas : lettres émanchée bleue-rouge
avec une fleur dedans <V>eritatem de la hauteur de 10 lignes au f. 1r (début du
Ier livre de Summa), lettre bleue <M>editatus de la hauteur 8 lignes au f. 51r,
(début du IIème livre), <D>eus de la hauteur de 10 lignes au f. 124v (début du
IIIème livre), lettres d’attente pour initiale du début du IVème livre au f. 203r :
<E>cce ; dans la Somme d’Isydore : lettre bleue <S>ummum de la hauteur de 6
lignes au f. 313r (début du Ier livre), lettre bleue <O>mnis au f. 322v (début du
IIème livre), lettre rouge <D>ivine au f. 335r (début du IIIème livre) ; b) lettres
émanchées bleues et rouges de la hauteur de 4–5 lignes au f. 1v, ensuite lettres
bleues et rouges en alternance de la hauteur de 3–4 lignes au début de nouveau
chapitre (lettre corrigée au f. 209r) ; parfois dans la Somme d’Isydore, les lettres
avec filigrane (f. 319r, 319v, 322r, 323v, 324r) ; c) lettres bleues et rouges en
alternance de la hauteur de 4 lignes au début des petites œuvres ; lettre bleue
avec les filigranes rouges au début du traité de Bernard au f. 378r ; lettres rehaus-
sées, intitulations ; titre courant dans la Somme de Thomas : verso : liber, recto :
numéro du livre, parfois titre courant omis, par exemple aux f. 21v–22r, 105v–
106r, 209v–210r, 310v–312v ; titre courant dans les IIème et IIIème livres de la
Somme d’Isydore : aux recto : L<iber> et numéro du livre, parfois omis (f. 326r,
334r, 343r, 350r–352r).
Notes et gloses : Notes prises par la main du scribe : a) corrections dans
la marge, par exemple aux f. 2r, 102r, 180v, 278v, 316v, 350v ; b) marques du
fragment, du thème du raisonnement : f. 286v, 380v ; c) f. 380v, in marg. inf. :
omnis homo mendax. Pas d’autres notes.
Reliure : demi-reliure de la seconde moitié du XIXème siècle, ais en planches
de carton, plats couverts en carton avec un papier marbré de différentes
nuances de bronze ; dos et coins couverts de cuir en couleur marron ; dos plat ;
quatre nerfs doubles ; tranchefiles non conservés, au-dessous du quatrième nerf,



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 85

une étiquette en papier brune avec l’inscription de la cote ancienne : 148, sur
cette étiquette une autre petite étiquette en papier avec l’inscription de la cote
actuelle : 120, contre-gardes et gardes (Ir, IIIv) en papier bleu de la seconde
moitié du XIXème siècle.
Histoire du volume : Le manuscrit a été copié en 1463, comme en témoigne
le colophon au f. 388r : 1463, finita post Oculi, (Oculi — le troisième dimanche
du Carême : le 13 mars 1463), dans la seconde moitié du XIXème siècle, on
lui a donné une nouvelle demi-reliure. La présence d’un sermon pour les funé-
railles d’un professeur de l’université de Cracovie (texte no 7) suggère une pro-
venance polonaise. Il semble qu’il y ait un lien entre ce codex et le ms Kraków,
BJ, 1240, puisque tous les textes, à l’exception du texte de Thomas, se trouvent
dans le codex capituaire et dans le codex jagiellonien presque dans le même
ordre. Le manuscrit jagiellonien est plus ancien (1456)¹⁷ que le codex capitu-
laire (1463) ; timbre du chapitre du XXème siècle à la garde supérieure au f. Iv,
timbre contemporain (2002) : AiBKKK Ms 120 à la contre-garde supérieure ; le
bloc a les traces des avaries causées par des insectes.
Bibliographie : Polkowski, Katalog, 89, Shooner, Codices, 161, no 1357,
MSPL 9028.

5. Ms 122 (150) :
Thomas de Aquino, Quaestiones quodlibetales

et anonymus, Speculum animae vel De anima vitiosa et virtuosa
Lat., 1452, chart., f. 159, 285×215 mm

1. f. 1ra–24vb, 51ra–62vb, 25ra–50vb, 63ra–82va : Thomas de Aquino, Quaes-
tiones quodlibetales

[Quodlibet 1] Quesitum est de Deo et homine. De Deo quesitum est primo,
quantum ad divinam naturam …><[f. 24vb] [quodlibet 4, q. 7, a. 1, co.]…
in quibus, ut plurimum contricio precedit tempore confessionem ||[f. 51ra]||
confessionem et absolucionem ; baptismus autem …><[62vb] [Quodlibet 5,
q. 10, a. 1, co.]… quod est propinquus cause. Quamvis ||[f. 25ra||| Quam-
vis autem cause sint IIIIor, tamen tres earum …><[f. 43va] [Quodlibet 8,
q. 2, a. 2, co.]… caritatem, quam <a> non habente. Sed secundum alium mo-
dum cognoscendi, quo aliquis [vacua media columna] [f. 43vb] Sed 2m alium
modum cognoscendi …><[f. 50vb] [Quodlibet 9, q. 2, a. 3, co.]… cum sint
due nativitates penitus desperate [recte : disparate] : ||[f. 63ra]|| Unde, si
esset aliquid, quod filiacionem temporalem …><… in carcere vel alio modo.

¹⁷ Cf. Catalogus, éd. M. Kowalczyk et al., p. 214–230.



86 WOJCIECH BARAN

<D>einde de pena eterna, scilicet utrum anima separata a [p.c.] corpore na-
turaliter paciatur ab igne corporeo. In quinto quodlibeto, articulo tredecimo
etc.

Cf. Grabmann, Die Werke, 309–313, Torrell, Tomasz z Akwinu, 246–251,
402–404.
Éd. : Editio Leonina, 25, 1–2.
f. 82vb–83r : vacua, linearum schemate instructa
f. 83v : vacuum

2. f. 84ra–154va : [Anonymus, Speculum animae vel De anima vitiosa et vir-
tuosa]

[Pars prima, introductio] — <D>eclina a malo et fac bonum, Ps. 36o
[, 27]. Quam brevissime michi consideranti, quam brevi valle ad taberna-
culum increate lucis accedat anima ad peregrinacionis huius calamitosi status
…><[f. 121ra]… licet multe alie supersunt, quas in alio sermone alibi possu-
mus, a quibus omnibus suppliciis nos [libenter del.] liberet Dominus Ihesus, qui
vivit et regnat in secula seculorum. [Pars secunda, introductio] — <D>eclina
a malo et fac bonum, ut supra [Ps. 36, 27]. Visa igitur prima parte principali
[principalis a.c.] presentis opusculi, scilicet de statu anime viciose et extra gra-
ciam posite, de illius infortunatu [recte : infortunato] processu et fine, nunc
videamus [p.c.] de 2a parte principali, scilicet de anima virtuosa et in gracia
Dei posita et de illis virtuoso et laudabili processu et felici fine in gloria beato-
rum …><… Et post ea omnes angelorum ordines et sanctorum a maiore usque
ad minimum cantant unam pulcram cantilenam in secula seculorum. Amen.
Et sic est finis. Sit laus et gloria Christo. Sub anno Domini MoCCCCLII in
die sabbatho ante Oculi etc.

Cf. Le même texte se trouve aussi dans les manuscrits : Graz, Universitäts-
bibliothek, Ms 1210, f. 1r–154v¹⁸, Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana,
Plut.20.31, f. 1r–148r¹⁹.

Support et organisation du volume : I–III6+6 (f. 1–36), IV7+7 (f. 37–50),
V–VI6+6 (f. 51–74), VII6+3 (f. 75–83, f. 75–77 n’ont pas de feuillets jumeaux),
VIII–XI6+6 (f. 84–131), XII–XIII7+7 (f. 132–159), in folio, le talon de la garde

¹⁸ Cf. Die Handschriften der Universitätsbibliothek Graz, 3 vol., éd. A. Kern, M. Mairold,
H. Zotter, Graz–Stand : Universitätsbibliothek, 2023, https://unipub.uni-graz.at/urn/urn:nbn:-
at:at-ubg: 2–65617, [1303] (accès : 10.12.2024).

¹⁹ Cf. A. M. Bandini, Catalogus codicum Latinorum Bibliothecae Mediceae Laurentianae sub aus-
piciis Petri Leopoldi, vol. 1, Florentiae : Praesidibus Adnuentibus, 1774, col. 639.



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 87

supérieure visible entre les cahiers I et II. Le cahier V (f. 51–62) est mal placé,
il devrait être mis entre le IIème et le IIIème cahier (entre f. 24 et f. 25).
Filigranes : 1) f. 1–12, 25–36 : Var. WZIS DE4860-Ms866_326 (après
1446) ; 2) f. 12–24, 37–39, 48–50 : Var. WZIS DE4860-Ms1193_430 (1451–
1500) ; 3) f. 41–46 ; WZIS DE8150-HS_1006_9 (1445–1450) ; 4) f. 51–74
WZIS DE2730-PO-65162 (1448) ; 5) f. 75–83 : WZIS IT1365-PO-66302
(1454) ; 6) f. 84–131 : WZIS DE4860-Ms601_109 (1452) ; 7) f. 132–154 :
WZIS DE4620-PO-150071 (1449).
Écriture et décoration : texte écrit en deux colonnes, cadre de justification
à l’encre 250×71 et 75 mm, le codex contient deux parties distinctes : I) Cursiva
Libraria,var. Derolez, Pl. 99, f. 1ra–82va, 57–71 lignes, aux f. 43va et 62ra den-
sité du texte sur une colonne, densité d’écriture différente aussie aux derniers
feuillets de la première partie du codex : f. 81va–82va ; décoration et lettres ini-
tiales : a) au début du nouveau quodlibet, lettre filigranée rouge-noire avec un
filigrane et des antennes rouges : <Q>uesitum de la hauteur de 7 lignes au f. 1ra ;
<Q>uesitum de la hauteur de 10 lignes au f. 11va ; b) lettre filigranée rouge avec
un filigrane et des antennes rouges de la hauteur de 8 lignes au début d’un nou-
veau problème : <D>einde au f. 37ra ; c) lettres rouges pour une nouvelle partie
de raisonnement de la hauteur de 3 lignes : <A>d,<D>einde au f. 9v, <A>d au
f. 11v, <A>d au f. 37ra, <A>d au f. 37rb ; dans le premier cahier les nouveaux
élements de raisonnement soulignés (ad primum, responsio…), lettres d’attente
pour les lettres initiales aux f. 1v–7v, 9r, 15r, 17v, plus tard espaces libres pour les
lettres initiales ; II) Hybrida Libraria,var. Derolez, Pl. 129, f. 84ra–154va, 47–
54 lignes, espace pour les lettres initiales aux f. 84ra, 93ra, 97va, 103ra, 145va,
155vb, changement d’encre du brun au noir profond aux f. 93v–94r, initiales
calligraphiques dans le premier verset aux f. 107va, 149ra–b, pas de décoration.
Notes et gloses : Amendements de la main du scribe dans la première partie,
par exemple aux f. 1v, 41r, 68v ; amendements dans la deuxième partie, par
exemple aux f. 84v, 122r, 156v. Pas d’intervention d’autres mains.
Reliure : demi-reliure de la seconde moitié du XIXème siècle, ais en planches
de carton, plats couverts en carton avec un motif rappelant les cernes des arbres,
dos et coins couverts de cuir de couleur marron ; dos estampé à froid ; les cadres
avec des fleurs au milieu séparées par des bandes feuilles ; dans le premier cadre
en partant du haut, titre estampé : Summa Ms 1452 ; dos plat ; trois nerfs ;
tranchefiles manquantes ; au-dessous du quatrième nerf, une étiquette en pa-
pier blanc avec l’inscription de la cote actuelle : 122, contre-gardes et gardes
en papier moderne.



88 WOJCIECH BARAN

Histoire du volume : Le colophon présent à la fin de la deuxième œuvre
montre que cette partie du codex a été copié en 1452 : f. 154va : Sub anno Domini
MoCCCCLII in die sabbatho ante Oculi etc. (Samedi avant le troisième dimanche
du Carême, le 11 mars 1452), les filigranes sur les pages avec la deuxième œuvre
indiquent qu’elle date également du même temps. Dans la seconde moitié du
XIXème siècle, on a fait une nouvelle demi-reliure qui comprend peut-être deux
codices distincts (deux mains différentes, mais le cadre de justification de même
style, la marge supérieure de la deuxième partie est rognée, de sorte que les an-
tennes des lettres sont parfois coupées, par exemple f. 89r–v, 93ra). Numéro
d’inventaire précédent 150 ; timbre du chapitre du XXème siècle à la garde su-
périeure, timbre contemporain (2002) : AiBKKK Ms 122 à la contre-garde supé-
rieure. Manuscrit conservé en bon état, papier légèrement endommagé par des
insectes, sans affecter le texte, un trou brûlé dans l’espace entre les colonnes
au f. 39.
Bibliographie : Polkowski, Katalog, 89, Shooner, Codices, 161–162, no
1358, MSPL 9029.

Conclusion

Les recherches effectuées ont permis de mettre à la disposition d’un large éven-
tail de chercheurs des descriptions détaillées des manuscrits des Archives et Bi-
bliothèque du Chapitre Cathédral de Cracovie contenant les œuvres de Saint
Thomas d’Aquin : Ms 115, Ms 116, Ms 117, Ms 120 et Ms 122. Les manuscrits
des Archives et Bibliothèque du Chapitre Cathédral de Cracovie nécessitent
sans aucun doute d’autres recherches. Dans le contexte des œuvres de Thomas
d’Aquin, il sera intéressant d’examiner les manuscrits du Compendium Theologiae
de Hugues Ripelin, longtemps attribué à Thomas d’Aquin (Ms 118, Ms 119,
Ms 123), ansi que la concordance des thèmes abordés par Thomas d’Aquin ré-
digée par Hervé de la Queue (Ms 121).

Bibliographie

1. Sources manuscrits
1.1. Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana :

Plut. 20.31
1.2. Graz, Universitätsbibliothek :

Ms 1210



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 89

1.3. Kraków, Archiwum i Biblioteka Krakowskiej Kapituły Katedralnej :
Ms 115 ; Ms 116 ; Ms 117 ; Ms 118 ; Ms 119 ; Ms 120 ; Ms 121 ; Ms 122 ;
Ms 123

1.4. Kraków, Biblioteka Jagiellońska :
BJ, 1216 ; BJ, 1240 ; BJ, 1575 ; BJ, 1587 ; BJ, 2151

1.5. Wrocław, Biblioteka Uniwersytecka :
I Q 381

2. Sources imprimées
Bernardus Claraevallensis, “De gradibus humilitatis et superbiae,” Sancti Bernar-

di opera, éd. J. Leclercq, H. M. Rochais, vol. 3, Romae : Ed. Cistercienses, 1963,
p. 16–59.

Gilbertus de Tornaco, De modo addiscendi, éd. E. Bonifacio, Torino : Società Edi-
trice Internazionale, 1953.

Isidorus Hispalensis, Sententiae, éd. P. Cazier, Turnhout : Brepols, 1998 (Corpus
Christianorum Series Latina, 111). Plus ancienne édition : Patrologia Latina, éd.
J.-P. Migne (désormais : PL), 83, 537–738.

Pseudo-Bernardus Claraevallensis, Meditatio in Salve Regina, PL, 184, 1077–
1080.

Thomas de Aquino, Summa contra gentiles cum commentariis Ferrariensis, cura et stu-
dio Fratrum Praedicatorum, Romae : Typis Riccardi Garroni, 1918–1948 (Editio
Leonina, 13–16).

Thomas de Aquino, Summa theologiae, IIa IIae, cura et studio Fratrum Praedicatorum,
Romae : Ex Typographia Polyglotta S. C. de Propaganda Fide, 1895–1899 (Editio
Leonina, 8–10).

Thomas de Aquino, Quaestiones disputatae de veritate, cura et studio Fratrum Praedi-
catorum, Romae : ad Sanctae Sabinae, 1970–1976 (Editio Leonina, 22/1–3).

Thomas de Aquino, Quaestiones quodlibetales, cura et studio Fratrum Praedicatorum,
Romae : Comissio Leonina, Paris : Les Éditions du Cerf, 1996 (Editio Leoni-
na, 25/1–2).

3. Literature secondaire
Bandini, A.M., Catalogus codicum Latinorum Bibliothecae Mediceae Laurentianae sub

auspiciis Petri Leopoldi, vol. 1, Florentiae : Praesidibus Adnuentibus, 1774.
Barycz, H., “Arnolf z Mirzyńca,” Polski Słownik Biograficzny, éd. W. Konopczyński

et al., vol. 1, Kraków : Nakładem Polskiej Akademii Umiejętności, 1935, p. 165.
Bazydło, J., “Figlewicz Kazimierz,” Encyklopedia katolicka, éd. L. Bieńkowski et al.,

vol. 5, Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego,
1989, col. 177.



90 WOJCIECH BARAN

Bloomfield, M. W., Incipits of Latin works on the virtues and vices, 1100–1500 A.D. in-
cluding a section of incipits of works on the Pater Noster, Cambridge : The Mediaeval
Academy of America, 1979.

Catalogus codicum manuscriptorum medii aevi Latinorum qui in Bibliotheca Jagellonica Cra-
coviae asservantur, éd. M. Kowalczyk et al., vol. 7, Cracoviae : Biblioteka Jagiel-
lońska – Wydawnictwo „Księgarnia Akademicka”, 2000.

Clavis patrumlatinorum, éd. E. Dekkers, E. O. Gaar, ed. 3 aucta et emendata, Turn-
hout : Brepols, 1995.

Clavis scriptorum et operum Medii Aevi Poloniae, éd. J. Kaliszuk, A. Pieniądz, P. Wę-
cowski, K. Skwierczyński, 2. vol., Kraków : Homini, 2019.

Danielski, W., “Adam Świnka z Zielonej,” Encyklopedia katolicka, éd. F. Gryglewicz
et al., vol. 1, Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubels-
kiego, 1985, col. 73.

Derolez, A., The Paleography of the Gothic Manuscript Books. From the Twelfth to the
Early Sixteenth Century, Cambridge : Cambridge University Press, 2003.

Encyklopedia Krakowa, éd. J. Purchla et al., ed. 2, Kraków : Biblioteka Kraków – Mu-
zeum Krakowa, 2023.

Glorieux, P., Répertoire des maîtres en théologie de Paris au XIII siècle, vol. 2, Paris :
Vrin, 1933.

Górniak, M.R., “Kot Wincenty,” Encyklopedia katolicka, éd. F. Gryglewicz et al., vol. 9,
Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 2002,
col. 1060–1061.

Grabmann, M., Die Werke des hl. Thomas von Aquin, ed. 3, éd. R. Heinzman, Munster–
Westf : Aschendorff, 1967.

Graff, T., “Strzempiński Tomasz,” Encyklopedia katolicka, éd. F. Gryglewicz et al.,
vol. 19, Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego,
2013, col. 1072–1073.

Januszewicz, S., “Cesarini Giuliano,” Encyklopedia katolicka, éd. F. Gryglewicz et al.,
vol. 3, Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego,
1985, col. 24–25.

Markowski, M., Dzieje wydziału teologii Uniwersytetu Krakowskiego w latach 1397–
1525, Kraków : Wydawnictwo Papieska Akademia Teologiczna, 1996, p. 182–
183,

Polkowski, I., Katalog rękopisów kapitulnych katedry krakowskiej. Część pierwsza. Ko-
dexa rękopiśmienne 1–228, Kraków : nakładem Akademii Umiejętności, 1884.

Shooner, H.V., Codices manuscripti operum Thomae de Aquino. T. II, Bibliothecae
Gdańsk — Münster, Roma : Editori di San Tommaso, 1973 (Editores Operum
Sancti Thomae de Aquino, 3).

Sondel, J., Słownik historii i tradycji Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków : Universi-
tas, 2012.



SAINT THOMAS D’AQUIN DANS LA BIBLIOTHÈQUE CATHÉDRAL À CRACOVIE 91

Szelińska, W., Biblioteki profesorów Uniwersytetu Krakowskiego w XV i w początkach
XVI wieku, Wrocław – Warszawa – Kraków : Zakład Narodowy imienia Osso-
lińskich. Wydawnictwo Polskiej Akademii Nauk, 1966 (Monografie z Dziejów
Nauki i Techniki, 33).

Torrell, J.-P., Tomasz z Akwinu — człowiek i dzieło, tłum. A. Kuryś, Kęty – Warszawa :
Wydawnictwo Marek Derewiecki – Instytut Tomistyczny, 2008.

Zdanek, M., “Arnolf z Mirzyńca,” Profesorowie Wydziału Prawa Uniwersytetu Jagiel-
lońskiego. T. 1, 1364–1780, éd. K. Ożóg et al., Kraków : Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Jagiellońskiego, 2015, p. 18–19.

4. Sources en-ligne
Die Handschriften der Universitätsbibliothek Graz, 3 vol., éd. A. Kern, M. Mairold,

H. Zotter, Graz–Stand: Universitätsbibliothek, 2023, https://unipub.uni-graz.at/
urn/urn:nbn:at:at-ubg:2–65617, [1303] (accès : 10.12.2024).

https://cac.historia.uj.edu.pl/osoba/2018284_Arnolf_z_Mierzy%C5%84ca_b%C5%
82%C4%99dnie_z_Mirzy%C5%84ca_dzi%C5%9B_Mierzeniec_syn_Piotra
(accès : 10.12.2024).

https://manuscripta.pl/ (accès : 10.12.2024).
https://www.wasserzeichen-online.de/wzis/index.php (accès : 10.12.2024).

MEDIEVAL MANUSCRIPTS CONTAINING
THE WORKS OF ST. THOMAS AQUINAS

IN THE ARCHIVES AND LIBRARY
OF THE CRACOW CATHEDRAL CHAPTER

Summary
The Archives and Library of the Cracow Cathedral Chapter preserve five
15th-century paper manuscripts containing the works of St. Thomas Aquinas:
1) Ms 115 (143) containing the Quaestiones disputatae de veritate, 2) Ms 116
(144) containing the Summa Theologiae, IIa IIae, 3) Ms 117 (145) containing the
Summa contra gentiles, 4) Ms 120 (148) containing the Summa contra gentiles,
and 5) Ms 122 (150) containing the Quaestiones quodlibetales. Although these
manuscripts have generally been described by Ignacy Polkowski and Hugues
Vincent Shooner, a contemporary, detailed study of these manuscripts is lack-
ing in the literature. The present contribution aims to address this gap.



92 WOJCIECH BARAN

Keywords: St. Thomas Aquinas, Archives and Library of the Cracow
Cathedral Chapter, medieval manuscripts, 15th century
Słowa klucze : Saint Thomas d’Aquin, Archives et Bibliothèque du Cha-
pitre Cathédral de Cracovie, manuscrits médiévaux, XVème siècle



Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 93–117
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.04
Elżbieta Jung
Centrum Filozofii Przyrody,
Uniwersytet Łódzki

RICHARD KILVINGTON’S
THEORY OF HYLOMORPHISM
AND QUALITATIVE CHANGE*

Introduction

This paper concerns Richard Kilvington’s inventive interpretation of Aristotle
and Averroes’s hylomorphism in relation to different types of transformations,
including generation, corruption, mixture, and qualitative change. The theories
examined here derive from Kilvington’s question-commentary on the Physics,
reconstructed through cross-references found in each individual question.¹ His
questions cover most of the topics Aristotle touched upon in his Physics. The
main issues presented in this article are addressed in questions 1–2, the expositio
of the first chapter of the first Book of the Physics, and question 6. The complete
list of these questions is as follows:

1. Utrum omne quod generatur ex contrariis generetur.
2. Utrum in omni generatione tria principia requirantur.

Expositio super primum capitulum primi libri Physicorum.
3. Utrum omne scitum sciatur per causam.
4. Utrum omnis natura sit principium motus et quietis.
5. Utrum aliquod corpus simplex possit moveri aeque velociter in vacuo et in

pleno.

* I gratefully acknowledge that this paper is a result of project nr 2018/31/B/HS1/00472
funded by National Science Centre, Poland. I am grateful to an anonymous reviewer for valuable
comments which allowed me to improve my article.

¹ See E. Jung, Introduction, in: Ricardus Kilvington Quaestiones super libros Physicorum
(forthcoming).



94 ELŻBIETA JUNG

6. Utrum qualitas suscipiat magis et minus.
7. Utrum omne transmutatum in transmutatione initio sit in eo ad quod primitus

transmutatur.
8. Utrum in omni motu potentia motoris excedit potentiam rei motae.²

As Kilvington explains, the Physics deals with natural bodies, and “Aristotle in-
tends to discourse on causes in general terms and in three particular aspects, viz.:
1) as to the principles of natural beings (res); 2) as to the cosequences of natural
beings; 3) as to the properties ot these cosequences.”³

Kilvington fully accepts Aristotle’s definition of natural things when he states,
“by natural things I mean here not all of those which exist naturally, but strictly
these that contain an intrinsic principle of motion.”⁴ As he explains:

I say... that every nature which is a form of generable and corruptible body is
the active principle thanks to which a natural body is capable of being generated
and corrupted, and is capable of moving locally or remaining at rest. In keeping
with this understanding, it must be taken for granted that nature is the per se and
non-accidental principle of motion and rest of any body in which it is found.⁵

From this description, Kilvington concludes that detailed analyses should be
conducted on cases of various types of changes of individual bodies, whether
they are observable or imaginary. For each analyzed case, the conditions that
must be met for a given change to occur are discussed. Kilvington devotes most
of his time to considering the problems of different types of change, and the
properties of primary and secondary qualities, of medium and void, of place,

² For the detailed information about manuscripts of Kilvington’s commentary on the Physics
see E. Jung, “Richard Kilvington,” The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2022 Edi-
tion), ed. E.N. Zalta, U. Nodelman, URL = <https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/en-
tries/kilvington/>.

³ Ricardus Kilvington, Expositio super primum capitulum primi libri Physicorum, Paris BnF,
Ms 6559, f. 153va: “...Aristoteles in hoc libro intendat declarare de causis in generali, et praeci-
pue quoad tria, videlicet quoad principia rerum naturalium, quoad consequentia res naturales, et
quoad proprietates consequentium earundem.”

⁴ Ibidem, f. 153vb: “Unde hic intelligo per res naturales non indifferenter quascumque res quae
naturaliter existunt, sed illas praecipue quae in seipsis principium motus habent.” See Aristote-
les, Physica, lib. II, cap. 1(192b,22–23). English transl. R.P. Hardy, R.K. Gaye, in: The Basic
Works of Aristotle, ed. R. McKeon, New York: Random House, 2001, p. 236, l. 22–23: “…nature
is a source or cause of being moved and of being at rest in that to which it belongs primarily.”

⁵ Ricardus Kilvington, Utrum omnis natura sit principium motus et quietis, Sevilla, Biblioteca
Capitular y Colombina, Ms. 7–7–13, f. 37vb: “…dico ... quod omnis natura, quae est forma cor-
poris generabilis et corruptibilis, est principium activum quo natum est corpus naturale generabile
et corruptibile quiescere et movere localiter. Et secundum istum intellectum debet hoc totum in-
telligi, videlicet natura est principium motus et quietis eius in quo est primo et per se et non
secundum accidens.”



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 95

time, and infinity. He also devotes considerable effort to comparing motions in
terms of speed, time, and distance traversed, and to investigating the causes of
motion. The remaining parts of his Physics commentary are dedicated to epis-
temological problems and logical considerations, such as the theory of knowl-
edge acquisition, the question of future contingent events, and the theory of
obligations.

As a teacher, Kilvington had the goal of providing students with a correct
interpretation of the views of Aristotle and Averroes. Like them, he points to
different solutions to particular problems in order to discover a coherent, true
theory. Nevertheless, his views usually do not concure with the opinions of Aris-
totle or Averroes, but are original reinterpretations. It should be strongly empha-
sized, however, that Kilvington always claimed that his interpretation would be
acceptable to both the Philosopher and the Commentator. John Duns Scotus
and William of Ockham are his most respected predecessors. By developing or
arguing with their views, Kilvington often shapes theories of his own.

The main element in Kilvington’s method of practicing natural philosophy
is nominalism.⁶ His nominalistic position is precisely characterized in the fol-
lowing declaration:

I claim that all things in the world, be they universals or souls, are single things,
since they are universal only because they signify universally, and not because
they are things different than singular ones.⁷

Like Ockham, Kilvington also makes frequent use of the principle of parsimony;
he accepts without reservation that individual things in the world are limited to
substances and qualities, which are res absolutae. He breaks with the Aristotelian
metabasis and, consequently, considers mathematics to be a legitimate method
for describing physical phenomena. He is committed to clarify the individual
processes of change that bodies undergo. Consistently, Kilvington takes into
account only natural principles (matter, form, and privation) as the causes of
natural processes, and not material, formal, efficient, and final causes, which
play only an explanatory role.⁸ Consequently, in Kilvington’s opinion, the main
task of a natural philosopher is to search for the specific true causes responsible

⁶ A detailed study of all Kilvington’s works obliges me to revise my earlier position that he was
a realist. See E. Jung-Palczewska, “Works by Richard Kilvington,” Archives d’histoire doctrinale
et littéraire du Moyen Âge, vol. 67 (2000), p. 221.

⁷ Ricardus Kilvington, Utrum omne scitum, f. 178rb: “Dico enim quod omnes res mundi
sive universales sive animae sunt res singulares, quia universales non sunt res universales nisi quia
significant universaliter et non quia sint aliae res a singularibus.”

⁸ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generationetria principia requirantur, Sevilla, Biblio-
teca Capitular y Colombina, Ms. 7–7–13, f. 33va: “Ad istam quaestionem quando quaeritur
utrum in omni generatione tria principia requirantur respondeo, et suppono quod principia hic



96 ELŻBIETA JUNG

for specific processes of change. This investigative attitude results in the clear-
cut structure of his questions on the Physics, in which only the basic causes
of individual processes of change and the effects of their action are examined
thoroughly. Therefore, Kilvington often uses a method of ceteris paribus, which
attempts to take into account only the main factors causing change.

Kilvington opens his commentary on the Physic with a quote from Aristotle’s
Book III of the Metaphysics. Aristotle says:

Now for those who wish to get rid of perplexities it is a good plan to go into them
thoroughly, for the subsequent certainty is a release from previous perplexities
and release is impossible when we do not know the knot. The perplexity of the
mind shows that there is a “knot” in the subject; for in its perplexity it is in
much the same condition as men who are fettered, in both cases it is impossible
to make any progress. Hence we should first have studied all the difficulties,
both for the reasons given and also because those who start an inquiry without
first considering the difficulties are like people who do not know where they are
going …”⁹

Kilvington begins his discussion of natural philosophy by interpreting this pas-
sage and Averroes’ commentary on it, explaining the basic problems of natural
philosophy, i.e. the structure of nature and the processes of different types of
generation.

1. The Structure of Nature

1.1. Hylomorphism
Kilvington is by no means original in accepting the hylomorphic structure of
nature, holding that all bodies are composed of matter and form. He accepts
Averroes’ view that, “apart from prime matter and the last form, all other things
are composite, and all other forms of all natural beings are composite.”¹⁰ Prime
matter and the last form are the first uncompounded causes existing in being (in
re). However, in order for material bodies to change, in most cases, three causes
are needed, i.e., matter, form, and privation (privatio). Although privation is

accipiantur pro principiis primis rei generabilis et corruptibilis, secundum quod accipit Commen-
tator I Physicorum commento 64, et commento 65 allegatis, non pro primis principiis alicuius
scientiae secundum quod accipit Lyncolniensis I Posteriorum capitulo 2.”

⁹ Aristoteles, Metaphysica, III, 1 (995a 28–995a 35). English trans. H. Tredennick, in: Aris-
totle, The Metaphysics, Books I–IX, ed. W.D. Ross (Loeb Classical Library, 271), London–New
York, 1933, p. 97.

¹⁰ Averroes, In Physicam, I, 1, in: Aristotelis opera cum Averrois commentariis, vol. 4, Venetiis,
apud Iunctas M.D.LXII, f. 6rb(E): “…quae sunt praeter primam materiam et ultimam formam
cuiuslibet naturalium rerum sunt materiae compositae et formae compositae.”



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 97

a principle of change, in itself it is not a being, though it is the sine qua non of
every generation and alteration of earthly bodies. Since privation only provides
matter with a capacity to undergo a specific change, that is, to acquire a new
form, matter and form play the essential roles in the processes of change.¹¹

1.1.1. Matter

According to Kilvington, matter is of three kinds: prime matter, composite mat-
ter (of which prime matter is a part), and the matter of celestial bodies. The first
two accept a variety of forms; the third is informed solely by one indivisible
form.¹²

Prime matter is a privation, i.e., a non-being, with respect to any form, ei-
ther substantial or accidental, that might be introduced into it.¹³ However, un-
like privation, prime matter is only accidentally and not absolutely (per se) non-
being. When a specific form is introduced into it, it is no longer a privation
of that specific form.¹⁴

Like form, prime matter also is a substance. Since matter and form belong
to two different species and as such differ as regards more or less, matter is less
“substantial” than form.¹⁵ Similarly, Ockham claims that

¹¹ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 37ra: “Unde dico quod quam cito ali-
qua forma fuerit generata in materia prima, statim materia prima desinit esse privatio respectu
eiusdem formae. Et ideo est quod dicit Commentator I Physicorum commento 64 quod genera-
tum incompletum componitur ex materia et forma et privatione praecedente. Quod sic intelli-
gendum est: id est ad hoc quod aliquid generetur, requiritur forma generanda et materia prima
quae ante generationem eiusdem formae fuerit respectu eiusdem formae privatio.”

¹² Ricardus Kilvington, Expositio, f. 157ra: “…dico quod causa materialis accipitur triplici-
ter secundum triplicem acceptionem materiae, videlicet pro materia prima, et pro materia com-
posita cuius pars est materia prima, et pro materia coeli quae est materia in actu, et ideo in actu
quia actualiter perfecta per formam indivisibilem.”

¹³ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 36vb: “…dico quod materia prima est
privatio respectu cuiuslibet formae tam substantialis quam accidentalis inducendae in eam.”

¹⁴ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 36vb–37ra: “…Commentator distin-
guens materiam primam a privatione dicit quod materia prima est non ens per accidens, et quod
privatio est non ens per se. Sed pro ista auctoritate dico quod Commentator ibi sic intelligit, vide-
licet quod materia prima non est aliquod ens perfectum de se sed per formam, et quod materia
prima quam cito aliqua forma de novo fuerit inducta sive generata in ea non est privatio respectu
eiusdem formae.”

¹⁵ Ricardus Kilvington, Utrum omne scitum, f. 159vb: “…concedo quod materia prima est
substantia et minus substantia quam forma…Unde pro auctoritatibus in oppositum allegatis dico
quod per eas debet intelligi quod nulla substantia unius speciei est magis quam alia substantia
eiusdem speciei. Et ideo est quod pono, quod nulla substantia potest esse magis substantia vel
minus substantia quam ipsamet modo est, et tamen quod aliquae sunt duae substantiae diversa-
rum specierum quarum una est magis substantia quam alia. Et hoc est verum de materia et de
forma quarum forma est magis substantia.”



98 ELŻBIETA JUNG

…potency is a substance which is matter, and matter is potency, because matter is
a kind of potency for substantial form, in such a way that potency is not a medium
between matter and form, but matter itself is a potency for acquiring form.¹⁶

As a substance, prime matter is perfect in itself, and as such is not perfected
by any form.¹⁷ Kilvington says:

Therefore I say that although prime matter, by receiving various forms, receives
various perfections which belong to those forms, or rather are those forms, it
does not receive those perfections as something perfectible through them, but as
their substratum (subiectum commune).¹⁸

This explanation is Kilvington’s response to the opinion that holds that the non-
existence of prime matter results from its imperfection.¹⁹

The potency of matter is twofold: remote (remota) and proximate (propinqua).
Remote potency exists before any act and does not cause any act. Remote po-
tency is the same as prime matter, because it is capable of acquiring as many
forms as there are species of generable things, and it has the disposition to ac-
quire a variety of forms.²⁰ Kilvington claims, “hence, assuming that prime mat-
ter itself is the potency to receive forms, it does not follow that the potency of
matter is a different thing (res) than prime matter itself.”²¹ He seems to be in

¹⁶ Guillelmus de Ockham, Summula philosophiae naturalis, ed. S. Brown, in: Guillelmi
de Ockham, Opera Philosophica et Theologica, Opera Philosophica, t. 6, St. Bonaventure:
St. Bonaventure University, 1984, p. 183:48–51: “…potentia est substantia quae est materia,
et materia est potentia, quia materia est quaedam potentia ad formam substantialem, ita quod
potentia non est aliquod medium inter materiam et formam, sed materia est ipsa potentiae quae
potest recipere formam.”

¹⁷ Ricardus Kilvington, Expositio, f. 160ra: “…dico quod materia prima est perfecta de se
et non per formam. Cuius causa est, quia nulla forma superaddit aliquam perfectionem materiae
primae quam ipsa non haberet, licet foret existens per se sine aliqua forma.”

¹⁸ Ibidem, f. 160rb: “Unde dico quod licet materia una cum receptione formarum diversarum
recipiat diversas perfectiones quae sunt illarum formarum aut potius illae formae, non recipiat
illas perfectiones tamquam aliquod perfectibile per easdem sed tamquam subiectum earundem
commune.”

¹⁹ Ibidem: “Demum respondeo ad aliud argumentum, in quo ad probandum materiam primam
non esse arguitur principaliter materiam primam non esse perfectam.”

²⁰ Ibidem, f. 160ra: “Et dico pro auctoritatibus in oppositum quod potentia duplex est: remota
et propinqua. ‘Potentiam remotam’ voco illam quae est ante actum, et ex illa non sequitur actus.
‘Propinquam potentiam’ voco illam quae est cum actu, et ex illa sequitur actus. Primo modo dico
quod materia prima est in potentia, sed non secundo modo… dico quod Commentator per istas
intelligit, quod materia prima est potentia sive potens ad recipiendum tot formas distinctas in
specie quot sunt species rerum generabilium, et quod materia est habilis ad recipiendum multas
formas.”

²¹ Ibidem, f. 160rb: “Unde posito quod ipsamet materia prima est potentia ad recipiendum
formas, non <sequitur> quod potentia materiae sit res aliqua a materia prima.”



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 99

agreement with Ockham, who asserts that “matter is a thing that actually exists
in nature, which is in potency for all substantial forms, without having any of
them necessarily.”²² Kilvington does not call prime matter a thing (res) but he
says that its potency is not a thing different than matter itself; he calls prime
matter a substance, which is a thing.

Thus, Kilvington agrees with Aquinas, Scotus and Ockham, who — as Mar-
ilyn McCord Adams observes — maintain that

1) “Prime matter is the ultimate subject of inherence; substantial form in-
heres in prime matter but prime matter cannot inhere in anything.

2) Prime matter is a substratum of substantial change in which it first has
and then lacks (lacks and then has) some substantial form or other.

3) Prime matter is in potentiality with respect to any substantial form that
it lacks and can acquire by a natural process.”²³

Nevertheless, like Ockham and Scotus, he rejects Aquinas’s conclusion that
4) “Prime matter of itself is pure potentiality and has no actuality of its own

but receives all of its actuality from the substantial form in it.”²⁴

The proximate potency “coexists with an act”, as Kilvington asserts, and is the
cause of other actualizations. This type of potency characterizes, for example,
elements that are already combined in their substantial forms, but yet are a sub-
strate for constituting mixt bodies. Such potency together with an active com-
plex form creates only one individual body.²⁵

Like Ockham, Kilvington endorses a substratum thesis. “According to the
substratum thesis, when change happens, something endures the process.”²⁶
He emphasizes that in every type of generation, the mixt that begins to change
and the one that comes into being have the same substrate, i.e., prime matter.

²² Guillelmus de Ockham, Summula, p. 179, l. 5–8: “…materia est quaedam res actualiter
existens in rerum natura, quae est in potentia ad omnes formas substantiales, nullam habens
necessario.”

²³ M. McCord Adams, William Ockham, vol. 1–2, Notre Dame: University of Notre Dame
Press, 1987, p. 640.

²⁴ Ibidem.
²⁵ Ricardus Kilvington, Expositio, f. 160rb: “…si materia fuerit una et generans unum et po-

tentia una, tunc illud quod fit, erit unum (Averr. In Metaph., XII, 11, f. 297va). Ista enim auctoritas
debet intelligi de potentia propinqua et non de remota.”

²⁶ N. Polloni, “Francisco de Toledo on Elemental Mixtures,” Hylomorphism into Pieces. El-
ements, Atoms, and Corpuscles in Natural Philosophy and Medicine 1400–1600, (Palgrave Studies
in Medieval and Early Modern Medicine), ed. N. Polloni, S. Roudaut, Cham: Springer, 2024,
p. 251. For the theory of substratum thesis see R. Pasnau, Metaphysical Themes 1274–1671, Ox-
ford: Clarendon Press, 2011, p. 17–34, 66–70.



100 ELŻBIETA JUNG

Moreover, he states that Averroes assumes, when saying “that something comes
from something (ex aliquo),” that this is because the nature of that from which
something comes and the nature of that which comes are the same, and by
‘nature’ he means matter. “Just as we say that an idol is made of copper, that is,
that the nature of the idol is the nature of copper.”²⁷

Having insisted that matter in itself is a perfect being and as such it might
have an actuality of its own, Kilvington goes on to the problem of its extensions.
The problem of the existence of prime matter — which he addresses — gives
rise to a discussion about its extension and the manner of its quantification.²⁸
Kilvington’s initial argument reads as follows: “if prime matter existed, thus
either it would determine a certain quantity of itself or it would not. If not, then
prime matter, separated from a form, would be either indivisible or infinite.”²⁹
He first rejects the claim that prime matter would be indivisible or infinite, and
then clarifies his view affirming that

…prime matter does not determine any quantity for itself, that is, prime matter
does not of itself tend more to be under one quantity than under another…
Hence, recognizing that a continuum quantity, such as a line, a surface, or a body
(that is in the genus of quantity, not substance), is nothing else than an accident
in a substance, prime matter, if it were separated from the form, would have no
quantity; though from this it does not follow that it would be indivisible. This is
so, because if prime matter were separated from the form, it would still be the

²⁷ Ricardus Kilvington, Utrum omne quod generatur, f. 47va: “pono istum casum quod
A ignis summus egerit in B terra summa usque ad hoc instans, ita quod in hoc instanti sit forma
ignis acta per A coextensa per totam B terram iam existente<m> remissa<m>, et sit C ignis com-
positus ex materia B et forma ignis acta per A, et sit D mixtum ex C et B;” f. 50rb: “…dico quod
sufficit ad hoc quod C generetur ex B tamquam ex causa materiali, quod C generatur ex materia
prima B, et materia prima B sit materia prima C…Et dicit quod aliquid dicitur uno modo ‘esse
vel fieri ex aliquo’, propter hoc quod natura generati et natura illius ex quo generatur est eadem,
et hoc prout natura dicitur de materia, secundum quod apparet per exemplum Commentatoris
ibidem. Exemplificat enim Commentator quoad praedictum: sicut dicimus quod idolum est ex cupro,
id est, quod natura idoli est natura cupri.”

²⁸ During the Middle Ages the problem was widely discussed. On the different opinions see
e.g., A.B. Wolter, “The Ockhamist Critic,” The Concept of Matter in Greek and Medieval Phi-
losophy, ed. E. Mc Mullin, Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1965, p. 124–146;
R. Cross, The Physics of Duns Scotus. The Scientific Context of Theological Vision, Oxford: Claren-
don Press, 1998, p. 13–33; M. McCord Adams, William Ockham, p. 671–696; R. Pasnau,
Metaphysical Themes, p. 35–76; N. Polloni, “Robert Grossteste on Matter,” The Royal Society
Journal of the History of Science, vol. 75 (2021), p. 397–413.

²⁹ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 32va: “…si materia prima foret, tunc
aut materia prima determinaret sibi aliquam quantitatem, aut materia prima non determinaret
sibi aliquam quantitatem, quorum utrumque est falsum quod probo.”



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 101

same as it is when it is informed, but it would then have no quantity, <since> it
would lack line, surface, and body, which are only quantities.³⁰

However, the substantiality, perfection, and disposition of the quantifiability of
prime matter implies, as Kilvington says, that

Hence it is quite imaginable that prime matter could exist by itself without any
form and without any accidents, and yet that it would be divisible by the divi-
sion of its parts, and that the parts of the prime matter would be distant from
each other by some quantum and not by some quantity; and that some parts of
the prime matter would be immediately in contact, but they would not be con-
tinuous or contiguous... The reason for this is that although the prime matter
which is now of a ten-fold quantity might be separated from any form, it would
nevertheless remain equal to a ten-fold quantity; and yet it would not have any
quantity, nor any part of it would be terminated by any final limit which would
make it a quantity.³¹

Kilvington affirms that prime matter once quantified would remain of a definite,
e.g., ten-fold size, yet it would have no qualifying form, that is a bodily form.
Such an extensional entity (prime matter) would be divisible into immediate
parts, but neither into continuous nor contiguous parts, because it does not
have the accident of quantity. This very possibility of being composed of parts
causes the corruptibility of prime matter if its parts were separated.³²

³⁰ Ibidem, f. 36va-vb: “…dico quod materia prima de se non determinat sibi aliquam quanti-
tatem, ita videlicet quod materia prima de se magis nitatur esse sub una quantitate quam sub
alia… Unde ponendo quantitatem scilicet continuam non esse rem aliquam nisi accidens in sub-
stantiam, scilicet aut lineam, aut superficiem, aut corpus quod est in genere quantitatis non in
genere substantiae, dico quod materia prima, si ipsa foret separata a qualibet forma, non haberet
aliquam quantitatem; nec ex illo sequitur quod materia prima foret indivisibilis. Cuius causa est
ista, quia materia prima, licet foret separata a forma, nihilominus tunc foret tanta sicut est ipsa-
met iam existens sub forma, non tamen tunc haberet aliquam quantitatem, <quia> tunc careret
linea, superficie, et corpore quae solae sunt quantitates.”

³¹ Ibidem, f. 36vb: “Unde satis imaginabile est quod materia prima foret per se existens sine
aliqua forma et sine aliquo accidente, et tamen quod ipsa foret divisibilis ad divisionem suarum
partium, et quod partes materiae primae distarent a se invicem per aliquod quantum et non per
aliquam quantitatem, et quod aliquae partes materiae primae essent immediatae, et non essent
continuae nec continguae — et hoc loquendo de continuo et continguo secundum quod loquitur
Commentator in principio VI Physicorum, cuius causa est quia licet materia prima quae est
iam pedalis quantitatis <quando> foret separata a qualibet forma nihilominus ipsa maneret
aequalis pedali quantitati, et tamen non haberet aliquam quantitatem nec aliqua eius <pars>
terminaretur ad aliquid ultimum quod foret quantitas.”

³² Ibidem: “…concedo quod materia prima est corruptibilis, sed non per se puta per actionem
alicuius sibi contrarii cum non habeat contrarium, sed per accidens puta per divisionem partium
materiae a se invicem.”



102 ELŻBIETA JUNG

Kilvington seems to have been inspired by a question posed by Ockham in his
Summula philosophiae naturalis: “Whether, if matter were separated from every
form, it would then be of a certain quantity?” Ockham reasons: “Yet it must be
said that if matter were separated from every substantial and accidental form,
there would be a certain quantity which would belong to it either by its nature
or by the action of an agent upon it.”³³

Kilvington’s example which follows seems to confirm Ockham’s view, and
points to a fundamental difference between matter and form. While matter
retains specific extension given by the prior form similar to form even without
form, substantial form is always the same in producing a specific elemental body
such as fire, air, water, or earth. Kilvington believes that if in the sphere of fire or
earth matter were separated from an elementary form of fire or earth, it would
keep the same size as the sphere of fire or earth. On the other hand, if form were
separated from a greater or lesser matter, it would remain the same, because an
elementary form always keeps the same qualities, in this case, of the hottest
and most rarefied fire.³⁴

It is unfortunate that Kilvington does not express his opinions as clearly as
does Ockham, who, according to McCord Adams, maintains that

Like other stuffs, prime matter is naturally extended apart from the inherence
of any really distinct quantitative forms; it is continuous and infinitely divisible.
Prime matter of itself is a thing (res) with its own actuality. It is no more common
or universal than any substantial form is, but is just as concrete and determinate
as the actual elements earth, air, fire, and water are… prime matter is divided
when efficient causes introduce distinct substantial forms or multiply the same
substantial form into different parts of it.³⁵

³³ Guillelmus de Ockham, Summula, p. 193: 65–70: “Sed quaeritur: si materia esset separata
ab omni forma, cuius quantitas esset?…Tamen dicendum est quod si materia esset separata ab
omni forma substantiali et accidentali, esset certae quantitatis quae sibi competeret per naturam
suam vel per actionem agentis in eam.”

³⁴ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 36vb: “Unde posito quod si tota mate-
ria ignis in sua sphaera foret separata a qualibet forma, tunc ipsa foret tanta praecise sicut iam est
ignis in sua sphaera; et quod si tota materia terrae in sua sphaera foret separata a qualibet forma,
tunc ipsa foret tanta praecise sicut iam est terra in sua sphaera... Unde licet forma, si ipsa foret
separata a qualibet materia foret magna vel parva, similiter materiae primae nunc habens aliquam
quantitatem. Et in hoc tamen est differentia inter materiam primam et formam existentem in
materia prima, eo quod forma existens in materia prima sive existat sub quantitate maiori sive
minori, si ipsa foret separata a materia semper foret aequalis. Verbi gratia si forma ignis remissi
et condensati foret extracta ab eodem igne et separata ab omni materia, tunc ipsa non foret maior
quam ipsamet forma iam est et aequalis praecise sicut ipsamet foret forma ignis summi et summe
rari.” Cf. Guillelmus de Ockham, Summula, p. 193–194, l. 71–79.

³⁵ M. McCord Adams, William Ockham, p. 671.



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 103

Kilvington’s theory of prime matter requires more careful study. It is hard to
resist the impression, however, that he too could be ascribed the attitude that
McCord Adams attributes to Ockham:

…both in his own theory and in his interpretation of Aristotle sees himself as
recalling prime matter from its exile as a metaphysical principle of diminished
ontological; status to its “rightful” place as a naturally extended, fully actual stuff,
which is an essential ingredient in all material substances.³⁶

Accepting the above interpretations of Aristotle’s and Averroes’s concepts, Kil-
vington cannot yet resist the “force of logic” that compels us to acknowledge
various theories as true if they are conceivable, i.e., coherent, such as the con-
cepts of Parmenides and Melissos that matter itself may be quanta, but not
due to any accident of quantity. In Kilvington’s opinion, Averroes has no good
arguments against this theory.³⁷

1.1.2. Plurality of Forms
Kilvington accepts the theory of the plurality of forms. All bodily composites
have many substantial forms hierarchically arranged. In this paper I shall solely
consider the issue of the plurality of forms of inanimate bodies, which are in-
herent in all natural beings. The forms which shape living beings are introduced
after the forms proper to inanimate bodies. As Kilvington says:

universally in every mixed animate body there is one superimposed form which
does not consist of elemental forms, and it is neither intensifiable nor remissible
because of the intensifiability and remissibility of the elemental forms.³⁸

The animating substantial forms are distinct from the bodily forms, and there is
no proportionality between these forms, since the former are indivisible and the
latter are divisible. Changes in elemental and mixed forms do not cause changes

³⁶ Ibidem, p. 690.
³⁷ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 36vb: “Sed contra istam solutionem

posset argui, quia secundum istam solutionem sequatur quod possibile foret aliquod quantum
esse non habens aliquam quantitatem, quod est contra Commentatorem I Physicorum commento
<15>, ubi Commentator, arguens contra Parmenidem et Melissum ponentes tantum unum esse
et illud esse substantiam, arguit quod non tantum unum est per hoc modum quod substantia est
quanta. Ubi tamen non valeret argumentum Commentatoris nisi ita foret quod quodlibet quan-
tum foret quantum per aliquam quantitatem, quod tamen negaverunt Parmenides et Melissus
ponentes solam substantiam esse. Dico tamen quod satis est imaginabile aliquam substantiam
puta materiam vel formam in materia esse quantam et non per aliquam quantitatem. Et contra
istud non est sententia Commentatoris ubi prius.”

³⁸ Ricardus Kilvington, Expositio, f. 161vb: “Universaliter in omni mixto animato est una
forma superaddita non composita ex formis elementaribus, et talis forma non est intensibilis
neque remissibilis ad <intensionem et> remissionem formarum elementarium.”



104 ELŻBIETA JUNG

in the substantial forms of living bodies; therefore their actions are entirely dif-
ferent. The only influence, Kivington sees, is in the duration of animate bodies:
those in which predominates a mixture of fire and water live longer than those
in which a mixture of air and earth predominates.³⁹

1.1.2.1. Elements
Elements are the result of an actualization of the remote potency of prime mat-
ter by an elemental form which makes matter a body, and at the same time
introduces such qualities as hotness and dryness for fire, hotness and moisture
for air, moisture and coldness for water, and coldness and dryness for earth. The
same qualities play both active and passive roles in qualitative change. Each of
the four elements is formed by only one elemental form, resulting in it having
only one primary quality. For example, the quality of fire is constituted by its
hotness and dryness, but its primary quality is hotness.⁴⁰ Kilvington employs
this account to explain the process of different mixtures, as presented below.

Elemental (substantial) forms can be intensified and diminished, because
their corresponding qualities can be strengthened or suppressed. As easily may
be observed, qualities are subject to more or less; for example, water can be-
come hotter or colder.

As Kilvington states:
I grant that substance is generated, or at least can be generated, from opposites,
and can receive more and less. For I say… that elemental forms can intend and
remit. I do not say, however, that elemental forms are essentially intensifiable
and remissible, as are elemental qualities, but accidentally, that is, according to
the intensity and remission of elemental qualities.⁴¹

³⁹ Ricardus Kilvington, Utrum omne quod generatur, f. 49va: “Et dico quod Commentator ibi
intelligit sic quod generatio perfectorum mixtorum cuiusmodi sunt animata est quando ignis et aqua,
quae sunt elementa magis activa quam sunt aer et terra — secundum quod patet per ipsum ibidem —
dominantur aeri et terrae secum commixtis. Et propter hoc est quod subdicit Commentator quod
entia in quibus dominatur mixtio ignis et aquae mixtioni terrae et aeris sunt longioris vitae.”

⁴⁰ Ibidem, f. 49rb: “…pono quod eadem qualitas est caliditas ignis et siccitas ignis, et simili-
ter quod eadem qualitas est frigiditas terrae et siccitas terrae, et sic de aliis elementis, ita quod
quodlibet elementum habet tantum unam primam qualitatem elementarem sicut habet tantum
unam formam elementarem. Cum isto dicto convenit illud dictum Aristotelis II De generatione
capitulo 1, videlicet quod quattuor entia unius unumquodque est, ubi Aristoteles per illud dictum
intelligit quod quodlibet quattuor elementorum est simpliciter unius qualitatis, quod non foret
verum si quodlibet quattuor elementorum haberet duas qualitates primas specifice distinctas. Un-
de istis positis respondeo ad primum argumentum factum in fine istius primi principalis contra
istam positionem, et concedo quod eadem qualitas est activa, et passiva.”

⁴¹ Ibidem, f. 48rb: “…concedo quod substantia generatur, vel saltem potest generari ex contra-
riis, et suscipere magis et minus. Dico enim, sicut dicit Commentator III Coeli et mundi com-
mento 67, quod formae elementares possunt intendi et remitti. Non tamen dico, quod formae



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 105

The primary qualities constituting a substantial form, like the coldness and dry-
ness of earth, are of the same intensity, but earth tends to dry out more than it
does to cool; fire tends to heat more than to dry out; and so on.⁴² Primary qual-
ities can be more or less intense, but all of them are at their maximum degree
of intensity (in summo) in their proper sphere.

Although Kilvington asserts that his position is the correct interpretation of
Averroes, yet we might see a significant discrepancy. Averroes considers it neces-
sary that both elemental forms and qualities are remitted secundum mediatatem.
As Petrescu observes:

Averroes argues that the elemental forms need to be kept because they act as
a necessary intermediary between prime matter and the final form of the mixt;
prime matter cannot be informed directly by the form of the composite body, but
only through the mediation of elemental forms. Although the final introduction
of the new form is the work of an external agent, the elements too act as a material
cause, preparing the matter of the mixt.⁴³

Kilvington accepts this last claim, as will be shown below, but he disagrees with
Averroes’ claim, in Petrescu’s words, that “elemental form are not as perfect as
the substantial form of mixts and that their existence is a medium between a sub-
stantial form and an accident.”⁴⁴ According to Kilvington an element and a mixt
are equally perfect, because a perfection of the mixt is proportional to the per-
fection of the element contained in this mixt.⁴⁵

elementares sunt essentialiter intensibiles, et remissibiles, sicut sunt qualitates elementares, sed
accidentaliter videlicet secundum intensionem et remissionem in qualitatibus elementaribus. Et
hoc est, quod formae elementares non sunt contrariae essentialiter sicut sunt qualitates elemen-
tares, sed accidentaliter <sicut sunt> qualitates elementares.”

⁴² Ibidem, f. 48rb: “Nec sequitur ex illo quod siccitas in terra sit intensior siccitas quam frigiditas
in terra, necque quod siccitas in terra sit intensior siccitas quam ipsamet est frigiditas, non enim
propter istas causas dicitur siccitas terrae esse magis siccitas quam frigiditas, sed ideo dicitur
siccitas terrae magis etc. quia siccitas terrae nata est magis desiccare quam frigefacere. Et eodem
modo est ponendum de qualitatibus in aliis elementis.”

⁴³ L. Petrescu, “John Duns Scotus and the Ontology of Mixture”, Res Philosophica, vol. 92,
n. 3 (2014), p. 320–21

⁴⁴ L. Petrescu, “John Duns Scotus,” p. 321. Averroes, Commentum magnum super libro
De celo et mundo Aristotelis, III, 67, ed. F.J. Carmody, R. Arntzen, vol. 1–2, (Recherches the
Théologie et Philosophie médiévales. Bibliotheca, 4), Leuven: Peeters, 2003, p. 634, l. 105–111:
“Si igitur aliquis dixerit quod sequitur ex hoc ut forme eorum substantiales recipiant magis et
minus (et hec est dispositio accidentium non formarum substantialium, dictum est enim in mul-
tis locis quod forme substantiales non recipiunt magis et minus), dicemus quod forme istorum
elementorum substantiales sunt diminute a formis substantialibus perfectis, et quasi suum esse
est medium inter formas et accidentia...” See also A. Maier, An der Grenze von Scholastic und
Naturwissenschaft, Roma: Edizioni di Storia e letteratura, 1952, p. 81–88.

⁴⁵ Ricardus Kilvington, Expositio, f. 161vb: “Unde respondeo ad primum argumentum in
contrarium, et admisso casu et suppositionibus ibi suppositis concedo istam conclusionem sicut



106 ELŻBIETA JUNG

The second type of form (forma mixta) — the form of a mixed body — is
constituted by elemental forms. In any mixed body there are as many mixed forms
as there are combinations of elements in it. Accordingly, two elemental forms give
rise to a third, three to a fourth, and so on. However, in a mixed body, the number
of mixed forms is limited by and proportional to the possible combinations of
elements, and the process of composing new forms does not go on in infinitum.⁴⁶
These forms are also intensifiable and remissible because so are the qualities that
constitute the elemental forms.

2. Changes

2.1. Generation and Mixture
In Kilvington’s first two questions, the various types of change, such as genera-
tion, alteration, and mixture, are thoroughly discussed. All of these changes are
called generation because, as Kilvington posits in his determinatio quaestionis to
the first question Utrum omne quod generatur ex contrariis generetur, a generation
is twofold: either a generation of a substance (simpliciter) or a generation of an
accident (secundum quid). Furthermore, the preposition ex can denote any kind
of cause, e.g., material, formal, efficient, or final; or it can signify the same as
the preposition post, as in the statement “night arises from (ex) day”, i.e., af-
ter (post) day. Opposites (contraria) can also be taken in two ways: as opposites
belonging to the same genus and most distant, or as being and non-being.⁴⁷
He states finally:

est proposita, videlicet quod aliquod elementum et aliquod mixtum sunt aeque perfecta. Cuius ra-
tio est, quia perfectio mixti, cuius forma est composita ex formis elementaribus, est proportionalis
perfectioni elementi.”

⁴⁶ Ibidem, f. 161rb: “Ad principale, si aliqua forma sit composita, cum nulla forma possit poni
componi nisi ex formis solummodo, sequitur quod aliqua forma foret composita ex formis. Et
ita sequitur cum maxime sit ponendum formas componi ex duabus formis elementaribus potest
componi tertia forma, et ex tribus quarta, et ex quattuor quinta in eodem mixto. Et ita sequi-
tur quod tot forent formae in mixto ex quattuor elementis quot forent combinationes omnium
formarum elementarium in eodem mixto componibili.”

⁴⁷ Ricardus Kilvington, Utrum omne quod generatur, f. 48vb: “Ad quaestionem quando quae-
ritur: utrum omne quod generatur, etc. distinguo de ‘generari’ sicut distinguit Commentator
I Physicorum commento 62 quantum aliquid generatur secundum quid, et isto modo generatur
accidens; et aliquid generatur simpliciter, et isto modo generatur substantia. Similiter de ‘ex’
distinguo, quia ‘ex’ potest denominare omne genus causae scilicet causae materialis, et causae
formalis, et efficiens, et finalis. Similiter iste terminus ‘ex’ potest significare idem quod significat
ista praepositio ‘post’. Primum membrum illius distinctionis est satis notum. Secundum mem-
brum patet a Commentatore V Metaphysicae commento 29, ubi Commentator distinguit de isto
termino ‘ex aliquo’ dicens quod haec praepositio ‘ex’ aliquando sumitur transsumptive loco istius prae-
positionis ‘post’. Et exemplificat per hoc quod nos dicimus, quod ‘nox fit ex die’, id est post diem.
Similiter distinguo de contrariis quoniam contraria possunt accipi dupliciter scilicet stricte et



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 107

With this, I answer the question that if we take ‘generation’ indifferently both in
the first and second sense, and ‘from’ in the second sense, and ‘opposites’ in the
second sense, then the answer to the question will be universally true, namely,
that if something is generated, afterwards it is, and <before> it was not.⁴⁸

Kilvington is convinced that the above claim has been proven by both Aristotle
and Averroes, namely, that “in every generation, that which comes into being
comes into being from opposites. Which is true if the terms are understood
as given.”⁴⁹

In qualitative changes all three components, i.e., matter, a form to be cre-
ated, and its privation in matter, are necessary. This view does not contradict
the opinion of Averroes, who claims that form as a principle is neither generable
nor corruptible; only bodies composed of matter and form are such. According
to Kilvington, when individual things are generated, each time new proximate
matter and a new substantial form that constitute a given thing are “generated”;
such generation is accidental, but still real.⁵⁰ For example, a mixed body, e.g.,
a dough made of flour and water, can turn into ash under the influence of fire.

large. Primo modo accipit Commentator contraria X Metaphysicae commento 19, ubi sic definit
contraria: contraria sunt quae posita sunt sub eodem genere et maxime distant. Secundo modo accipit
Commentator contraria I Physicorum commento 56, ubi dicit Commentator quod prima contra-
ria sunt esse et non esse, et commento 41, ubi dicit Commentator quod contrarium accipitur
large pro contrario, et privatione, et habitu sive sit in rei veritate sive secundum famam. Quod sic in-
telligendum est: qualitercumque accipiantur privatio et habitus, sive in rei veritate sive secundum
similitudinem.”

⁴⁸ Ibidem: “Pro hoc dico ad quaestionem quod loquendo de generatione utroque modo indiffe-
renter tam primo quam secundo, et de ‘ex’ secundo modo, et de contrariis secundo modo erit ille
intellectus quaestionis universaliter verus, videlicet quod si aliquid generatur illud est postquam
non fuit.”

⁴⁹ Ibidem: “Et sic intelligunt Aristoteles et Commentator quaestionem ubi habet locum, et
non de virtute sermonis sicut verba procedunt. Ibi enim intendunt tam Aristoteles quam Com-
mentator verificare quaestionem, scilicet quod omne generatur, generetur ex contrariis in omni
generatione tam accidentis quam substantiae. Quod non posset esse nisi quaestio intelligeretur
modo dicto.”

⁵⁰ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 37ra: “...concedo, quod in generatione
formae requiruntur tria principia ita quod illa propositio significet verum intellectum quaestionis
prius datum, sic videlicet quod <ad hoc quod> aliqua forma generetur requiritur forma generanda
et materia prima quae fuerit privatio respectu eiusdem formae generandae... dico quod non potest
aliqua forma, videlicet substantialis generari nisi generatur aliquod compositum ex materia et
ex illa forma. Et hoc manifestum est tam in simplicibus quam in mixtis...concedo quod forma
generatur vel saltem formam generari est possibile. Et tunc dico ad Commentatorem,...ubi dicit
quod forma non generatur sed compositum ex materia et forma, quod Commentator ibidem per
illud intelligit quod forma non est generabilis nisi per accidens, sed compositum ex materia et
forma est per se generabile et proprie... Sed generabile et corruptibile in rei veritate est individuum
compositum ex materia et forma... Et ideo est quod nullum principiorum generatur proprie sed
solum per accidens.”



108 ELŻBIETA JUNG

The question arises whether corruption is the same as generation in reverse,
i.e., whether transformation can bring about a return to the original state. Aris-
totle says “the generation of one is always the corruption of another” (semper
generatio unius est corruptio alterius).⁵¹ Kilvington interprets this statement as
follows:

…that authoritative claim is to be understood about generation which is the
transformation of the whole into the whole; nor is it necessary that every gen-
eration be of this kind, but <only> that by which the extreme is generated from
the extreme, or the extreme from the middle, as one highest (summum) element
from another highest element, or highest element from a mixt.⁵²

Mixture is not a transformation of this kind and therefore has no opposite. It
should be noted that Kilvington, along with Scotus and Ockham, disagrees
with Aristotle’s opinion, and argues that mixture is just a transformation like
generation or alteration.⁵³

According to Kilvington the process of generating a mixt takes place only
when

the mixing opposites are divided into small parts of equal or nearly equal poten-
cies so that one part alters another opposite to it, and on the contrary is altered
by the same until a form is generated in each part composed of the preceding
form and of the newly introduced form… For this reason it should be noted
that generation of the mixt is not possible among the elements in the highest
degree (summa) no matter how they are applied to each other, but only among
the mixts composed of the elements so that each mixt has a contribution from
some element that is in the other mixt to act mutually in the other mixt.⁵⁴

⁵¹ See Aristoteles, De generatione et corruptione, I, 3 (318a 23–25); Les Auctoritates Aristotelis,
ed. J. Hamesse, (Philosophes médiévaux, 17), Louvain: Université catholique de Louvain Institut
supérieur de philosophie, 1974, p.167(7): “Generatio unius est corruptio alterius; propter hoc
generatio et corruptio sunt aeterna.”

⁵² Ricardus Kilvington, Utrum omne quod generatur, f. 50rb: “Et dico quod illa auctoritas
est intelligenda de generatione quae est transmutatio totius in totum; nec oportet quod quaelibet
generatio sit huiusmodi, sed illa per quam generatur extremum ab extremo vel extremum a medio,
sicut unum elementum summum ab alio elemento summo vel elementum summum a mixto.”

⁵³ For Aristotle’s concept of mixture see e.g., A. Maier, An der Grenze, p. 3–22; L. Pretrescu,
John Duns Scotus, p. 317; N. Polloni, “Francisco de Toledo”, p. 248–253.

⁵⁴ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, ff. 34ra-rb: “...solum illa generatio mixti
est mixtio quae est quando miscibilia contraria dividuntur in parvas partes aequalium potentia-
rum vel fere aequalium, ita quod una pars alterat aliam sibi contrariam et econtra alteretur ab
eadem quousque in utraque parte generetur forma composita ex forma praecedente et ex forma
de novo inducta… Propter quod notandum quod illa generatio mixti, ultimo dicta, non est possi-
bilis inter elementa summa qualitercumque fuerunt ad invicem applicata, sed solum inter mixta
sic composita ex elementis, ita quod utrumque mixtum habeat iuvamentum ex aliquo elemento



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 109

In Kilvington’s opinion, this is the way that Aristotle teaches how mixts are gen-
erated, in his book De generatione et corruptione.⁵⁵ Kilvington’s quote indicates,
however, that he acknowledges the preservation of elements in a mixt and their
active role in its formation.

As Petrescu claims, according to Aristotle:
In the operation of mixture, elements are not quite preserved but also not quite
destroyed… Aristotle explains this ambiguous persistence by appealing to his dis-
tinction between actual and potential being. According to the most widespread
Latin reading of this text, elements are kept potentially or virtually, not in actu, in
the mixt (327b 22–31). To use Aristotle’s term, they keep their dynamis (327b 30,
translated as virtus or potentia). This was meant to explain both their permanence
in the mix and their regeneration when the mixt is dissolved.⁵⁶

In his first question, Kilvington disputes three theories of his contemporaries:
1) only elemental forms are preserved in the mixt, not the elements;
2) neither elemental forms nor elements are preserved in the mixt, but only

elemental qualities;
3) not elements, nor elemental forms, nor elemental qualities are preserved

in the mixt.⁵⁷

Through an extensive and detailed discussion of these positions, Kilvington
demonstrates that during the process of mixture elements remain, and conse-
quently also elemental forms, which possess qualities that are subject to trans-
formation. Especially much attention is devoted to the position that eight qual-
ities, belonging to different species, participate in the mixing process, such as:
the hotness of fire opposite the hotness of air, the dryness of fire opposite the
dryness of earth, the moisture of air opposite the moisture of water, and the
coldness of water opposite the coldness of earth. Although Kilvington himself
believes that, e. g., the hotness of fire is opposed to the hotness of air and that
they belong to different species, he nevertheless formulates his theory on the
assumption that each element taking part in the mixture possesses only one pri-
mary quality, which consists of two; in the case of fire, hotness and dryness.

quod est in altero mixto ad mutuo agendum in alterum mixtum, et hoc secundum illum modum
secundum quem probata fuit possibilitas reactionis in secundo principali.”

⁵⁵ Ibidem, f. 34rb: “Et ille modus generationis mixti est ille modus quem docet Aristoteles I De
generatione capitulo de mixtione.”

⁵⁶ L. Pretrescu, John Duns Scotus, p. 317.
⁵⁷ Ricardus Kilvington, Utrum omne quod generatur, f. 45vb: “1) Quidam namque ponunt

quod elementa non sunt in mixto sed formae elementares; 2) et quidam ponunt quod nec elemen-
ta sunt in mixto nec formae elementares sed qualitates elementares; 3) et quidam ponunt quod
elementa non sunt in mixto, nec formae elementares, nec qualitates elementares.”



110 ELŻBIETA JUNG

As shown above, he argues that “everything that is generated is generated from
opposites,” that qualities undergo more or less, and that elemental forms also
share this feature. Thus, if something comes into being, opposites must interact
with each other in accordance with the proportion of maioris inequalitatis, i.e.,
the acting factor must have greater power than the resistance being overcome.

Kilvington offers a number of objections to the theory that there are a set
of eight primary qualities distinct in species. According to his understanding of
mixture as the process of overcoming the power of one quality by another, when,
e.g., a mixt of fire and water acts upon a mixt of air and earth, producing a mixt
of air and earth, the stronger heat of fire overcomes the resistance of the weaker
heat of air, and the stronger cold of water overcomes the weaker cold of earth.⁵⁸
If there were eight active and resistive qualities, then eight also would remain
in the new mixt, and then the opposites would be combined in one mixt.⁵⁹

Kilvington is convinced that his conception is in agreement with the the-
ory of Aristotle, who argues that the four elements exist because there are four
prime qualities. The recognition of the four qualities enables us to explain all
transformations, i.e. mixtures and qualitative changes.⁶⁰

2.2. Qualitative Changes
Question 6 (Utrum qualitas suscipiat magis et minus) is entirely devoted to the
problem of qualitative change. Kilvington criticizes the five most popular views
of his time: progression, succession, admixture, and two versions of the addi-
tion theory.⁶¹

⁵⁸ Ricardus Kilvington, Utrum omne quod generatur, f. 43va: “Sed tamen contra illam res-
ponsionem arguo et probo quod sit falsa, quia ex ista responsione sequitur quod posset es-
se quod in eodem passo simul intenderetur caliditas et frigiditas, humiditas et siccitas. Quia
pono quod C sit unum mixtum ex solis igne et aqua, et D aliud mixtum ex solis aere et terra; et
alteret C D quousque generaverit ex D mixtum sibi simile.”

⁵⁹ Ibidem: “Hoc posito, manifeste sequitur contra illam responsionem quod C simul aget in
D caliditatem ignis et siccitatem ignis, frigiditatem aquae et humiditatem. Et istud conceditur
a ponentibus positionem recitatam. Probo tamen quod illud sit falsum, quia dato illo sequitur
quod in eodem passo simul intenduntur contrariae qualitates.”

⁶⁰ Ibidem, f. 43vb: “Iterum, illa positio quae ponit quod octo sint qualitates etc. est manifeste
contra Aristotelem II De generatione capitulo secundum quosdam primo, ubi Aristoteles probat
numerum quattuor elementorum ex numero quattuor qualitatum primarum, cui etiam concordat
Aristoteles in principio IV Metaphysicorum ponens ibi idem. Item, ponens tantum quattuor esse
primas qualitates elementares potest complere causas omnium apparentium sicut ponens octo
esse primas qualitates elementares, igitur non est ponendum octo.”

⁶¹ For a detailed discussion of these theories, see S. Roudaut, La mesure de l ’être. Le prob-
lème de la quantification des formes au Moyen Âge (ca. 1250–1370), Leiden–Boston: Brill, 2022,
p. 96–124. For detailed analyses of Kilvington’s citrique and Latin quotes from his question see
E. Jung-Palczewska, Między filozofią przyrody a nowożytnym przyrodoznawstwem. Ryszarda



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 111

In his opinion, alteration always takes place gradually (pars ante partem).
When one quality is changed into another quality, the first to be changed is
the part nearest the quality causing the change; after the transformation this
part becomes the same as the quality of the agent and supports the agent in
changing the next part of the quality undergoing transformation; then these
two parts assist the third, and so on. This transformation continues until all
previous quality has been changed into the new quality. Quality as res absoluta
remains the subject of change itself.⁶²

The generation of a new element, for example fire from water, and its form
with qualities, i.e., its hotness and dryness, is a process in which the qualities
of fire (that is, according to Kilvington, its hotness and dryness) acting on wa-
ter change its qualities (that is, its coldness and moisture) in order to produce
a new fire. At the last moment of such a change, water acquires the qualities of
fire and its elemental form, and becomes a new element. The final moment
of alteration is the first instant of generation, and is the extrinsic limit of al-
teration. Therefore, the difference between alteration and generation is easily
identifiable: as long as a new quality of e.g., fire (hotness and dryness), and at
the same time a new form which entails this quality gradually diminishes the
quality of water (coldness and moisture), a process of continuous change takes
place; when a new form is produced, there is no longer a process, but an instan-
taneous change of water into fire.⁶³

To better understand and most appropriately describe qualitative processes,
Kilvington employs the term latitude (latitudo) of quality.⁶⁴ As he explains,

Kilvingtona kwestie o ruchu, Łódź: Lodz University Press, 2000, p. 187–236. See also E. Sylla,
The Oxford Calculators and the Mathematics of Motion, New York: Garland, 1991, p. 435–446;
E. Jung, “Richard Kilvington’s Theory of Qualitative Change” (forthcoming).

⁶² In Kilvington’s questions there are many cases examining such part before part processes of
change; therefore I provide only one example. Ricardus Kilvington, Utrum in omni genera-
tione, f. 36ra: “Et concedo similiter quod A immediate post D instans velocius alterabit primam
medietatem C quam secundam medietatem B, et hoc quia A immediate post D instans habe-
bit magis iuvamentum ad alterandum primam medietatem C quam habebit A immediate post
D instans ad alterandum secundam medietatem B.”

⁶³ Ibidem, f. 36vb: “...si aliquid sit generatum oportet quod subiectum quod fuit ens in actu
ante initium generationis sit totaliter corruptum, vel quod idem subiectum sit in potentia et
pars alterius subiecti de novo existente in actu generatione completa, ut verbi gratia posito quod
transmutetur aqua per ignem quousque generetur forma mixta sive composita ex forma aquae
quae praefuit et ex forma ignis generata de novo generati, quoniam in tali casu erit ita quod
aqua quae fuit subiectum in actu ante initium generationis mixti compositi ex aqua et igne mane-
bit in potentia cum mixtum compositum ex aqua et igne fuerit generatum, et erit pars eiusdem
mixti tunc existens in actu. Ex quo faciliter patere potest differentia sufficiens inter generationem
et alterationem, et hoc loquendo de generatione prout generatio est finis alterationis.”

⁶⁴ For the excellent studies of the theory of latitudo see E. Sylla, The Oxford Calculators;
S. Roudaut, La mesure de l ’être.



112 ELŻBIETA JUNG

latitude does not have any manifestation in reality. He says: “the latitude of
heat is not really distinct from heat itself, just as time is not distinct from the
heavens.”⁶⁵ The term ‘latitude’ only serves as a handy tool for the correct descrip-
tion of the processes of various changes, such as heating, acquiring knowledge,
or increasing a moral habit. Since the “measure” of change must be adequate
to the type of change, and a quality itself is continuous and divisible into in-
finitely proportional parts, latitudo needs also share this feature. A latitude of
any quality is a successive continuum, and as such, like time, it does not actually
have any intrinsic limits, and as such it is infinite. However, the latitude of any
quality is finite in extent.⁶⁶ Latitude is a continuously divisible line segment that
geometrically represents the intensity of a given quality of a particular length.⁶⁷
Therefore, such segments can be added and subtracted, pictorially representing
subsequent stages of qualitative change.

The parallel between a real quality and a mathematical tool, such as latitude
may be seen clearly in the following propositions derived from Kilvington’s
questions:

1) All finite latitude has a certain range within which it can act or be acted
upon.

2) The largest range has a latitude of maximum quality (in summo).
3) The maximum degree of, e.g., coldness, is an external extreme of the lati-

tude of hotness.

⁶⁵ Ricardus Kilvington, Utrum qualitas suscipiat magis et minus, Paris BnF Ms 6559, f. 126vb:
“Et sic concedo quod tempus habet medietates, et tunc nunc esset sensus illius propositionis:
‘coelum ut est hora non ita diu durat sicut coelum ut est annus, vel sicut coelum ut est <tempus>
duplum ad horam’. Et consimiliter est de latitudine caliditatis, nam eadem res realiter est latitudo
caliditatis et illa caliditas et latitudo caliditatis habent partes sicut tempus, et eadem caliditas ut
est in transmutari dicitur latitudo, et quando non transmutatur dicitur caliditas et non latitudo.”

⁶⁶ Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione, f. 30va: “…nihil habeat latitudinem nisi
quod est intensibile et remissibile.” Ricardus Kilvington, Utrum qualitas, f. 141va: “Alio modo
accipitur ‘infinitum’ pro aliqua re non habente terminos in actu; sic loquendo dico quod quaelibet
res successiva, ut talis, est infinita et non terminata sicut arguebatur de die. Et sic loquendo con-
cedo, quod si aliqua caliditas sit <in>finita quod eius latitudo, ut est latitudo, non habet terminos
iam in actu... Concedo quod latitudo caliditatis ignis est finita.”

⁶⁷ See Ricardus Kilvington, Utrum continuum sit divisibile in infinitum, ed. R. Podkoński,
Mediaevalia Philosophica Polonorum, vol. 37, no. 2, (2007), p. 123–175. See also E. Jung, R. Pod-
koński, “Richard Kilvington on Continuity,” Atomism in Late Medieval Philosophy and Theology,
ed. C. Grellard, A. Robert, Leiden–Boston: Brill, 2009, p. 65–84; E. Jung, “Controversy on In-
finity between Richard FitzRalph and Richard Kilvington”, A Companion to Richard FitzRalph.
Fourteenth-Century Scholar, Bishop, and Polemicist, ed. M.W. Dunne, S. Nolan, Leiden–Boston:
Brill, 2022, p. 121-153; E. Jung, R. Podkoński, “Mathematical Imagination in 14th-Century
Natural Philosophy. The Case of an Endless, Infinite Helix Line,” Historia Mathematica (forth-
coming).



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 113

4) A quality must be capable of taking on a continuous range of values be-
tween a non-gradus (zero) value and the value which serves as its boundary
(maximum in summo), and no other value.

5) The in summo maximum latitude ranges are the same. Consequently, the
latitude of hotness and dryness in fire, and coldness and dryness in earth,
are the same in extent. The other two elements are of less than the maxi-
mum degree of their qualities, and thus the latitudes of their qualities may
be described as less intense by a “shorter line.”

6) Degrees of qualities are discrete (indivisibiles) and not continuous. Thus,
for example, when describing various processes of change, the average
degree of the maximum (in summo) hotness can be taken into account.
Such a degree is the boundary value of the intensity of a given quality,
meaning it determines the length of the latitude of a given quality, i.e., its
intensity. However, from this it does not follow that “a latitude consists
of indivisible degrees.”⁶⁸ Kilvington is not a indivisibilist.

7) In every alteration of one element into another, the total latitude of the
primary quality must be replaced with the new incoming total latitude.

8) Using Euclid’s theory of proportions, it can be easily proven that if the pro-
portions among parts of latitude, e.g., hotness to coldness, are not equal,
the alterations do not proceed with the same speed.

9) The primary qualities of fire (i.e., maximum hotness and dryness) and
earth (i.e., maximum coldness and dryness) imply the maximum of the
secondary qualities, respectively weightiness and lightness, which are

⁶⁸ In her most recent published chapter Monika Michałowska suggests that Kilvington was
an indivisibilist, since as she claims: “Evidently, Kilvington’s reasoning relies on the concept of
latitude (latitudo), which comprises an infinite number of degrees (gradus) stretched between
its maximum and minimum points. Crucial to all the Calculators, the notion of latitude was
normally used to describe physical change, for instance, the degree at which water froze or boiled.
Briefly, latitude was thought of as a continuum encompassing all possible degrees of intensity.”
On the one hand, Michałowska maintains that a latitude comprises an infinite number of degrees,
on the other she claims that “latitude was thought of as a continuum encompassing all possible
degrees of intensity.” Kilvington asserts that a degree is indivisible, thus to say that “a continuum
comprises an infinite number of degrees” is to say that a continuum is a set of infinite indivisible
degrees; this statement does not meet the conditions for the continuum adopted by Kilvington.
It is also risky to claim that latitude “was normally used to described physical change, for instance,
the degree at which water froze or boiled.” There is no single passage in Kilvington’s works where
he ponders such problem; he arbitrarily says, e.g.: “let’s assume that the water is in 5 degrees and
fire in 7…”. Michałowska’s way of framing the issue suggests that Kilvington goes far beyond
the horizon of Aristotelian physics and is a modern physicist. However, that is decidedly not the
case. See M. Michałowska, “At the Intersections of Physics and Ethics. Richard Kilvington on
Ethical Change,” Calculating Ethics in the Fourteenth Century, ed. A. Lucács, M. Michałowska,
Leiden–Boston: Brill, 2024, p. 80.



114 ELŻBIETA JUNG

absolute opposites. The weightiness and lightness of the remaining two
elements, water and air, are relatively opposed due to the intensity of their
qualities.

Kilvington applies all these basic assumptions to explain various kinds of uni-
form and difform alterations. He considers, e.g., the case of the action of the
qualities of one mixt on another when the qualities are difformly distributed,
and the mixts touch each other with their hotter ends, or the hottest end of one
mixt acts upon the coldest end of the other, or the less cold one on the warmer
one, etc. Considering all the different types of individual cases, he comes to the
conclusion that the result of the action and reaction between qualities depends
on the manner of contact between the two bodies. Thus, in each individual case
the result of a change depends on the conditions that are assumed at the begin-
ning of the process of change.⁶⁹

Conclusions

Although Kilvington commented on Aristotle’s Physics as part of his teaching
duties and attempted to do so accurately, his independent attitude and nom-
inalistic views produced interpretations that were significantly different from
his sources. In keeping with his nominalism, Kilvington recognizes that only
individual beings exist (he also includes physical phenomena in this category
of ‘being’); therefore he focuses on the explication of individual cases of phys-
ical phenomena, not on finding general principles for the existence of entities.
Knowledge about phenomena is acquired first of all through observation, and
subsequently through analysis of the natural causes underlying a given phe-
nomenon. Mathematics is a useful tool for practicing natural philosophy; logic
determines the coherence of a theory; cases secundum imaginationem sometimes
indicate other possible solutions, although they are most often used to analyze
phenomena that cannot be observed.

Therefore, Kilvington, like Ockham, is a natural philosopher, not a meta-
physician. Yet Kilvington, even while reinterpreting Aristotle’s views in an orig-
inal way and offering significantly new explanations, never overstepped the
boundaries set by Aristotle; his theory remained shaped by the Philosopher’s
philosophy of nature.

⁶⁹ See, Ricardus Kilvington, Quaestiones super libros Physicorum. A Critical Edition with and
Introduction by E. Jung (forthcoming); E. Jung, “Richard Kilvington’sTheory” (forthcoming).



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 115

Bibliography

Source texts
Aristotle, The Basic Works of Aristotle, ed. R. McKeon. New York: Random House,

2001.
Aristotle, The Metaphysics, Books I–IX, ed. W.D. Ross, (Loeb Classical Library, 271),

London–New York, 1933.
Averroes, Commentarium in Physicam, in: Aristotelis Opera cum Averrois commentariis,

t. 4, Venetiis, apud Iunctas M.D.LXII.
Averroes, Commentum magnum super libro De celo et mundo Aristotelis, ed. F.J. Car-

mody, R. Arntzen, vol. 1–2, (Recherches the Théologie et Philosophie médiévales.
Bibliotheca, 4), Leuven: Peeters, 2003.

Guillelmus de Ockham, Summula philosophiae naturalis, ed. S. Brown, in: Guil-
lelmi de Ockham, Opera Philosophica et Theologica, Opera Philosophica, t. 6,
St. Bonaventure: St. Bonaventure University, 1984, p. 137–396.

Ricardus Kilvington, Utrum continuum sit divisibile in infinitum, ed. R. Podkoński,
Mediaevalia Philosophica Polonorum, vol. 37, no. 2 (2007), p. 123–175.

Ricardus Kilvington, Utrum in omni generatione tria principia requirantur, Ms. BnF
6559, fols. 75vb–92rb.

Ricardus Kilvington, Utrum omne quod generatur ex contrariis generetur, Paris: Bib-
liothèque Nationale de France, Ms. lat. 6559, fols. f. 133ra–153rb.

Ricardus Kilvington, Utrum omne scitum sciatur per causam, Paris: Bibliothèque Na-
tionale de France, Ms. lat. 6559, fols. 153rb–191ra.

Ricardus Kilvington, Utrum omne transmutatum in transmutatione initio sit in eo ad
quod primitus transmutatur, Venezia: Biblioteca Nazionale Marciana, Ms. lat. VI.
72 [2810], fols. 107vb–112rb.

Ricardus Kilvington, Utrum omnis natura sit principium motus et quietis, Ms. Sevilla:
Biblioteca Capitular y Colombina, Ms. 7–7–13, fols. 37ra–40vb.

Ricardus Kilvington, Utrum qualitas suscipit magis et minus, Paris: Bibliothèque Na-
tionale de France, Ms. lat. 6559, fols. 121ra–131ra.

Ricardus Kilvington, Quaestiones super libros Physicorum. A Critical Edition with an
Introduction by E. Jung (forthcoming).

Secondary literature
Cross, R., The Physics of Duns Scotus. The Scientific Context of Theological Vision, Oxford:

Clarendon Press, 1998.
Jung, E., “Richard Kilvington,” The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2022 Edi-

tion), ed. E.N. Zalta, U. Nodelman, URL = <https://plato.stanford.edu/archives/
fall2022/entries/kilvington/>.



116 ELŻBIETA JUNG

Jung, E., “Controversy on Infinity between Richard FitzRalph and Richard Kilving-
ton,” A Companion to Richard FitzRalph. Fourteenth-Century Scholar, Bishop, and
Polemicist, ed. M.W. Dunne, S. Nolan, Leiden–Boston: Brill, 2022, p. 121–153.

Jung, E., “Richard Kilvington Theory of Qualitative Change” (forthcoming).
Jung, E., “The Concept of Time in Richard Kilvington”, Tempus Aevum Aeternitas. La

concettualizzazione del tempo nel pensiero tardomedievale, ed. G. Alliney, L. Cova,
Firenze: Leo Olschi, 2000, p. 187–205.

Jung, E., “The New Interpretation of Aristotle. Richard Kilvington, Thomas Bradwar-
dine and the New Rule of Motion,” Quantifying Aristotle. The Impact, Spread and
Decline of the Calculatores Tradition, ed. D. Di Liscia, E.D. Sylla in collaboration
with P.J.J.M. Bakker, (Medieval and Early Modern Philosophy of Science, 34),
Leiden–Boston: Brill, 2022, p. 37–78.

Jung-Palczewska, E., “Works by Richard Kilvington,” Archives d’histoire doctrinale et
littéraire du Moyen Âge, vol. 67 (2000), p. 181–223.

Jung-Palczewska, E., Między filozofią przyrody a nowożytnym przyrodoznawstwem.
Ryszarda Kilvingtona kwestie o ruchu, Łódź: Lodz University Press, 2000.

Jung-Palczewska, E., “Motion in a Vacuum and in a Plenum in Richard Kilving-
ton’s Question: Utrum aliquod corpus simplex posset moveri aeque velociter in vacuo
et in pleno from the Commentary on the Physics,” Miscellanea Medievalia, vol. 25
(1997), p. 179–193.

Jung, E., Podkoński, R., “Mathematical Imagination in 14th-Century Natural Philos-
ophy. The Case of an Endless, Infinite Helix Line,” Historia Mathematica (forth-
coming).

Jung E., Podkoński, R., “Richard Kilvington on Continuity,” Atomism in Late Me-
dieval Philosophy and Theology, ed. C. Grellard, A. Robert, Leiden–Boston: Brill,
2009, p. 65–84.

Les Auctoritates Aristotelis, ed. J. Hamesse, (Philosophes médiévaux, 17), Louvain: Uni-
versité catholique de Louvain Institut supérieur de philosophie, 1974.

Maier, A., An der Grenze von Scholastic und Naturwissenschaft, Roma: Edizioni di Sto-
ria e letteratura, 1952.

McCord Adams, M., William Ockham, vol. 1–2, Notre Dame: University of Notre
Dame Press, 1987.

Michałowska, M., “At the Intersections of Physics and Ethics. Richard Kilvington
on Ethical Change,” Calulating Ethics in the Fourteenth Century, ed. A. Lucács,
M. Michałowska, Leiden–Boston: Brill, 2024, p. 70–98.

Pasnau, R., Metaphysical Themes 1274–1671, Oxford: Clarendon Press, 2011.
Petrescu, L., “John Duns Scotus and the Ontology of Mixture,” Res Philosophica,

vol. 92, no. 3 (2014), p. 315–337.
Polloni, N., “Francisco de Toledo on Elemental Mixtures,” Hylomorphism into Pieces.

Elements, Atoms, and Corpuscles in Natural Philosophy and Medicine 1400–1600,



RICHARD KILVINGTON’S THEORY OF HYLOMORPHISM 117

(Palgrave Studies in Medieval and Early Modern Medicine), ed. N. Polloni,
S. Roudaut, Cham: Springer, 2024, p. 248–275.

Polloni, N., “Robert Grosseteste on Matter,” The Royal Society Journal of the History
of Science, vol. 75 (2021), p. 397–413.

Roudaut, S., La mesure de l ’être. Le problème de la quantification des formes au Moyen Âge
(ca. 1250–1370), Leiden–Boston: Brill, 2022.

Sylla, E., The Oxford Calculators and the Mathematics of Motion, New York: Garland,
1991.

Wolter, A.B., “The Ockhamist Critic,” The Concept of Matter in Greek and Medieval
Philosophy, ed. E. Mc Mullin, Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1965,
p. 124–146.

RICHARD KILVINGTON’S
THEORY OF HYLOMORPHISM
AND QUALITATIVE CHANGE

Summary
The purpose of this article is to present an original interpretation, first proposed
by Richard Kilvington (ca. 1302–1361), of the theories of Aristotle and Aver-
roes on hylomorphism and natural processes such as mixing and qualitative
changes. These problems were widely discussed by many thinkers from the
12th to the 17th century. Some of these interpretations paved the way for mod-
ern concepts in natural philosophy. One of the thinkers who contributed to
the development of these concepts was William of Ockham. As I show in this
article, Ockham also inspired Kilvington, whose concepts differ significantly
from Aristotle’s.

Keywords: Richard Kilvington, philosophy of nature, hylomorphism,
qualitative changes
Słowa klucze: Ryszard Kilvington, filozofia przyrody, hylemorfizm,
zmiany jakościowe





Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 119–136
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.05
Marek Porwolik
Instytut Filozofii, UKSW

METHODOLOGICAL DIRECTIVES
OF ANALYTIC THEOLOGY

IN LIGHT OF THE POSTULATES
OF THE CRACOW CIRCLE

1. Introduction

The term “analytic theology” has many shades of meaning. It can be said, al-
though rather imprecisely, that analytic theology (hereafter abbreviated as AT)
is a theology practiced using the methods of analytic philosophy. The impreci-
sion of this term stems from the fact that analytic philosophy itself is defined in
various ways and the catalog of its methods is not a closed set of clearly defined
procedural steps. The publication that introduced the term “analytic theology”
into common use is the work entitled Analytic Theology: New Essays in the Philos-
ophy of Theology. It was published in 2009 and its editors were Michael Cannon
Rea and Oliver Daniel Crisp. In the introduction to this work, Rea describes
AT by indicating five methodological directives that characterize it.¹ Currently,
these postulates are becoming an almost canonical determinant for this trend in
theology.² For this reason, we wish to refer to them our analyses when it comes
to the methodological characteristics of AT.

The topics of research conducted within AT include all theological topics, not
only from Christian theology, but also those considered within the framework
of Jewish theology or the theology of Islam. It is no longer just about focusing
research attention on the subject of the existence of God and the arguments
put forward in this matter. We have already encountered analyses of these latter
issues conducted using the methods of analytic philosophy much earlier, and

¹ M.C. Rea, “Introduction,” Analytic Theology. New Essays in the Philosophy of Theology,
ed. O.D. Crisp, M.C. Rea, Oxford: Oxford University Press, 2009.

² J.M. Arcadi, “Introduction,” T&T Clark Handbook of Analytic Theology, ed. J.M. Arcadi,
J.T. Turner, Jr., London: T&T, 2021, p. 3.



120 MAREK PORWOLIK

they were often performed within the framework of the analytic philosophy of
God and religion. Moreover, characteristic for AT is the application of a wide
range of approaches and concepts present in analytic philosophy, theology, and
biblical studies in its own research.

A natural question is to what extent this new approach in theology is really
new. The beginnings of analytic philosophy did not herald its fruitful dialogue
with the philosophy of God or theology, but instead, analytic philosophy in
its program often distanced itself from this type of engagement, an example of
which can be found among the representatives of the Vienna Circle. However,
we cannot forget about certain exceptions, especially the Cracow Circle (here-
after abbreviated as CC), which operated in the 1930s. In works discussing the
formation of AT, no attention is paid to the fact that its characteristic ideas
were already present in the views of these representatives of the Lvov–Warsaw
School.³ Perhaps the reason for that is the fact that the CC itself has not be-
come sufficiently known yet in the circles of analytic philosophy and analytic
theology, and studies of its activities appeared only in the 1980s.⁴ It was only
through these last publications, authored by Józef M. Bocheński, that the term
“Cracow Circle” was introduced into scientific circulation.

The CC was founded at the beginning of the year 1934. Apart from
Bocheński (1902–1995), the Circle comprised Jan Salamucha (1903–1944), Jan
Franciszek Drewnowski (1896–1978), and Bolesław Sobociński (1906–1980).
The CC is considered a branch of the Lvov–Warsaw School operating in the
area of the   Catholic philosophy of God and theology.⁵ Its activity was also an
attempt to implement Jan Łukasiewicz’s program of practicing philosophy using
scientific methods. It was primarily about assimilating in these areas the results
obtained in the then new logic, formal logic, called logistics at that time, but

³ M.C. Rea, “Analytic Theology,” St. Andrews Encyclopedia of Theology, ed. B. Wolfe, 2022,
https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnalyticTheology, (access 2024–07–19); J. McMartin,
“Analytic Philosophy and Christian Theology,” Religion Compass, vol. 7/9 (2013), p. 361–371;
N. Wolterstorff, “How Philosophical Theology Became Possible Within the Analytic Tradi-
tion of Philosophy,” Analytic Theology. New Essays in the Philosophy of Theology, ed. O.D. Crisp,
M.C. Rea, New York: Oxford University Press, 2009, p. 155–168; K. Timpe, “On Analytic The-
ology,” Scientia et Fides, vol. 2/3 (2015), p. 9–22; W. Wood, Analytic Theology and the Academic
Study of Religion, Oxford: Oxford University Press, 2021.

⁴ J.M. Bocheński, “Koło Krakowskie,” Życie Literackie, 8th November 1987, (the reprint in:
Kwartalnik Filozoficzny, vol. 1/23 [1995], p. 23–31; the English version: “The Cracow Circle,”
The Vienna Circle and the Lvov–Warsaw School, ed. K. Szaniawski, Dordrecht: Kluwert Academic
Publishers, 1988, p. 9–18). A description of the Circle can be also found in the following text:
J.M. Bocheński, Wspomnienia, Kraków: Philed, 1994, p. 120–126.

⁵ M. Tkaczyk, “Cracow Circle. Theology in the Lviv–Warsaw School,” The Significance of
the Lvov–Warsaw School in the European Culture, ed. A. Brożek, F. Stadler, J. Woleński, Wien:
Springer, 2017, p. 173–188.



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 121

also obtained in logical semiotics and the methodology of science. The program
of the Circle was primarily methodological in nature and concerned theology
and the philosophy of God.

From the current perspective, attention is drawn to the influence that the CC
has had on the formation of the analytic philosophy of religion,⁶ which Roger
Pouivet traces to the Circle’s activity. Referring to his work, Georg Gasser ques-
tioned the commonly accepted thesis about the Anglo-American roots of AT
dating back to the 1950s.⁷ Unfortunately, this remark was not sufficiently em-
phasized by him, and he only included it in one of the footnotes to his work.⁸
Recently, another analytical trend has also been established in the area of   theol-
ogy and philosophy, namely analytical Thomism. This is an attempt to combine
the style of philosophizing and interests characteristic of analytic philosophy
with Thomism,⁹ and is a trend which is also associated with AT.¹⁰ In such cir-
cumstances, it is natural to ask the question to what extent the members of the
CC were the forerunners of AT and analytical Thomism, which are develop-
ing dynamically today. A positive answer to this question constitutes a thesis
that, independently of this author, was put forward by Paweł Rojek in his anal-
yses concerning analytic patristics.¹¹ In this paper, I will try to justify this thesis
in detail. Let us note, however, that due to the fact that the program of the
CC concerned both philosophy and theology and placed emphasis on research
on scholasticism, and especially the works of Aquinas, a positive answer to the
question about the Polish roots of AT at the same time indirectly indicates the
Polish roots of analytical Thomism.

In order to accomplish the research task set forth here, in the subsequent
sections of this work I will discuss sequentially the following: the methodolog-
ical directives of AT, the CC program, and its continuation in the program of
studies on God formulated by Bocheński.

⁶ R. Pouivet, “On the Polish Roots of the Analytic Philosophy of Religion,” European Journal
for Philosophy of Religion, vol. 3 (2011), p. 1–20.

⁷ G. Gasser, “Toward Analytic Theology. An Itinerary,” Scientia et Fides, vol. 2/3 (2015),
p. 23–56.

⁸ G. Gasser, “Toward Analytic Theology,” p. 24: “The history of philosophy is a tricky busi-
ness, based inevitably on simplifications. There are studies showing that what is now called ana-
lytic philosophical theology is not a genuinely Anglo-American product but that discussions on
religion, logic, and language are to be found in the »Cracow-circle« in Poland in the 1930s.”

⁹ The term “analytical Thomism” was coined by John Haldane in the 1990s. Cf. Analytical
Thomism. Tradition in Dialogue, ed. C. Paterson, M.S. Pugh, Hampshire: Ashgate, 2006.

¹⁰ P. Roszak, “Dwie prędkości teologii? O celu, metodzie i perspektywach teologii anality-
cznej,” Teologia w Polsce, vol. 2/9 (2015), p. 75–93.

¹¹ P. Rojek, “Analytic Patristics. The Logic of Apophaticism, Natural Theology, and the Meta-
physics of the Trinity,” Studies in East European Thought, 2024, https://doi.org/10.1007/s11212–
023–09609-y, (access 2024–07–24).



122 MAREK PORWOLIK

2. Methodological directives of analytic theology

The history of official academic activities under the banner of AT only dates back
to 2009. However, they had been so dynamic that in 2013 the Journal of Ana-
lytic Theology was established, becoming an important place for the exchange of
ideas within this stream of theology. Crisp and Rea are currently co-editors
of a series entitled Oxford Studies in Analytic Theology. Monographs devoted to
AT have been published, as well as special volumes of journals dedicated to it.
Also, this research stream has been greatly influenced by grants from the Tem-
pleton Foundation and the Center for Philosophy of Religion at the University
of Notre Dame in the USA.

The emergence of AT was influenced by the interest in strictly theological
issues observed among analytic philosophers after many years of mutual dis-
trust, as well as the analytic style of conducting inquiries among theologians
themselves. The latter, in connection with attacks from neo-positivists iden-
tifying themselves with the analytic tradition, practiced theology supported
most often by the continental trend of philosophy. This specific meeting of
philosophy and theology, which took place within AT, has had its conse-
quences in the fact that currently we do not speak so much of one, uniform
trend of AT, but rather of many ways of conducting research, based on the
relations of familial resemblance. Within this family of research activities,
we can distinguish: analytic theology with a philosophical approach, analytic
theology with a theological approach, and analytic theology with a mixed
approach (philosophically-inclined analytic theology, theologically-inclined
analytic theology, mixed-inclination analytic theology). They are marked by
certain emphases that carry within them the historical circumstances of the cre-
ation of AT. The division quoted is not a logical division but a typological one,
focused around certain examples or paragons, which are not so much the given
authors of works but their individual works themselves.¹²

AT is therefore composed of a certain family of publications that have dif-
ferent philosophical and theological shades and various emphases set by their
authors. As it has already been indicated, the canonical bond that unites them is,
as it were, the list of the aforementioned postulates formulated by Rea. They are
important in that they are universally acceptable in the AT environment, while

¹² A.B. Davis, “Analytic Theology,” Religion Compass, vol. 12/17 (2023), p. 1–11. Davis lists
the following works-paragons of the respective types: philosophically-inclined analytic theology:
R.T. Mullins, The End of the Timeless God, (Oxford Studies in Analytic Theology), New York:
Oxford University Press, 2016; theologically-inclined analytic theology: A. Torrance, Account-
ability to God, (Oxford Studies in Analytic Theology), New York: Oxford University Press, 2023;
mixed-inclination analytic theology: E. Stump, Atonement, (Oxford Studies in Analytic Theol-
ogy), New York: Oxford University Press, 2018.



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 123

at the same time allowing for other determinants that can be seen in the ongoing
discussion on the final description of AT. In these discussions, its connections
with the analytic philosophy of religion and systematic theology are specified.
The presence of certain philosophical or theological commitments in AT is dis-
cussed. The questions of the extent to which AT is a research program and the
extent to which it is a certain intellectual culture or tradition are considered.
Questions are asked about the role that ratio and holy books, such as the Bible,
are to play in AT and these discussions are still very much ongoing.¹³ What is im-
portant to us is that from the perspective of the method of conducting research,
AT is characterized by methodological postulates, and the area of   research is
the area traditionally important for the philosophy of God and for theology. If
we want to relate AT to the project formulated by the CC, this information is
sufficient to us, since, after all, the latter also had a methodological character.

The postulates formulated by Rea are as follows:¹⁴

AT1. Write as if philosophical positions and conclusions can be adequately
formulated in sentences that can be formalized and logically manip-
ulated.

AT2. Prioritize precision, clarity, and logical coherence.
AT3. Avoid substantive (non-decorative) use of metaphor and other tropes

whose semantic content outstrips their propositional content.
AT4. Work as much as possible with well-understood primitive concepts,

and concepts that can be analyzed in terms of those.
AT5. Treat conceptual analysis (insofar as it is possible) as a source of evi-

dence.

This is, as Rea writes, his “official” list. Other postulates could be added to
these, but in his opinion, these are the most important ones in terms of sep-
arating the analytic philosophers from the continental ones. The latter either
reject the principles indicated here as irrelevant or actively aim to violate them.
As Rea claims, these indications seem to be common sense and are often given
to students in the form of general recommendations.¹⁵ Despite this, he claims
that each of the postulates AT1-AT5 contains or assumes views that can be

¹³ M.C. Rea, “Analytic Theology.”
¹⁴ M.C. Rea, “Introduction,” p. 5–6.
¹⁵ M.C. Rea, “Introduction,” p. 6: “reason coherently; write clearly; say what you mean and

mean what you say; try to express your ideas in terms that your audience will understand; try not
to express your arguments and conclusions in overly ‘poetic’ language; understand the terms that
you’re employing and rely on your understanding of those terms to draw out the implications of
what you say and what you presuppose; and so on.”



124 MAREK PORWOLIK

legitimately questioned in the case of considering a philosophical or theologi-
cal topic. In his views, for some people this is a source of hostility toward the
analytic approach to theological topics.

Postulates AT1-AT5 are intended to influence the clarity and precision of
arguments made within AT. The implementation of postulate AT5 allows for
the precise use of terms relevant to a given discourse. Conceptual analysis is cur-
rently carried out in many ways rooted in various original approaches known
from the history of analytic philosophy. Postulate AT5 plays an important role
in shaping the appropriate conceptual grid. It is important to capture the mutual
dependencies between concepts and to distinguish among them those that in
a given approach are primitive concepts (AT4). Postulates AT1 and AT2 require
that arguments be formulated in such a way that they are subject to analysis car-
ried out using the tools of logic. This allows them to be disciplined, for example,
by using counterexamples. The latter method of proceeding is characteristic of
analytic philosophy, as Nicholas Wolterstorff pointed out in his correspondence
with Rea.¹⁶ The precision postulated in the prescriptions indicated here allows
for the disclosure of assumptions, including the hidden ones, the analysis of
the structure of argumentation and their correctness, and the use of the correct
conceptual grid in them. In his commentary on postulate AT3, Rea points to
discussions concerning the role of metaphors in religious discourse, including
the question of whether they have propositional content. Rea believed that, re-
gardless of the outcome of this question, metaphors have a cognitive significance
that transcends any propositional content they may have. This is the case, for ex-
ample, when they are used as models for certain theoretical claims in analytical
theorizing, or when they “support” them in some other way.

In the above description of the analytical method identified in the area of
  analytic philosophy which is to be applied to theological issues, we see echoes
of the findings in the area of   the philosophy of language and logic made at the
beginning of the formation of analytic philosophy and implemented in it. The
desire to use these results for theological questions seems to be the common de-
nominator connecting AT and analytical Thomism with the program of the CC.

3. The program of the Cracow Circle

I believe that the roots of the analytical turn in the philosophy of God and
religion and in theology that took place at the turn of the 20th and 21st cen-
turies can be found in the activities of the CC. A special event popularizing the
ideas of this research group was the 3rd Polish Philosophical Congress, which

¹⁶ M.C. Rea, “Introduction,” p. 5.



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 125

took place in Cracow in 1936. During that event, a special extra session was
organized, devoted to the issue of applying formal logic in the area of   Catholic
philosophy and theology.¹⁷ Referring to those events, Bocheński wrote directly
about something that was the program of the CC. The program of the Circle
is not so much recalled by him after many years, but rather recreated on the
basis of the papers presented at the aforementioned session and memories of
common discussions during the meetings of the Circle members.

Bocheński claims that the stance of the members of the Circle can be char-
acterized as follows:¹⁸

C1. The goal was to reform Catholic philosophy and theology in the
methodological aspect (correct scientific language, use of formal logic,
approaches known from semiotics and methodology of science, appli-
cation of formalism).

C2. A characteristic of the Circle was its criticism of modern philosophy
(16th–19th centuries), including neo-scholastic systems.

C3. The members of the Circle shared the view of the neutrality of logic
toward the content of various philosophical systems.

C4. Unlike the Vienna Circle, the members of the CC claimed that in
the problems and theories of the ancient and medieval periods we
can find many valuable approaches that should be re-analyzed and re-
formulated.

In terms of the implementation of these postulates, Bocheński mentions pri-
marily the following achievements:

– Salamucha’s analysis and formalization of the ex motu proof for the exis-
tence of God found in Thomas Aquinas’ Summa contra gentiles;¹⁹

– Bocheński’s analysis and formalization of the proof for the immortality
of the soul found in Thomas Aquinas’ Summa theologiae;²⁰

¹⁷ The presentations and discussions from that meeting were published in the volume Studia
Gnesnensia, vol. 15 (1937): Myśl katolicka wobec logiki współczesnej.

¹⁸ J.M. Bocheński, “The Cracow Circle,” p. 11–12; J.M. Bocheński, Wspomnienia, p. 123–
124.

¹⁹ J. Salamucha, “Dowód ex motu na istnienie Boga. Analiza logiczna argumentacji
św. Tomasza z Akwinu,” Collectanea Theologica, vol. 1/15 (1934), p. 53–92. Eng trans.: “The
Proof ex motu for the Existence of God. Logical Analysis of St. Thomas Aquinas’ Arguments,”
in: J. Salamucha, Knowledge and Faith, ed. K. Świętorzecka, J.J. Jadacki, Amsterdam – New York:
Rodopi, 2003, p. 97–135.

²⁰ J.M. Bocheński, “Analisi logica di un testo di S. Tommaso d’Aquino (I, 75, 6),” in:
J.M. Bocheński, Nove Lezioni di Logica Simbolica, Rome: Angelicum, 1938, p. 147–155.



126 MAREK PORWOLIK

– an analysis of the scholastic concept of analogy, proposed by Drewnowski
and Salamucha, and ultimately carried out by Bocheński;²¹

– works in the field of the history of logic (primarily the works of Salamucha
and Bocheński, including his monograph Formale Logik).²²

At this point it is worth noting that the works in the field of the history of
logic indicated here can only indirectly be treated as those that implemented
the program of the Circle — reforming Catholic philosophy and theology; they
prepared formal tools that could possibly be used in this reform.

The origins of the Circle are seen primarily in the situation of philosophy and
logic at that time but the situation of theology and the spirit of that era were
also significant. The interwar period saw the development of three of the most
important centers of analytic philosophy: Oxford and Cambridge in the UK, the
Vienna Circle in Vienna, and the Lvov–Warsaw School in Poland. The turn of
the 19th and 20th centuries was the time when mathematical logic emerged,
with the zeitgeist of those years characterized by optimism, faith in progress,
courage in thought, and readiness to act. The situation of theology was shaped
by various actions of the Catholic Church, taken in response to modernism.
A special role here was played by the encyclical of Leo XIII, entitled Æterni
Patris, and published in 1879. In the case of the CC, the return to Thomas
Aquinas was not only a return to the content of his teachings, but also to the
application of the best possible method (as scientific as possible, for the given
times) of practicing theology and philosophy.²³

The activity of the CC was dramatically interrupted by the outbreak of World
War II, with one of its leading proponents, Salamucha, dying in the Warsaw
Uprising. The turmoil of the war, and then a period of limited mutual contacts
between the remaining members of the CC, resulted in their abandonment of
joint scientific ventures. Bocheński’s attempt to reactivate the CC at the Uni-
versity of Notre Dame in 1956 ultimately failed and the actions he initiated
together with Sobociński and Ivo Thomas only resulted in a change in the way

²¹ J.F. Drewnowski, “Zarys programu filozoficznego,” Przegląd Filozoficzny, vol. 37 (1934),
p. 3–38, 150–181, and 262–292; J. Salamucha, “O możliwości ścisłego formalizowania
dziedziny pojęć analogicznych,” Studia Gnesnensia, vol. 15 (1937): Myśl katolicka wobec logiki
współczesnej, p. 122–153; J.M. Bocheński, “On Analogy,” The Thomist, vol. 11 (1948), p. 424–
447.

²² J. Salamucha, “Logika zdań u Wilhelma Ockhama,” Przegląd Filozoficzny, vol. 38 (1935),
p. 208–239; J. Salamucha, “Pojawienie się zagadnień antynomialnych na gruncie logiki śred-
niowiecznej,” Przegląd Filozoficzny, vol. 40 (1937), p. 68–89 and 320–343; J.M. Bocheński,
Formale Logik, Freiburg – München: Verlag Karl Alber, 1956.

²³ M. Tkaczyk, “Geneza Koła Krakowskiego,” Studia Philosophiae Christianae, vol. 2/55
(2019), p. 9–39.



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 127

logic was taught at the university. The extent to which this fact influenced the
formation of a very strong AT center at this Catholic university remains a mat-
ter for investigation.

Despite these setbacks, toward the end of his life, Bocheński returned to the
ideas that shaped the activities of the CC. This is evidenced by his last works
and the Program of Studies on God formulated by him, which unifies all of these
ideas and can be found in the first chapter of his book Gottes Dasein und Wesen.²⁴
It can be treated as a continuation of the program of the CC, narrowing the area
of   activities in theology and philosophy to issues directly related to God. Due
to the ways of knowing God that he adopted: reasoning, experience, and faith,
they become the main areas of research interests included in this program.²⁵

The program can be expressed in the following postulates:²⁶

P1. There is an urgent need to resume studies on God.
P2. A human being has only three ways of knowing God: direct experience,

reasoning, and faith.
P3. It is necessary to learn about the scholastic research into the issues con-

nected with God.
P4. The results of the scholastic doctrine of God should be judged critically.
P5. An urgent task is to examine critically the Kantian and neo-positivist

reservations concerning the possibility of knowing God, including the
proofs for His existence.

P6. Looking at what an average believer’s experience of God demonstrates
gives rise to two tasks: (1) to determine what “experience” and similar
words mean; (2) to examine how such experiences, in both the broad
and the narrow senses, are possible, or if they really exist.

P7. The scholastic doctrine of God should be studied with the tools of math-
ematics and logic as well as the critical method.

P8. A believer does not need a proof of God’s existence because he believes
in this existence.

P9. The type and the way of acceptance by a believer of God’s existence
requires detailed logical and theological studies.

²⁴ J.M. Bocheński, Gottes Dasein und Wesen. Logische Studien zur Summa Theolgiae I, qq. 2–11,
München: Philosophia Verlag, 2003.

²⁵ M. Porwolik, “Józefa Marii Bocheńskiego program studiów o Bogu,” Rocznik Tomistyczny,
vol. 26 (2020), p. 335–354.

²⁶ J.M. Bocheński, Gottes Dasein und Wesen, p. 17–28.



128 MAREK PORWOLIK

P10. It is necessary to develop a theology that is concerned first of all with
God Himself.

The following achievements can be considered to be the results of the imple-
mentation of the program:

– an analysis and formalization of Question 1 of the Summa Theologiae and
a clarification of the understanding of the term sacra doctrina appearing
there, as well as relating these results to what is called a worldview in
Dilthey’s sense;²⁷

– an analysis and formalization of Thomas Aquinas’ five ways included in
Question 2 of the Summa Theologiae and indicating the second way as the
one that does not commit a formal error and contains premises acceptable
on the basis of Aquinas’ philosophy;²⁸

– an analysis and formalization of Questions 3–11 of the Summa Theologiae,
and a creation, on this basis, of a preliminary axiomatization of the theory
of God contained in these Questions;²⁹

– an analysis and formalization of the criticism formulated by Kant, aimed
at the cosmological proof;³⁰

– a revision of the idea of the role of the religious hypothesis discussed in
his Logic of Religion³¹ and corrections of other results included there;³²

– an analysis of the phenomenon of faith and its treatment as a three-
-argument relation and making a distinction between sentences in which
the believer believes, those that form the so-called core of faith, and those
that form the so-called sacred histories, which are intended to give con-
tent to these first sentences.³³

The formulation of the program itself and its implementation are expressions
of two intentions planned by Bocheński. The first of them was a return to the

²⁷ J.M. Bocheński, “Faith and Science. A Logical Commentary on the First Question of the
Summa,” Advances in Scientific Philosophy. Essays in Honour of Paul Weingartner on the Occasion in the
60th Anniversary of his Birthday, ed. G. Schurz, G.J.W. Dorn, (Poznań Studies in the Philosophy
of the Sciences and the Humanities), Amsterdam – Atlanta: Rodopi, 1991, p. 531–550.

²⁸ J.M. Bocheński, “Die fünf Wege,” Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie,
vol. 3/36 (1989), p. 235–265; J.M. Bocheński, Gottes Dasein und Wesen, p. 29–75.

²⁹ J.M. Bocheński, Gottes Dasein und Wesen, p. 29–48 and 77–129.
³⁰ J.M. Bocheński, Gottes Dasein und Wesen, p. 139–156.
³¹ J.M. Bocheński, The Logic of Religion, New York: New York University Press, 1965;
³² J.M. Bocheński, “Religious Hypothesis Revisited,” Scientific and Religious Belief, ed.

P. Weingartner, Dordrecht: Springer, 1994, p. 143–149; J.M. Bocheński, Was ich glaube,
manuscript, Freiburg, 1993, p. 2–23.

³³ J.M. Bocheński, Was ich glaube, p. 25–51.



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 129

program of the CC, the other one was focusing on issues directly related to God.
The need of this type of research is evidenced by Bocheński’s speech in Warsaw
on October 15, 1990 when he was awarded an honoris causa doctorate by the
Warsaw Theological Academy.³⁴

4. Conclusions

In the periodization of his academic interests, Bocheński distinguishes the fol-
lowing four periods:³⁵

1st period, 1934–1940: neo-Thomistic,
2nd period, 1945–1955: historical-logical,
3rd period, 1955–1970: Sovietological,
4th period, 1970–1992: systematic-analytical.

He also notes that these periods not only lack clear boundaries, but even
overlap significantly. As an example, Bocheński mentions his works Logisch-
philosophosche Studien and Logic of Religion,³⁶ which were written in the “Sovi-
etological” period although they are both analytical in nature. When it comes to
the systematic-analytical works, Bocheński classifies here, among others, those
that implement the program formulated in Gottes Dasein und Wesen. Although
the works implementing the program of the CC were written in the “neo-
Thomistic” period, in my opinion, in terms of the research method used in them,
they do not differ from those from the “systematic-analytical” period. The in-
dications of this latter period can therefore be found already in the first period
of his academic interests, thus those works can also be treated as systematic-
analytical. Anyone who has reached one of the chronologically first of the works
of CC, which is the work by Salamucha, has no doubts about its analytical char-
acter.³⁷ From the current perspective, it can be considered a precursor to both
AT and analytical Thomism.

It is interesting to note that Bocheński used the term “analytic theology” long
before 2009. In the 1987 interview with him, entitled Między logiką a wiarą, in
response to a question about the need to create a new Catholic theology he had
suggested, he said:³⁸

³⁴ J.M. Bocheński, “O współczesnym stanie i zadaniach teologii filozoficznej,” Studia
Philosophiae Christianae, vol. 2/27 (1991), p. 103–107.

³⁵ J.M. Bocheński, Wspomnienia, p. 308–309.
³⁶ J.M. Bocheński, Logisch-philosophische Studien, Freiburg – München: Karl Alber, 1959.
³⁷ J. Salamucha, “Dowód ex motu na istnienie Boga.”
³⁸ J.M. Bocheński, Między logiką a wiarą. Z Józefem M. Bocheńskim rozmawia Jan Parys,



130 MAREK PORWOLIK

Today, the situation is analogous: the emergence of a new logic. Exactly as it
was in the times of Thomas. In Poland, there are two favorable conditions for
this. First, Poland is a Catholic country, and on the other hand, our country has
a great tradition of logic. It is begging for Poles to do analytic theology.

Adding more to these words, he said:

First of all, we need to sort out the concepts in theology; this is not a task for
a philosopher, but for a theologian.

In the article “The Cracow Circle,” the main text ends with the following two
paragraphs:³⁹

The failure of the programme proposed by the Cracow Circle is not due to some
peculiar Polish circumstances. It seems to be the result of the wide-spread resis-
tance on the part of otherwise rationally thinking philosophers and theologians
to recognize the significance of mathematical logic and analytical philosophy in
any intellectual endeavor.
The case of the Cracow Circle is particularly sad. For Poland is one among not so
many countries that has had a flourishing school of logic and an efficient team of
Catholic scholars who claimed to be rational. One would have expected that in
such a country a new Catholic philosophy and, in the first place, a new Catholic
theology should arise. Alas, this has not been the case.

In this fragment, Bocheński expresses his conviction that he saw the contin-
uation of the ideas of the CC in the use of mathematical logic and analytic
philosophy in the areas of   philosophy and theology. He sees the failure of this
undertaking (not only in Poland) in the general negative attitude toward these
proposals among Catholic philosophers and theologians. Currently, this diag-
nosis is also known to us from studies explaining why AT was formed rather
late. Interestingly, in the source text on the CC written in Polish, in the last
sentence quoted here, Bocheński uses the term “nowa analityczna teologia” [new
analytic theology],⁴⁰ which in the English version of this text is translated quite
carefully into “new Catholic theology.”

Bocheński’s statements cited here testify to the fact that: firstly, in the 1980s,
he articulated the need for a new theology which he termed “analytic theology”;
he linked its emergence with the activities of the CC; he diagnosed the reasons

Warszawa: Noir sur Blanc, 1988, p. 131 (my own translation). Also, Bocheński points to the
need of creating a new theology, practiced in the tradition of analytic philosophy, in another
interview from that period: J.M. Bocheński, “W szkole profesora Bocheńskiego OP. Rozmowy
autoryzowane: październik/listopad 1987,” W Drodze, vol. 2/16 (1988), p. 5–8.

³⁹ J.M. Bocheński, “The Cracow Circle,” p. 15–16.
⁴⁰ J.M. Bocheński, “Koło Krakowskie,” (the reprint: p. 30).



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 131

for resistance to its emergence; he indicated that there should be a place in
it for mathematical logic, analytic philosophy, and analysis of concepts in the
spirit of the method of this philosophy. In conclusion, we can say that from
Bocheński’s point of view, the CC was supposed to have its continuation in
the new theology, which he called analytic theology. However, let us note that
Bocheński did not use the term “analytic theology” during the time he was
active in the CC. This fact should not come as a surprise. The term “analytic
theology” refers to the term “analytic philosophy”, and the latter term was just
beginning to be used during the years of CC’s activity. The popularization of
the term “analytic philosophy” occurred much later, only in the 1960s.⁴¹

Are the works on theological issues that we assign to the CC or the Pro-
gram of Studies on God, and also Bocheński’s other works from this area that are
analytical in nature, actually works in the field of analytic theology? I believe
that they can certainly be treated as such. They contain, as Rea wants them to,
analyses of terms and concepts, such as God, soul, movement, efficient causal-
ity, purposefulness, worldview, faith. They propose a certain conceptual grid for
the given issues. In this grid, primary concepts are indicated. The language of
these works is clear and precise. Formalism is used in many places. However,
in these works, analysis prevails over synthesis. Attempts at the latter can also
be found, for example, in publications on analogy, authority, religious discourse,
the theory of God defined by the first 11 Questions of the Summa Theologiae,
religious experience, or the religious hypothesis and faith.⁴² In my opinion, all
of these works meet the postulates of AT formulated by Rea.

When we ask what connects these postulates with the postulates of the CC,
we can say that it is, first of all, the agreement as to the type of the methods used.
The CC simply postulated the application of certain tools from broadly under-
stood logic (formal logic, logical semiotics, methodology of science) in the area
of   theology. They did not specify how this was to be done, with the help of which
methods. The area of   application of these tools was not only Catholic theology
but also Catholic philosophy. In the case of AT, the results and tools taken from
logic (understood in such a broad way) found their place in the area of   theology
through analytic philosophy and its methods of conducting research.

In postulates AT1-AT2 and AT4 we can see specific guidelines for the im-
plementation of postulate C1. These methodological aspects can also be found
in postulates P4-P5, P7, and P9. The difference is that in the postulates of
AT, indications as to specific methods of the procedure are included, while the

⁴¹ T. Szubka, “Kategoria filozofii analitycznej. Uwagi o kształtowaniu się terminu,” Roczniki
Filozoficzne, vol. 2 (2004), p. 335–345.

⁴² J.M. Bocheński, “On Analogy;” J.M. Bocheński, Was ist Autorität? Einführung in die Logik
der Autorität, Freiburg: Verlag Herder, 1974.



132 MAREK PORWOLIK

postulates of the CC and the Program of Studies on God only indicate what these
methods are to be based on. Conceptual analysis (AT5), although not explic-
itly declared, accompanied the analyses contained in the works implementing
the programs of both the CC and the Program of Studies on God as a scientific
method. In AT3, the issue of the appropriate use of metaphors in theology ap-
pears. I believe that this postulate is also acceptable from the perspective of the
programs of the CC and the Program of Studies on God. Bocheński devoted much
attention to the analysis of the issue of analogy and the application of the results
he obtained to his theory of religious discourse and the question of faith. His
approach to analogy could be used in future discussions concerning AT3. The
postulates of AT, unlike the postulates of the CC and the Program of Studies on
God, are exclusively methodological in nature. The postulates of the CC also de-
clare the neutrality of logic toward certain philosophical assumptions (C3) and
indicate the preferred existing philosophical approaches (antiquity and scholas-
ticism: C4) or those that are approached critically (modern philosophy: C2).
The postulates of the Program of Studies on God narrow the area of   research
to philosophy and theology directly concerning God, and more precisely, to
reasoning concerning Him, to religious experience, and to faith (P2). They con-
tain references to scholasticism (P3, P4, and P7) and to modern philosophy
(P5). The presence of certain philosophical preferences in the postulates of the
CC and the Program of Studies on God resemble the current discussion on the
neutrality of AT toward philosophical and theological commitments.

At the beginning of this encounter with the new logic, the CC postulated
its assimilation, as independently as possible, in two areas: of philosophy and
of theology. Due to the role that philosophy plays in theology, we know that
these activities cannot be carried out in complete isolation. For this reason, the
emphasis that the programs of the CC and the Program of Studies on God place
on the analysis of Aquinas’ works is understandable. The program of the CC
was created in the period that Bocheński called “neo-Thomistic”. The activity
of the Circle is associated with this trend.⁴³ On the other hand, in the area of
A  T itself, the Middle Ages and scholasticism are indicated as its prehistory and
prototype.⁴⁴ To Bocheński, St. Thomas Aquinas was an example of a theolo-
gian who used in his research the best logic he knew. For him, it was syllogism.
Thus, now, having all the background given by formal logic, semiotics, and the

⁴³ E. Nieznański, “Logical Analysis of Thomism. The Polish Programme that Originated in
1930’s,” Initiatives in Logic, ed. J. Srzednicki, Dordrecht – Boston: M. Nijhoff, 1987, p. 128–155;
R. Puciato, “Thomism and Modern Formal Logic. Remarks on the Cracow Circle,” Axiomathes,
vol. 2 (1993), p. 169–191; M. Vacura, “Analytický tomismus Krakovského kruhu,” Filosofický
časopis, vol. 2/59 (2011), p. 689–705.

⁴⁴ W. Wood, Analytic Theology and the Academic Study of Religion, p. 285, 289–290.



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 133

methodology of science, why not use them to practice theology and philoso-
phy? This was the idea guiding the CC. Also, specific approaches proposed by
Aquinas became the object of analysis by the members of the Circle.⁴⁵ There-
fore, it is justified to perceive them not only as the precursors of AT, but also
as the precursors of analytical Thomism.

The fact that the CC is the forerunner of AT, and thus indirectly also the
forerunner of analytical Thomism, is justified by:

– Bocheński’s statements themselves;
– the program of the CC and the works implementing it;
– the Program of Studies on God (referring to this program) and the works

implementing it;
– the circumstances of the creation of CC.

It is interesting that the University of Notre Dame has played a special role in
the history of both the CC and AT. Sobociński settled there permanently when
he escaped from Poland after World War II,⁴⁶ and there he founded the journal
Notre Dame Journal of Formal Logic, which he edited for 19 years, and there
Bocheński tried to reactivate the CC. Today, this university is one of the most
dynamic centers of AT in the world. Bocheński believed that the combination
of Catholicism and skills in formal logic and analytic philosophy could bear
much fruit in Poland but sadly this did not happen during his lifetime. However,
it is beginning to flourish today, including the Catholic University of Notre
Dame, a place closely associated with the CC, and interest in AT is currently
growing in Bocheński’s homeland, as evidenced by the publications of Polish
authors and their other academic activities promoting it.⁴⁷ Perhaps we simply
have to wait a little longer for more abundant fruit to come forth in Poland.
Fortunately, Bocheński’s words about the failure of the ideas guiding the CC
are false. Perhaps the rebirth of these ideas in AT and analytical Thomism has
occurred spontaneously, without any direct connection with the CC. Either way,
this fact serves as evidence of the uniqueness of the program of the CC, which
has risen like a phoenix from the ashes, reborn after a seemingly obvious defeat,
and with a force exceeding Bocheński’s wildest expectations. Unfortunately, he
did not live to see these events.

⁴⁵ J.M. Bocheński, “Powszechniki jako treści cech w filozofii św. Tomasza z Akwinu,”
Przegląd Filozoficzny, vol. 2/41 (1938), p. 136–149.

⁴⁶ Sobociński, as an active member of the Polish right wing, was threatened with the death
penalty by the communists.

⁴⁷ P. Roszak, Dwie prędkości teologii?, P. Rojek, Analytic Patristics. In 2015, a special issue of
the journal “Scientia et Fides”, promoted by the Faculty of Theology of Nicolaus Copernicus
University in Toruń, was published as devoted to AT.



134 MAREK PORWOLIK

Bibliography

Analytical Thomism. Tradition in Dialogue, ed. C. Paterson, M.S. Pugh, Hampshire:
Ashgate, 2006.

Arcadi, J.M., “Introduction,” T&T Clark Handbook of Analytic Theology, ed. J.M. Ar-
cadi, J.T. Turner, Jr., London: T&T, 2021, p. 1–5.

Bocheński, J.M., “Analisi logica di un testo di S. Tommaso d’Aquino (I, 75, 6),”
in: J.M. Bocheński, Nove Lezioni di Logica Simbolica, Rome: Angelicum, 1938,
p. 147–155.

Bocheński, J.M., “Die fünf Wege,” Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie,
vol. 3/36 (1989), p. 235–265.

Bocheński, J.M., “Faith and Science. A Logical Commentary on the First Question of
the Summa,” Advances in Scientific Philosophy. Essays in Honour of Paul Weingartner
on the Occasion in the 60th Anniversary of his Birthday, ed. G. Schurz, G.J.W. Dorn,
(Poznań Studies in the Philosophy of the Sciences and the Humanities), Amster-
dam – Atlanta: Rodopi, 1991, p. 531–550.

Bocheński, J.M., Formale Logik, Freiburg – München: Verlag Karl Alber, 1956.
Bocheński, J.M., Gottes Dasein und Wesen. Logische Studien zur Summa Theologiae I,

qq. 2–11, München: Philosophia Verlag, 2003.
Bocheński, J.M., “Koło Krakowskie,” Życie Literackie, 8th November 1987 (the reprint

in: Kwartalnik Filozoficzny, vol. 1/23 (1995), p. 23–31).
Bocheński, J.M., Logisch-philosophische Studien, Freiburg – München: Karl Alber,

1959.
Bocheński, J.M., Między logiką a wiarą. Z Józefem M. Bocheńskim rozmawia Jan Parys,

Warszawa: Noir sur Blanc, 1988.
Bocheński, J.M., “O współczesnym stanie i zadaniach teologii filozoficznej,” Studia

Philosophiae Christianae, vol. 2/27 (1991), p. 103–107.
Bocheński, J.M., “On Analogy,” The Thomist, vol. 11 (1948), p. 424–447.
Bocheński, J.M., “Powszechniki jako treści cech w filozofii św. Tomasza z Akwinu,”

Przegląd Filozoficzny, vol. 2/41 (1938), p. 136–149.
Bocheński, J.M., “Religious Hypothesis Revisited,” Scientific and Religious Belief,

ed. P. Weingartner, Dordrecht: Springer, 1994, p. 143–160.
Bocheński, J.M., “The Cracow Circle,” The Vienna Circle and the Lvov–Warsaw School,

ed. K. Szaniawski, Dordrecht: Kluwert Academic Publishers, 1988, p. 9–18.
Bocheński, J.M., The Logic of Religion, New York: New York University Press, 1965.
Bocheński, J.M., “W szkole profesora Bocheńskiego OP. Rozmowy autoryzowane:

październik/listopad 1987,” W Drodze, vol. 2/16 (1988), p. 3–22.
Bocheński, J.M., Was ich glaube, manuscript, Freiburg, 1993.
Bocheński, J.M., Was ist Autorität? Einführung in die Logik der Autorität, Freiburg:

Verlag Herder, 1974.



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 135

Bocheński, J.M., Wspomnienia, Kraków: Philed, 1994.
Davis, A.B., “Analytic Theology,” Religion Compass, vol. 12/17 (2023), p. 1–11.
Drewnowski, J.F., “Zarys programu filozoficznego,” Przegląd Filozoficzny, vol. 37

(1934), p. 3–38, 150–181 and 262–292.
Gasser, G., “Toward Analytic Theology. An Itinerary,” Scientia et Fides, vol. 2/3

(2015), p. 23–56.
McMartin, J., “Analytic Philosophy and Christian Theology,” Religion Compass,

vol. 7/9 (2013), p. 361–371.
Mullins, R.T., The End of the Timeless God, (Oxford Studies in Analytic Theology),

New York: Oxford University Press, 2016.
Nieznański, E., “Logical Analysis of Thomism. The Polish Programme that Origi-

nated in 1930’s,” Initiatives in Logic, ed. J. Srzednicki, Dordrecht – Boston: M. Ni-
jhoff, 1987, p. 128–155.

Porwolik, M., “Józefa Marii Bocheńskiego program studiów o Bogu,” Rocznik
Tomistyczny, vol. 26 (2020), p. 335–354.

Pouivet, R., “On the Polish Roots of the Analytic Philosophy of Religion,” European
Journal for Philosophy of Religion, vol. 3 (2011), p. 1–20.

Puciato, R., “Thomism and Modern Formal Logic. Remarks on the Cracow Circle,”
Axiomathes, vol. 2 (1993), p. 169–191.

Rea, M.C., “Analytic Theology,” St. Andrews Encyclopedia of Theology, ed. B. Wolfe,
2022, https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnalyticTheology, (access 2024–07–
19).

Rea, M.C., “Introduction,” Analytic Theology. New Essays in the Philosophy of Theology,
ed. O.D. Crisp, M.C. Rea, Oxford: Oxford University Press, 2009.

Rojek P., “Analytic Patristics. The Logic of Apophaticism, Natural Theology,
and the Metaphysics of the Trinity,” Studies in East European Thought, 2024,
https://doi.org/10.1007/s11212–023–09609-y, (access 2024–07–24).

Roszak, P., “Dwie prędkości teologii? O celu, metodzie i perspektywach teologii anali-
tycznej,” Teologia w Polsce, vol. 2/9 (2015), p. 75–93.

Salamucha, J., “Dowód ex motu na istnienie Boga. Analiza logiczna argumentacji
św. Tomasza z Akwinu,” Collectanea Theologica, vol. 1/15 (1934), p. 53–92.

Salamucha, J., “Logika zdań u Wilhelma Ockhama,” Przegląd Filozoficzny, vol. 38
(1935), p. 208–239.

Salamucha, J., “O możliwości ścisłego formalizowania dziedziny pojęć analo-
gicznych,” Studia Gnesnensia, vol. 15 (1937): Myśl katolicka wobec logiki współczes-
nej, p. 122–153.

Salamucha, J., “Pojawienie się zagadnień antynomialnych na gruncie logiki śred-
niowiecznej,” Przegląd Filozoficzny, vol. 40 (1937), p. 68–89 and 320–343.



136 MAREK PORWOLIK

Salamucha, J., “The Proof ex motu for the Existence of God. Logical Analysis
of St. Thomas Aquinas’ Arguments,” in: J. Salamucha, Knowledge and Faith,
ed. K. Świętorzecka, J.J. Jadacki, Amsterdam – New York: Rodopi, 2003, p. 97–
135.

Stump, E., Atonement, (Oxford Studies in Analytic Theology), New York: Oxford Uni-
versity Press, 2018.

Szubka, T., “Kategoria filozofii analitycznej. Uwagi o kształtowaniu się terminu,”
Roczniki Filozoficzne, vol. 2 (2004), p. 335–345.

Timpe, K., “On Analytic Theology,” Scientia et Fides, vol. 2/3 (2015), p. 9–22.
Tkaczyk, M., “Cracow Circle. Theology in the Lviv–Warsaw School,” The Signifi-

cance of the Lvov–Warsaw School in the European Culture, ed. A. Brożek, F. Stadler,
J. Woleński, Wien: Springer, 2017, p. 173–188.

Tkaczyk, M., “Geneza Koła Krakowskiego,” Studia Philosophiae Christianae, vol. 2/55
(2019), p. 9–39.

Torrance, A., Accountability to God, (Oxford Studies in Analytic Theology), New York:
Oxford University Press, 2023.

Vacura, M., “Analytický tomismus Krakovského kruhu,” Filosofický časopis, vol. 2/59
(2011), p. 689–705.

Wolterstorff, N., “How Philosophical Theology Became Possible Within the An-
alytic Tradition of Philosophy,” Analytic Theology. New Essays in the Philosophy of
Theology, ed. O.D. Crisp, M.C. Rea, New York: Oxford University Press, 2009,
p. 155–168.

Wood, W., Analytic Theology and the Academic Study of Religion, Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 2021.

METHODOLOGICAL DIRECTIVES
OF ANALYTIC THEOLOGY IN LIGHT

OF THE POSTULATES
OF THE CRACOW CIRCLE

Summary
Analytic theology is a theology in which the methods of analytic philosophy
are employed. A similar description is used to refer to another contemporary
analytic trend, namely analytical Thomism. Analytic theology is characterized
by methodological directives regarding language and ways of justifying proposi-
tions. A natural question is to what extent this new solution in theology is really



METHODOLOGICAL DIRECTIVES OF ANALYTIC THEOLOGY 137

new if we take into account, for instance, the program of the Cracow Circle,
whose members were active in the 1930s. That program was also methodologi-
cal in nature and concerned the theology and philosophy of God. In this paper,
we wish to determine the relationship between the postulates of the Cracow
Circle and the methodological directives of analytic theology. Thanks to this,
the members of the Circle can be perceived as its precursors as well as indirectly
of analytical Thomism.

Keywords: analytic theology, analytical Thomism, Cracow Circle,
J.M. Bocheński
Słowa klucze: teologia analityczna, tomizm analityczny, Koło Krakow-
skie, J.M. Bocheński





Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 139–165
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.06

Piotr Lichacz
Instytut Filozofii i Socjologii,
Polska Akademia Nauk (IFiS PAN)

SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT
DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ

W tym opracowaniu przybliżę temat szlachetności jako aspektu dojrzałości mo-
ralnej. Skupię się na analizie pojęcia szlachetności oraz jego miejsca w dynami-
zmie zmierzania ku pełni bycia człowiekiem. Temat ten potraktuję wybiórczo,
odwołując się zaledwie do kilku klasycznych źródeł i wskazując ogólnie na kilka
wątków wartych pogłębionych studiów.

W próbach zrozumienia moralnej rzeczywistości nazywanej słowem „szla-
chetność” warto dotknąć bodaj części dziedzictwa kultury, z której wyrasta
nasz język i refleksja w tym przedmiocie. Dlatego rozpocznę od elementów
etymologii i tradycyjnych znaczeń przypisywanych szlachetności. Następnie
przywołam greckie i łacińskie słowa, tłumaczone na język polski jako „szla-
chetny”, „coś szlachetnego” lub „szlachetność”. Zarysuję też pokrótce kilka wy-
branych ujęć szlachetności w tekstach uznawanych za źródłowe i klasyczne dla
refleksji moralnej, gdyż bez wątpienia różnorako wpływały one na rozumienie
tego, co zwykło nazywać się w naszym języku szlachetnością. Bardziej zaś szcze-
gółowo potraktuję szlachetność w oparciu o teksty Tomasza z Akwinu. Zakoń-
czę kilkoma uwagami dotyczącymi obecnego stanu refleksji nad szlachetnością
oraz uwagami natury metaetycznej.

1. Różne rodzaje szlachetności

Ogólnie słowniki języka polskiego wskazują na trzy grupy znaczeń słowa „szla-
chetność”. Po pierwsze, tym słowem określa się postępującego w sposób wspa-
niałomyślny, uczciwy i bezinteresowny. Po drugie, szlachetnym nazywa się ko-
goś lub coś odznaczającego się harmonią, subtelną prostotą i umiarem (nie tylko
w odniesieniu do osób, ale również do rzeczy tak zaprojektowanych lub wyko-
nanych z czegoś uznawanego za cenne). Po trzecie wreszcie, szlachetny to tyle



140 PIOTR LICHACZ

co wyróżniający się rzadkimi cechami lub odznaczający się doskonałą jakością
(np. produkty wysokogatunkowe nazywane są szlachetnymi, również gazy szla-
chetne lub metale szlachetne będą w tej grupie znaczeniowej). Co ciekawe, ogól-
ne definicje słownikowe zazwyczaj nie zawierają już znaczenia, które wydaje się
etymologicznie źródłowe.

Najbardziej prawdopodobna etymologia wyrazu „szlachetny” wiąże się oczy-
wiście ze szlachtą, a ta z kolei zapewne pochodzi od staro-i średnio-wysoko-
-niemieckiego słowa określającego ród: slahta, slahte, slehte (nowo-wysoko-nie-
mieckie Geschlecht). Szczegółowe badania sugerują, że wyraz „szlachta” został
zapożyczony z niemieckiego za pośrednictwem czeskiego šlechta. W języku pol-
skim „szlachta” lub „ślachta” oznaczało początkowo wyższą warstwę rycerstwa
i poszczególnych znamienitszych rycerzy. Później, w XV wieku tym słowem
oznaczano całe rycerstwo¹. Szlachetny to zatem ktoś należący do rycerstwa lub
do rodziny rycerskiej, z czym oczywiście wiązały się specyficzne funkcje w społe-
czeństwie i w państwie, a do tych z kolei potrzebne były określone cechy charak-
teru przejawiające się w czynach lub w końcu odpowiedni wygląd. Szlachetny to
w tym sensie również ten, kto nie jest pospolity, kto nie należy do pospólstwa
lub wyróżnia się z pospólstwa.

Jak widać, obecnie wyraz „szlachetny” utracił swe znaczenie etymologicznie
pierwotne, dotyczące wywodzenia się z wysokiego, uznanego, rycerskiego lub
ważnego dla państwa rodu.

Inne etymologie wyrazu „szlachetny” są mniej prawdopodobne. Jedna z prób
zdaje się wzorować na etymologiach odpowiedników z innych języków. Wiąza-
no bowiem słowo „szlachetny” lub „szlachcic” ze „sławą” — „sławetny”, „sław-
cic”, coś na wzór o wiele wcześniejszego łacińskiego nobilis czy nobilitas („szla-
chetnego rodu”, „szlachetny” — pochodzące od słowa „znany”, „o szerokiej sła-
wie”, „o powszechnie uznanej reputacji”), włoskiego nobiltà, angielskiego noble,
nobility czy francuskiego noble, noblilité ². Prawo rzymskie dzieliło ludzi na wol-
nych i niewolnych, ale potem wśród wolnych też mamy podział na patrycjuszy

¹ Zob. A. Bogucki, Jeszcze o pochodzeniu wyrazu „szlachta”, „Gdańskie Studia z Dziejów Śre-
dniowiecza”, 9 (2003), s. 457–471. Zob. również T. Czarnecki, W sprawie naukowej etymologii
terminu „szlachta”, „Studia Germanica Gedanensia”, 18 (2008), s. 293–299. Czarnecki nieprze-
konująco usiłował wywodzić słowo „szlachta” od niemieckiego sleht — niższy, prosty, zwykły,
ujednolicony — co by miało oznaczać niższe rycerstwo lub wolnych obywateli niższych warstw.

² Zob. S.B. Linde, Słownik języka polskiego, Lwów 1854, s. 591; J. Ciechanowicz, Rody ry-
cerskie Wielkiego Księstwa Litewskiego, 1: Szlachta jako elita, Rzeszów: Fosze, 2001, s. 206. Inna
z kolei próba identyfikacji etymologii słów „szlachetność” lub „szlachta” łączyła te wyrazy z imie-
niem protoplasty Lecha, od którego mówiono o Lechitach, Lechach, a wreszcie Lachach. Czyn-
ność uznania kogoś za pochodzącego z dawnego wysokiego rodu byłaby „zlechceniem”, a ktoś
byłby „zlechcicem” lub „ślachcicem”, aż w końcu „szlachcicem”. „Szlachetny” byłby wtedy ten,
kto jest „z Lachów”, czy wywodzi się od Lachów. Czarnecki (W sprawie naukowej etymologii„
s. 294) notuje także inne, mało prawdopodobne, a raczej kuriozalne etymologie: od niemieckie-



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 141

i plebejuszy oraz nobiles i ignobiles, czyli rody bardziej i mniej znane. Ktoś mógł
się urodzić w sławnej i wpływowej rodzinie (nobili genere natus) i z tego tytułu
cieszyć się niedostępnymi dla innych funkcjami w społeczeństwie i zaszczytami.
Potem zwyczaje imperium rzymskiego rozszerzały się i przenikały do innych
kultur i języków.

2. Szlachetność a szlacheckość

Zmniejszanie się zakresu użycia słowa „szlachetny” w znaczeniu wywodzenia się
ze znamienitego rodu uwarunkowane było z pewnością zanikaniem tej warstwy
społecznej w Polsce zapoczątkowanym już w czasach rozbiorowych, sformali-
zowanym w Drugiej Rzeczypospolitej, a zakończonym wraz z walką klasową
epoki komunizmu. Zjawisko takiego zanikania znaczenia szlachetności rodo-
wej wpisywało się też w szerszy trend powolnego lub rewolucyjnego odchodze-
nia w organizacji życia społecznego od arystokracji dziedzicznej do arbitralnego
ustanawiania nowych elit, albo do zmierzania ku merytokratycznej biurokracji.
Także w innych językach i w innych uwarunkowaniach historycznych dawno już
dostrzegano klarownie różnicę między szlachetnością z urodzenia, czyli cielesną
lub materialną, a szlachetnością duszy czy ducha, szlachetnością w znaczeniu
moralnym lub duchowym.

Cyceron na przykład, bawiąc się podobnymi łacińskimi słowami, opisuje ko-
bietę, którą żartobliwie i lapidarnie określa jako nie tylko nobilis, ale także no-
ta — to pierwsze określenie funkcjonuje już na oznaczenie „znamienitego” czy
„znanego rodu”, to drugie zaś dotyczy obiegowej reputacji, w tym przypadku
raczej jej utraty, czyli bliżej znaczenia polskiego określenia „notoryczna”³. Prze-
ciwstawiał tym samym szlachetności urodzenia szlachetność moralną, czyli to,
co w języku polskim czasem przedstawiało się w zgrabnej opozycji pomiędzy
szlacheckością a szlachetnością.

Parę wieków później natomiast Augustyn z Hippony zauważał, że pragnienie
panowania nad innymi ludźmi, którzy z natury są równi, bierze się z nieznośnej
pychy⁴ i takie też jest źródło pochodzenia rodów, które ustanowiły swe panowa-
nie nad innymi. Po nim papież Grzegorz VII, sam pochodzący z niezamożnej

go słowa Schlachter — „rzeźnik”, albo Schlacht — „bitwa”; albo od niemieckiego słowa Schlag —
„droga” i spokrewnionego z polskim zapożyczeniem „szlak”; czy wreszcie od niemieckiego wyrazu
Geschlechter — „grupy podłych ludzi”.

³„Cum Clodia muliere non solum nobili uerum etiam nota” — Cicero, Pro Caelio, 13, 31
[Cicero, Pro Marco Caelio, wyd. A.R. Dyck, Cambridge: Cambridge University Press, 2013,
s. 43].

⁴ Augustyn, De doctrina christiana, I, 23 [Święty Augustyn, De doctrina christiana — O na-
uce chrześcijańskiej, tekst łac.-pol., przeł. J. Sulowski, Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1989,
s. 29].



142 PIOTR LICHACZ

rodziny, a w dodatku różnorako skonfliktowany z królem niemieckim i cesa-
rzem, rozwinął tę myśl i pisał w 1081 roku do biskupa z Metz, że wszyscy wie-
dzą, iż królowie i książęta wywodzą się z ludzi, którzy nie znali Boga, a z nie-
znośną zarozumiałością i ślepą chciwością ustanowili swą władzę nad innymi —
którzy przecież byli im równi — przez pychę, perfidię, gwałt, morderstwo i in-
ne przestępstwa⁵. Dopiero wtórnie, dla obrony zagarniętego bogactwa i władzy,
przedstawiali siebie jako obrońcy uciśnionych i biednych, troszczący się o pokój
i dobro wspólne, broniący kraju przed najeźdźcami. Z tego wtórnego uspra-
wiedliwienia wyniknęło przy okazji między innymi uświadomienie i rozpropa-
gowanie pewnych zasad, których trzeba przestrzegać dla zachowania władzy,
statusu i pokoju.

Podobnie sporo wieków później Tomasz Becket, odpowiadając na zarzut, że
z biedoty król wyniósł go do godności państwowych, pisał w 1166 roku: „Rze-
czywiście, nie wywodzę się z dawnej linii królów, wolę jednakże być kimś, w kim
rodzaj duszy rodzi szlachetność, niż tym, w którym szlachetność rodu się de-
generuje”⁶. Becket przyznaje, że jest parweniuszem, ale wskazuje na o wiele
ważniejszą szlachetność, której nikt nie nadaje, a która powstaje dzięki szlachet-
ności duszy i postępowania.

Jeszcze później, na początku XIV wieku Dante w Biesiadzie poddał krytycz-
nym rozważaniom szeroko rozpowszechnione rozumienie szlachetności jako
starodawnego bogactwa, czyli rodowych posiadłości. Rozumienie to wywodził
od Fryderyka II Szwabskiego, który oprócz starodawnego bogactwa mówił też
o pięknych obyczajach (antica ricchezza e belli costumi), ale po nim, zdaniem
Dantego, ktoś usunął drugi człon definicji i w świadomości mas pozostały sa-
me bogactwa⁷. Ludzie zaczęli utożsamiać szlachetność z odpowiednim stanem
posiadania, niezależnie od tego, jakim ktoś był człowiekiem. Dante sam stra-
cił wszystkie rodowe posiadłości, znajdował się wówczas na wygnaniu, co było
zapewne jednym z motywów, by wskazywać, co jest prawdziwą szlachetnością.
Fryderyk mylił się w formułowaniu definicji szlachetności i wielu tym błędem
zwiódł, twierdził Dante, dlatego konieczne było pilne naprawienie tych szkód
i przedstawienie prawdziwej definicji szlachetności jako indywidualnej doskona-
łości, aby następni władcy stosowali już tę poprawną i pociągali do szlachetności

⁵ Por. A.J. Duggan, Introduction, w: Nobles and Nobility in Medieval Europe: Concepts, Origins,
Transformations, red. A.J. Duggan, Woodbridge: The Boydell Press, 2000, s. 9.

⁶ Thomas Becket, Materials for the History of Thomas Becket, Archbishop of Canterbury, wyd.
J.C. Robertson, J.B. Sheppard, t. 5, London 1883, list 223, s. 499: „Non sum reuera ‘attauis
editus regibus’; malo tamen is esse in quo faciat sibi genus animi nobilitas, quam in quo nobilitas
generis degeneret”. Por. A.J. Duggan, Introduction, s. 1–14.

⁷ Por. Dante, Convivio, IV, III, 6. Dante używa synonimicznie dwóch terminów dla oddania
pojęcia szlachetności: nobiltà i gentilezza.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 143

innych⁸. Ogólne pojęcie szlachetności oznacza jego zdaniem doskonałość wła-
snej natury każdego stworzenia. O szlachetności zaś człowieka świadczą skutki,
które ona wywołuje, bo sama jest jakby ukryta, będąc „ziarnem szczęśliwości
zasianym w uprawnej roli duszy”⁹, wydającym owoce cnót moralnych i intelek-
tualnych. Za ich pomocą człowiek unika przesady i niedoboru, a wybiera to,
co pośrodku¹⁰. W takim ujęciu jest ona źródłem i przyczyną wszystkich cnót.
Dante dowodził również, że szlachetność nie może mieć źródła w bogactwach,
bo te same z siebie raczej są przeciwne szlachetności, ani też w urodzeniu w zna-
mienitej rodzinie, bo inaczej ludzie musieliby się wywodzić od dwóch rodzajów
przodków, szlachetnych i plebejskich, co wprost kłóciło mu się z objawieniem
biblijnym. W jego zatem rozumieniu szlachetność zależy w całości od przyjęcia
jej jako bogactwa wewnętrznego podarowanego wraz z całą indywidualną na-
turą ludzką oraz od wewnętrznej dyspozycji względem tego bogactwa i wszyst-
kiego, co się wydarza w życiu człowieka. Tej szlachetności nikt ani nic z ze-
wnątrz odebrać nie może. Dobra zewnętrzne, w tym dobre urodzenie, czyli wy-
bitny rodowód, mogą w tak rozumianej szlachetności zarówno pomagać, jak
i przeszkadzać.

Mimo tej świadomości, że szlachetność z urodzenia i szlachetność z postę-
powania nie są tym samym, w różnych językach odpowiedniki słowa „szlachet-
ność” określały znamienite rody lub ich członków, niejako powszechnie uznając
standard ich postępowania, a zarazem podkreślając wymaganie, by to oni wła-
śnie wyznaczali odpowiednie standardy postępowania dla innych, jako że —
jak głosi starodawne francuskie porzekadło — szlachetność rodu zobowiązuje
(noblesse oblige). Ta współzależność uznania, oczekiwań i samego postępowania
owocowała również tworzeniem kanonów zachowań rycerstwa czy potem dwo-
rów, określaniem, co wypada, a czego nie wypada czynić ze względu na stan
społeczny, co licuje z daną funkcją w społeczeństwie, a co nie jest odpowied-
nie. Dokonywało się to oczywiście pod przemożnym wpływem kulturowym
i praktyk religijnych właściwych chrześcijaństwu oraz tworzyło rodzinne dzie-
dzictwo, często wykraczające poza ramy rodziny, które niosło pamięć o dawnych
doświadczeniach i rozszerzało wyobraźnię w sprawie możliwych wydarzeń przy-
szłych, do których trzeba się przygotować. Obraz własny rodów uznawanych
lub uznających się za szlachetne i tworzenie przeciwstawienia względem rodów
nieszlachetnych, plebejuszy lub pospólstwa, wpływał na ich sposób zachowania,

⁸ Por. tamże, IV, XVI, 1. Por. również Ch.T. Davis, Dante and the Empire, w: Cambridge
Companion to Dante, red. R. Jacoff, Cambridge: Cambridge University Press, 2007, s. 259.

⁹ Dante, Convivio, IV, canzone, 72–73.
¹⁰ Por. M. Bartkowiak-Lerch, Szlachetność — cnota główna. Refleksja na podstawie Il Co-

nvivio Dantego Alighieri, w: Maestro e amico: miscellanea in onore di Stanisław Widłak / Mistrz
i przyjaciel: studia dedykowane Stanisławowi Widłakowi, Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu
Jagiellońskiego, 2004, s. 35–40.



144 PIOTR LICHACZ

rozwijał ich samoświadomość w kwestii postaw pożądanych i niepożądanych,
odpowiednich i nieodpowiednich, podkreślających ich szlachetny stan i kłócą-
cych się z tym stanem. Na tej zasadzie w społecznym odbiorze na podstawie
zachowania, sposobu mówienia, stroju, gestów czy postaw, niektórzy — nawet
przy pierwszym spotkaniu i bez szczegółowych informacji — traktowani byli
jako wywodzący się z rodów szlachetnych, a inni jako należący do pospólstwa¹¹.
To na tej podstawie rodził się ideał rycerskości, a więc otwarty zestaw zasad,
których powinien trzymać się ten, kto chce być rycerzem naprawdę, a nie tylko
z nazwy czy wyglądu.

Dla popularyzacji szlachetności jako ideału postępowania lub ideału bycia
człowiekiem niemałe znaczenie miało nauczanie chrześcijańskie. Oto również
poza ramami wpływowych i znamienitych rodów można było cieszyć się szla-
chetnością pochodzenia i to jeszcze większą niż wszelkie ludzkie rody królew-
skie. Wszyscy bowiem ochrzczeni w Chrystusie dostępują łaski odrodzenia
w Chrystusie, Synu Bożym, Królu Wszechświata. Ochrzczeni w Synu Bożym
i narodzeni z Ducha Świętego stają się dziećmi Bożymi, są włączeni w życie
Trójcy Świętej. Bardziej szlachetny ród trudno sobie wyobrazić: każdy chrze-
ścijanin, nawet urodzony w największej biedzie i poniżeniu, może się cieszyć
niezrównaną z niczym innym godnością dziecka Bożego i z tego szlachetnego
pochodzenia się chlubić, je celebrować, zgodnie z nim postępować¹². Szlachet-
ność tego typu zobowiązuje jeszcze bardziej niż ta czysto ludzka i pochodząca
z ludzkiego tylko uznania. Tym bardziej, że z tą szlachetnością ludzie przenie-
sieni są ze stanu niewolnictwa do wolności, porzucają podły serwilizm i wieczny
lęk, by żyć w wolności dzieci Bożych. Taka wolność zobowiązuje do podejmo-
wania wielkich wyzwań.

Szlachetność moralna mogła być różnorako uwarunkowana szlachetnością
rodu, choć ludzie doświadczali tego, że ta pierwsza może występować bez tej
drugiej i na odwrót. Nie będziemy się dłużej zajmować szlachetnością z uro-
dzenia czy szlachetnością dziedziczoną, czyli szlacheckością, ale raczej skupimy
się na szlachetności ducha, szlachetności charakteru czy serca, a więc na szla-
chetności moralnej. Ważne jednakże było zwrócenie uwagi na tę dwuznaczność
słowa „szlachetny”, bo również w niej można dopatrywać się prawdopodobnych
powodów odrzucenia i zapomnienia tego pojęcia w myśleniu o moralności.

¹¹ Jedno z wczesnych świadectw takiej sytuacji stanowi na przykład zanotowana uwaga angiel-
skiego mnicha, św. Bedy Czcigodnego, na początku VIII wieku, gdy opisuje jednego z jeńców,
który był dostrzegalnie, czyli z twarzy, zachowania i sposobu mówienia (ex uultu et habitu et ser-
monibus eius), ze szlachetnego rodu (de nobilibus), a nie z biednego pospólstwa (de paupere uulgo).
Zob. Bede’s Ecclesiastical History of the English People, wyd. Bertram Colgrave, R.A.B. Mynors,
Oxford: Clarendon Press, 1969, s. 402, lin. 29–30.

¹² Zob. C. Spicq, Théologie morale du Nouveau Testament, Paris: Lecoffre, 1965, s. 147n.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 145

3. Inspiracje z dawnych źródeł greckich

Przywołałem powyżej ogólną słownikową definicję, w której główne znaczenie
przypisane jest właśnie sferze moralnej, bo szlachetny ma oznaczać postępują-
cego w sposób wspaniałomyślny, uczciwy i bezinteresowny. Żeby więc lepiej
zrozumieć, co nazywa się słowem „szlachetny”, wypada spytać, czym jest po-
stępowanie wspaniałomyślne, uczciwe i bezinteresowne. Refleksja zarówno nad
samą szlachetnością, jak i nad rzeczonym typem postępowania ma głębokie ko-
rzenie historyczne i dysponujemy zapisami znakomitych owoców takiej refleksji.
Warto w tym kontekście zobaczyć, czemu słowo „szlachetny” odpowiada w tłu-
maczeniach klasycznych tekstów, które traktowane są często jako źródła dla
refleksji moralnej, bo wówczas zauważymy prawdopodobne źródła przywołanej
definicji, a to z kolei naświetli nam problem i wagę szlachetności.

Słowo „szlachetny” pojawia się w tłumaczeniu greckiego terminu καλός, na-
tomiast τὸ καλόν oddaje się często jako „coś szlachetnego” czy „szlachetność”.
Podstawowe znaczenie tego szeroko używanego greckiego słowa to „cieleśnie
zdrowy”, „w dobrej formie”, „użyteczny”, ale też „prawdziwy”, „bez skazy”, „od-
powiedni”, aż wreszcie „piękny”, „przyjemny”, „atrakcyjny”, „moralnie dobry”,
„prawy”, „słuszny”, „sprawiedliwy”, „wspaniały”. Z tych określeń można wyróż-
nić trzy główne, czyli „organicznie zdrowy”, „piękny z wyglądu” i „moralnie
dobry”. Te znaczenia łączą się często w grece ze słowami τάξις, συµµετρία
i ὡρισμένον, bo łączą w sobie pewne uporządkowanie, symetrię czy propor-
cjonalność, oraz określoność¹³. W starożytnej grece od najwcześniejszych cza-
sów odnoszono również καλός do tego, co boskie, bo boskiej rzeczywistości
przypisywano to, co piękne, dobre i sprawiedliwe. Według Platona doświad-
czane w świecie καλόν jest odbiciem wiecznej i niewidzialnej idei (Tim., 29a),
a człowiek jest w stanie dostrzegać je w świecie, bo widział je wyraźnie w sta-
nie poprzedzającym przyjęcie ciała (Phaedr., 250bc). Co szczególnie ważne dla
wymiaru moralnego tego pojęcia, Platon uznaje, że podstawą wychowania (παι-
δεία) jest głód duszy względem καλόν, bez tego pragnienia, starania o osiąg-
nięcie wysokiego ideału życia cały wysiłek wychowania traci sens¹⁴. Do dostrze-
gania czy widzenia καλόν i do jego upragnienia prowadzi rodzaj miłości —
ἔρως, a z poznania καλόν i dążenia do niego tworzy się cnota i nieśmiertelność
(Sym., 212a).

Warto zauważyć, że oprócz καλόν jest odrębny termin na „to, co dobre” (ἀγα-
θόν) albo „to, co sprawiedliwe” (δίκαιον), albo „to, co słuszne” (ἴσον), czy też
„prawe” (ὀρθόν). Natomiast καλόν w odniesieniu do postępowania lub osób

¹³ Por. Arystoteles, Met., XIII, 3, 1078a36–1078b1.
¹⁴ Zob. Theological Dictionary of the New Testament, tłum. G.W. Bromiley, red. G. Kittel,

G. Friedrich, Eerdmans Publishing, 1985.



146 PIOTR LICHACZ

zawiera w sobie jakby kombinację tych znaczeń i dodaje jakiś element wznio-
słości, doskonałości czy piękna.

Przeciwieństwem dla καλός w odniesieniu do osób lub postępowania jest αἰ-
σχρός tłumaczone jako „haniebny”, „podły”, „brzydki”, „szkaradny”, „wstydli-
wy”, zaś przeciwieństwem ἀγαθός jest πονηρός, tłumaczone jako „zły”, „uciąż-
liwy”, „niegodziwy”¹⁵. Ponadto, obydwóm tym pozytywnym określeniom prze-
ciwstawiano też szerokie i wieloznaczne określenie κακός, tłumaczone podob-
nie jako „brzydki”, „zepsuty”, „nikczemny”, „niegodziwy”, „bezwartościowy”,
„zły”, „złowrogi”.

Dodatkowo, w starożytnej grece nie tylko występowały frazeologizmy łączą-
ce καλός i ἀγαθός, καλὸς κἀγαθός, ale około V wieku p.n.e. wręcz powstało
jedno ważne pojęcie καλοκαγαθία. Odgrywało ono ważną rolę w sferze poli-
tycznej i społecznej, a także etycznej i duchowej. Od czasów Homera wiadomo,
że ἀγαθοί to ludzie, którzy wyróżniają się cnotą (ἀρετή), kulturą, rodem czy po-
siadaniem — są najlepsi w społeczeństwie. A późniejszy dodatek καλός przyda-
je znaczenie szlachetności właśnie, wyróżniające spośród wszystkich wartościo-
wych obywateli i zarazem wskazuje na ich szczególne miejsce w sferze społecz-
nej. Od czasów Ksenofonta widoczne jest przeniesienie ciężaru znaczeniowego
z głównie politycznego i społecznego na sferę etyczną i duchową, by wyznaczać
ideał życia. Odpowiedzialność za takie właśnie przeniesienie przypisuje się So-
kratesowi. Sokrates uznał, że sprawiedliwość (δικαιοσύνη) jest istotą tego, co
ludzie zwą καλοκαγαθία (Sym., 3,4). Ten, kto chce stać się καλὸς κἀγαθός,
musi poznać, co jest pobożne i bezbożne, piękne i brzydkie, prawe i nieprawe,
umiarkowane i szalone, odważne i tchórzliwe, jaka jest natura państwa i jaki
powinien być mąż stanu, jak rządzić ludźmi i co do tego potrzebne, oraz wiele
innych rzeczy (Mem., I, 2,7). Z czasem καλοκαγαθία wewnętrznego człowieka
odzwierciedli się na zewnątrz. Cała παιδεία ma zmierzać właśnie do osiągnię-
cia stanu καλοκαγαθία, czyli do stania się człowiekiem pobożnym, prawym,
mądrym i wyrozumiałym, umiarkowanym i odważnym w całym swym życiu.

W myśli Arystotelesa i w jego rozumieniu polityki jako części etyki, można
powiedzieć, że καλοκαγαθία jest mocno zakorzeniona w polityce, choć bardziej
fundamentalnie jest ona doskonałością moralną, doskonałością cnoty, czy raczej
zespołu cnót tworzących znakomity charakter¹⁶. W jednym miejscu Arystoteles
wyraźnie odróżnia pojęciowo ἀγαθόν i καλόν, bo jedno odnosi się do działania,

¹⁵ Michał Bizoń zgrabnie podsumowuje: „Kalon/aischron refer, respectively, to order/disorder,
the outward manifestation of which is beauty/ugliness, and which inherently merits praise/
shame” — M. Bizoń, Aesthetic Ethics without Evil. Aischron in Greek Popular Ethics, „The Polish
Journal of Aesthetics”, 56 (2010), s. 11–30 (tu: s. 15).

¹⁶ Arystoteles wręcz podaje taką definicję: ἔστιν οὐ̂ν καλοκαγαθία ἀρετὴ τέλειος, EE, VII,
15, 1249a16.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 147

a drugie raczej do czegoś bez ruchu (Met., XIII, 3, 1078a31), ale w rezultacie
jego zdaniem i jedno, i drugie stosuje się do działającego człowieka, bo jest
w nim coś przemijającego i nieprzemijającego, a καλόν to w ścisłym sensie dobro
(Rhet., II, 13, 1389b37), gdyż jest celem cnoty (EN, III, 10, 1115b12)¹⁷.

Warto zaznaczyć, że określenie τὰ καλὰ w odniesieniu do ludzkiego postępo-
wania nie jest zwykłym synonimem τὰ δίκαια, bo to pierwsze, w odróżnieniu
od drugiego, zawiera coś z uprzedniego rozpoznania jakiejś stosowności oraz
stanowi przedmiot podziwu czy zachwytu¹⁸.

Arystoteles na początku Etyki nikomachejskiej mówi, że przedmioty wyboru
człowieka można podzielić na trzy kategorie: coś przyjemnego (τὸ ἡδύ), coś
użytecznego (τὸ συμφέρον) oraz coś szlachetnego (τὸ καλὸν). Ten trzeci rodzaj
wybieranego dobra jest czymś wznioślejszym od pierwszych dwóch. Urządzanie
swego życia wokół czegoś przyjemnego jest, zdaniem Arystotelesa, niegodne
człowieka, służalcze względem niskich dóbr i odpowiednie raczej dla bydła,
a nie dla ludzi, choć taka organizacja życia wydaje się charakterystyczna dla spo-
rej części społeczeństwa (por. EN, I, 3, 1095b1)¹⁹. Drugi rodzaj dóbr jest w jego
oczach bardziej wart rozważenia. Coś użytecznego może być tu wprawdzie ro-
zumiane jako zaledwie narzędzie do jakiegoś niezależnego celu, biorąc jednakże
pod uwagę wymowę tego fragmentu, raczej chodzi tu o coś, co przydaje się dla
dobra podmiotu działającego²⁰. Jeśli przyjąć taką interpretację, wówczas pojęcie
„czegoś szlachetnego” zawęzi się do rzeczy, które są godne podziwu, piękne
same w sobie. Arystoteles bowiem twierdził, że ten, kto działa według cnoty
(w odróżnieniu od tego, kto zaledwie spełni dobry czyn), rozumnie wybiera
dane działanie ze względu na to właśnie działanie — czy, jak to sformułuje
nieco dalej, ze względu na to, co szlachetne, czyli τοῦ καλοῦ ἕνεκα (EN, IV, 1,
1120a12)²¹. Człowiek cnoty działa ze względu na to, co szlachetne, bo taki jest
cel cnoty. Dla przykładu, ktoś odważny wybiera to, co odważne, bo postrzega to
jako coś szlachetnego — czyli coś szlachetnego jest przedmiotem jego wyboru
w obraniu działania odważnego (III, 7n, 1115a2–7). Podobnie dla kogoś
umiarkowanego celem wyboru i działania jest coś szlachetnego (III, 12,

¹⁷ Por. M. Pakaluk, The Obviousness of the Kalon in Aristotle’s Ethics, w: Beauty and the Good:
Recovering the Classical Tradition from Plato to Duns Scotus, red. A. Ramos, Washington, D.C.:
Catholic University of America Press, 2020, s. 72–92 (tu: s. 72–73).

¹⁸ Por. R. Crisp, Nobility in the Nicomachean Ethics, „Phronesis”, 59 (2014), s. 231–245.
¹⁹ Por. L. Ward, Nobility and Necessity: The Problem of Courage in Aristotle’s Nicomachean

Ethics, „The American Political Science Review”, 95 (2001), s. 71–83 (tu: s. 80).
²⁰ Por. J. Cooper, Reason, Moral Virtue, and Moral Value, w: tenże, Reason and Emotion: Essays

on Ancient Moral Psychology and Ethical Theory, Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1999,
s. 253–280 (tu: s. 265sq).

²¹ Por. tamże, s. 235. Por. również Y. Luthra, Aristotle on Choosing Virtuous Action for Its Own
Sake, „Pacific Philosophical Quarterly”, 96 (2015), s. 423–441.



148 PIOTR LICHACZ

1119b15). Dobrego człowieka rozpoznaje się po pragnieniu tego, co szla-
chetne, a nawet kochaniu tego, co szlachetne — φιλόκαλον (X, 9, 1179b8–10).
W takim ujęciu temat szlachetności jest zupełnie centralny dla arystotelesow-
skiej etyki cnoty²².

Wiele jest oczywiście interpretacji pism Arystotelesa, w których pojęcie szla-
chetności nie odgrywa tak ważnej roli, choć bardziej przekonujące wydają się te,
które szlachetność traktują jak kategorię centralną dla jego etyki. Takie ujęcie
wydaje się łączyć myśl etyczną Arystotelesa z jego rozumieniem kontemplacji
jako najwyższej aktywności człowieka, a to z kolei z jego metafizyką, zgodnie
z którą powinna być jakaś jedna, jednocząca aktywność, dla której istnieje istota
substancji naturalnej i z której w jakiś sposób wywodzą się wszystkie inne aktyw-
ności charakterystyczne dla tej substancji²³. Kontemplacja wpływa na działanie
człowieka cnoty pośrednio, właśnie przez καλόν. Dzięki temu można dostrzec,
że moralność ma jakieś pozamoralne podstawy. Nie chodzi tu o maksymali-
zowanie pozamoralnego dobra, ale raczej o przekonanie, że działanie moralne
bierze swą wartość z promowania pewnego wewnętrznego stanu podmiotu dzia-
łającego, stanowiącego konieczny warunek dla pozamoralnej aktywności o naj-
wyższej wartości, czyli kontemplacji²⁴. Jak Arystoteles wyjaśnia w Metafizyce
(XIII, 3, 1078a37), καλόν ogólnie polega na jakiejś określoności odpowiedniej
dla tego, co ma być καλόν. Tą określonością, ze względu na którą działanie
według cnoty jest wybierane, jest pewnym określonym stanem duszy, a jego
wartość wypływa z jego relacji do kontemplacji. I tu kluczowe jest to, że κα-
λόν ludzkiego postępowania jest w myśli Arystotelesa nierozerwalnie złączone
ze stanem wewnętrznym, który można nazwać szacunkiem do samego siebie²⁵.

²² Idea szlachetności jako zwornika teorii i praktyki moralnej wydała się na tyle atrakcyjna dla
Christine Korsgaard, że usiłowała — „nieortodoksyjnie” w świecie kantystów, jak sama przyzna-
je — wykazać, że Kantowi chodziło w gruncie rzeczy o to samo. Postuluje ona takie właśnie ro-
zumienie poszczególnych twierdzeń Kanta, nieco naginając wymowę konkretnych cytatów, gdyż
inaczej byłyby one trudne do zaakceptowania. Dzięki takiej interpretacji może stwierdzić: „As for
nobility, Aristotle seems to think of it very much as Kant thinks of good will — it is the specific
kind of intrinsic value that moral actions and those who perform them possess” — Ch. Korsga-
ard, From Duty and for the Sake of the Noble: Kant and Aristotle on Morally Good Action, w: The
Constitution of Agency: Essays on Practical Reason and Moral Psychology, Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 2008, s. 174–206 (tu: s. 191). Zauważmy, że jest to kolejny krok z jej strony w dążeniu
do wskazywania zgodności myśli Arystotelesa i Kanta, po próbach harmonizowania konstrukty-
wizmu Kanta z realizmem Arystotelesa w jej The Sources of Normativity (Cambridge: Cambridge
University Press, 1996), s. 147–166.

²³ Por. Th.M. Touzzo, Contemplation, the Noble, and the Mean: The Standard Moral Virtue in
Aristotle, „Apeiron”, 28 (1995), s. 129–154 (tu: s. 131).

²⁴ Por. tamże, s. 149. Por. również J. Owens, The kalon in the Aristotelian Ethics, w: Some
Philosophical Issues in Moral Matters. The Collected Ethical Writings of Joseph Owens, red. D.J. Billy,
T. Kennedy, Roma: Editiones Academiae Alphonsianae, 1996, s. 27–44.

²⁵ Por. K. Rogers, Aristotle’s Conception of Τò Καλόν, „Ancient Philosophy”, 13 (1993),



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 149

Z tym stanem sprzeczna jest wszelka służalczość, również służalczość wzglę-
dem jakichkolwiek zewnętrznych dóbr.

Szlachetność szczególnie, choć nie wyłącznie, przejawia się cnocie wielko-
duszności (μεγαλοψυχία — co inaczej można tłumaczyć jako cnota wielkiego
serca). Ta cnota jest w jego ujęciu zwieńczeniem wszystkich cnót, ich uporząd-
kowaniem czy harmonią (κόσμος), w takim stopniu, że bez wielkoduszności
inne cnoty nie są kompletne, a więc nie są cnotami w ścisłym sensie²⁶. W po-
czątkowej liście cnót w księdze II wielkoduszność jest określona jako zdolność
do zachowania środka między honorem i dyshonorem (EN, II, 6, 1107b21–3).
Ale w tematycznym potraktowaniu w księdze IV to właśnie wielkość, a nie ho-
nor jest miarą wielkoduszności, bo dla człowieka wielkodusznego „nawet honor
jest czymś małym” (EN, IV, 3 1124a19). Człowiek wielkoduszny sprawia wra-
żenie samowystarczalnego, bo nic dla niego nie jest wielkie. Różnica między
wielkością a honorem jest taka, że źródłem honoru lub dyshonoru jest wspól-
nota polityczna, a wielkość duszy nie jest zależna od uznania innych. Wielkość
warunkuje uznanie innych i honorowanie czy szacunek, ale nie na odwrót: oka-
zywanie komuś honoru i szacunku nie sprawi w nim wielkości duszy. Wielkość
duszy, czyli szlachetność, istnieje niezależnie od polityki²⁷.

Dodatkowo, by dostrzec centralność szlachetności dla myśli moralnej Ary-
stotelesa, można uznać, że gdy Arystoteles pisze o cnocie miarodajnej, jest ona
równoważna ze szlachetnością²⁸. Ta ostatnia właśnie jakby jednoczy wszystkie
cnoty i je przenika zarazem, sprawiając, że wszystkie inne cnoty stają się w peł-
ni cnotami.

Niekwestionowaną i uprzywilejowaną inspiracją dla refleksji moralnej wielu
autorów naszego kręgu kulturowego przez całe wieki był tekst Biblii. W grec-
kim tekście biblijnym Starego Testamentu (Septuaginta) również pojawia się
słowo καλός, choć wewnątrzbiblijna refleksja nad tym pojęciem nie jest tak
rozwinięta jak w źródłach pozabiblijnych. Częściowo echo bogactwa znaczeń
wyżej zarysowanych można widzieć w greckim tłumaczeniu hebrajskiego tek-
stu opowiadania o stworzeniu świata — w pierwszym rozdziale Księgi Rodzaju,
w wersach 4, 10, 12, 18, 21, 25 i w podsumowaniu w wersie 31: καὶ εἶδεν ὁ θεὸς
τὰ πάντα, ὅσα ἐποίησεν, καὶ ἰδοὺ καλὰ λίαν. Poszczególne etapy stworzenia
przerywane są refrenem, w którym mamy refleksję, że to, co zostało stworzo-
ne, było „dobre”, czy w końcu „bardzo dobre” — według polskiego tłumaczenia

s. 355–371; taż, Aristotle on the Motive of Courage, „The Southern Journal of Philosophy”, 32
(1994), s. 303–313.

²⁶ Por. EN, 1123b30, 1124a2. Por. również M. Davis, The Politics of Philosophy: A Commentary
on Aristotle’s Politics, Boston: Rowman & Littlefield, 1996, s. 4.

²⁷ Por. L. Ward, Nobility and Necessity, s. 79.
²⁸ Por. M. Smolak, Przyjaźń w świetle etyki Arystotelesa, Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu

Jagiellońskiego, 2013, s. 132.



150 PIOTR LICHACZ

tekstu hebrajskiego. Być może również można widzieć w tej biblijnej opowie-
ści coś więcej, doszukiwać się mianowicie jakiegoś piękna (podobnie jak później
w Księdze Mądrości 13,7: καλὰ τὰ βλεπόπενα — „piękne jest to, na co patrzą”).
Coś z tego, co Platon przedstawiał jako καλόν w sensie boskiej idei, można od-
naleźć w opisach chwały Bożej, czyli δόξα.

W oryginalnym tekście Nowego Testamentu również znajdujemy wielokrot-
ne użycie słowa καλός. Jan Chrzciciel przestrzega, że siekiera jest już gotowa
do wyrąbania drzew, które nie wydają „dobrego” owocu: „πᾶν οὖν δένδρον
μὴ ποιοῦν καρπὸν καλὸν ἐκκόπτεται καὶ εἰς πῦρ βάλλεται” (Mt 3,10; por.
Łk 3,9). Potem Jezus w bardziej pozytywnym tonie i nieco inaczej mówi o tym,
że dobre drzewa wydają „dobre” owoce: „πᾶν δένδρον ἀγαθὸν καρποὺς καλοὺς
ποιεῖ” (Mt 7,17n; por. 12,33). Drzewo jest ἀγαθὸν, natomiast owoce mają być
καλοὺς. W tłumaczeniu polskim tradycyjnie różnicy nie widać, choć można
by zróżnicować, wstawiając „piękne” albo „szlachetne”. Taka też ujednolicają-
ca tradycja tłumaczenia od początku zadomowiła się w łacińskich przekładach
Biblii („omnis arbor bona fructus bonos facit”). Dobry plon miał również zro-
dzić się w innej przypowieści z dobrego, czy raczej ze szlachetnego nasienia
καλὸν σπέρµα zasianego przez samego Boga na piękną / szlachetną / żyzną
glebę — ἐπὶ τὴν καλὴν γῆν (Mt 13,23nn). Czasem oddaje się ten termin sło-
wem „dobry”, czasem „piękny”, a czasem „szlachetny” (np. Łk 8,15: o przyj-
mowaniu słowa sercem szlachetnym). A szczególnie ważnym wyrażeniem dla
Nowego Testamentu jest „καλὰ ἔργα” — „piękne / szlachetne / dobre czyny”
albo takież „postępowanie”. Na początku Kazania na górze Jezus wzywa do ta-
kiego postępowania, by można było przyrównać wierzących do światła lampy
oświecającego wszystkich w pomieszczeniu, to światło ma świecić przed ludź-
mi, żeby oni widzieli τὰ καλὰ ἔργα i chwalili Ojca w niebie (Mt 5,16). Zro-
zumienie, czym są te „καλὰ ἔργα” dające światło, pogłębia się przy lekturze
przypowieści o Sądzie Ostatecznym (Mt 25,35–45), gdzie mowa o nakarmie-
niu głodnego, napojeniu spragnionego, przyjmowaniu obcego, odziewaniu na-
giego, odwiedzaniu chorego i w więzieniu. Ale też radykalne unikanie zła Je-
zus nazwa καλόν: dobrze / pięknie / szlachetnie / lepiej jest wejść do Królestwa
Niebieskiego z odciętą ręką, nogą czy wyłupanym okiem, które stają się powo-
dem grzechu, niż z integralnym ciałem iść na potępienie wieczne (Mt 18,9).
Podobnie Jezus sam wskazuje konkretny „καλὸν ἔργον”: kobieta namaszcza Je-
zusa drogocennym olejkiem, uczniowie oburzają się na takie „marnotrawstwo”,
a Jezus im mówi, żeby ją zostawili w spokoju, bo „dokonała pięknego czynu”
albo „szlachetnie postąpiła”, czy wreszcie „dobry uczynek spełniła”, namaszcza-
jąc Go tuż przed męką i śmiercią (Mk 14,3–6; Mt 26,6–13). O sobie Jezus też
mówi: „ἐγώ εἰµι ὁ ποιµὴν ὁ καλός” — „jestem dobrym pasterzem”, czy raczej
„szlachetnym” ( J 10,11.14). Niebywała szlachetność tego Pasterza przejawia się



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 151

najbardziej w tym, że „oddaje życie za swoje owce”: „ὁ ποιµὴν ὁ καλὸς τὴν
ψυχὴν αὐτοῦ τίθησιν ὑπὲρ τῶν προβάτων”. O swoich czynach również mówi,
że były to „καλὰ ἔργα”. Gdy chcą Go ukamienować, mówi, że pokazał wiele
„dobrych czynów”, i pyta, za które chcą kamienować ( J 10,32)²⁹.

4. Inspiracje z dawnych źródeł łacińskich

Późniejsi stoicy mówili o cnocie, opierając się na źródłach platońskich i arysto-
telesowskich. Źródła łacińskie oddają greckie słowo καλὸν za pomocą słowa
honestum, tłumaczonego czasem jako „to, co szlachetne”, czasem jako „to, co
uczciwe”, a czasem jako „to, co godziwe”. Ten trzeci sposób tłumaczenia jest
nieco mylący, jeśli mieć na myśli zarysowane powyżej greckie bogactwo zna-
czeniowe. „Godziwe” ma zapewne zachować jakąś szczególną godność dobra,
które jest wybierane dla niego samego, a być może podkreślać, że wybór takiego
dobra jest godny pochwały. Ewentualnie inaczej można rozumieć „godziwe”,
mianowicie jako coś, co zgadza się z rozumną naturą. Takie rozumienie jest jak
najbardziej odpowiednie, ale bardzo wątpliwe jest to, że z tym znaczeniem łączy
to słowo dzisiejszy czytelnik. W obecnym użyciu słowo „godziwy” raczej trąci
myszką, odniesienie do godności czy pochwały stało się nieoczywiste, a etymo-
logia łącząca godziwość ze zgodnością z rozumną naturą wydaje się naciągana.
Oczekuje się, na przykład, godziwej zapłaty, co wcale nie wskazuje na odmien-
ność od dobra użytecznego (bonum utilis) ani dobra przyjemnego (bonum delec-
tabilis), które przedstawiane były wraz z bonum honestum jako wyczerpujące trzy
kategorie dóbr możliwych do wybrania. W nieco archaicznym wyrażeniu „godzi
się coś czynić” zachowało się coś z „godziwości” dobra, ale raczej brzmienie tego
wyrażenia wskazuje na jakieś minimalne wymagania przyzwoitości, a nie źródło-
wą wzniosłość, wybitność (excellentia) czy pociągające piękno terminu honestum.

Czy honestum należy tłumaczyć jako „uczciwość” lub raczej „to, co uczciwe”?
Skoro kalon to honestum, raczej nie o uczciwość tu chodzi. Bo czym jest uczci-
wość? W dzisiejszym odbiorze raczej wyraża się tym słowem „bycie w porządku”
względem innych. Jakaś cześć jest w tym słowie ukryta, zdolność do czczenia, do
uczczenia, czy może raczej cecha, która domaga się czci. Jeśli to drugie, to cóż
bardziej domaga się czci od szlachetności? Ale uczciwość kojarzy się też z jakąś
małością, poczciwością właśnie. Bo skąd jest poczciwość? Nie od tego, że ktoś
znany jest z czczenia innych? Co się kryje w „poczciwości” dla współczesnego

²⁹ W tradycji chrześcijańskiej interpretacji Biblii temat szlachetności oczywiście pojawiał się
różnorako, często z bezpośrednim odniesieniem do źródeł pozabiblijnych. Ambroży na przykład,
podobnie jak Cyceron, oddaje greckie καλόν łacińskim honestum raczej niż pulchrum czy bonum.
Por. T.H. Irwin, The Sense and Reference of Kalon in Aristotle, „Classical Philology”, 105 (2010),
s. 381–396 (tu: s. 383).



152 PIOTR LICHACZ

człowieka, jeśli nie małość, nieszczególność, przeciętność? Szlachetność nato-
miast jest czymś, o czym czyta się dzieciom w bajkach o bohaterach. Nieuczci-
we jest odpowiednikiem krzywdzącego. Nieszlachetne natomiast nie musi być
krzywdzące, może być po prostu małe, słabe, samolubne. Można być uczciwie
samolubnym, ale nie można być szlachetnie samolubnym. „Dobro szlachetne”
z kolei również ma swe minusy, choć mimo wszystko wydaje się lepszym wy-
borem w tłumaczeniu.

Tomasz z Akwinu w myśleniu o szlachetności człowieka przejął wiele z trady-
cji platońskiej, szczególnie za pośrednictwem Augustyna z Hippony i Pseudo-
-Dionizego Areopagity, ale być może nawet więcej z tradycji arystotelesowskiej
oraz stoickiej. Do tej ostatniej grupy autorów należy Cyceron, z którego pism
Akwinata korzystał obficie i którego często traktował jako autorytet. Przejął od
niego między innymi, że rozpoznajemy to, co szlachetne, dzięki naszej zdolno-
ści do uchwycenia piękna, uroku, odpowiedniości lub stosowności (convenien-
tia), stałości i porządku³⁰. Autorzy łacińscy odróżniali zdolność do uchwycenia
piękna w ogóle od zdolności do uchwycenia piękna moralnego czy szlachetno-
ści: dla określenia przedmiotu tej pierwszej raczej słowo pulchrum, a dla drugiej
honestum. Honestum jest samo w sobie godne pochwały, niezależnie od tego,
czy ktoś to zauważa i wyraża, czy też nie. Ono samo w sobie pociąga człowie-
ka, nawet niezależnie od tego, czy odpowiada na jakieś wcześniejsze wyraźne
pragnienie. Troska o honestum jest skontrastowana z troską o własną korzyść
(commodum)³¹. Nawet jeśli usunąć wszelką korzyść, wszelką odpłatę czy owoce,
samo honestum może słusznie być przedmiotem pochwały samo w sobie i ludzie
cnoty czynią wiele rzeczy właśnie z tego powodu, że to jest stosowne, słuszne
i honestum właśnie³². W tym można upatrywać istotę postępowania bezintere-
sownego, o którym mówiliśmy w ogólnej słownikowej definicji szlachetności.
Dzięki zdolności do poznania rozumowego jesteśmy w stanie rozpoznać hone-
stum, bo tylko rozumem można uchwycić właściwą mu stosowność i wieloaspek-
towy porządek. Jeśli weźmiemy pod uwagę to wyjaśnienie, zobaczymy, że „do-
bro godziwe” nie jest najszczęśliwszym sposobem tłumaczenia bonum honestum.
Raczej warto użyć słowa „szlachetne” w tym kontekście.

Przy lekturze tekstów Arystotelesa Tomasz z Akwinu korzystał z łacińskich
tłumaczeń, a te zwykły tłumaczyć καλὸν jako bonum. Arystoteles czasem próbu-
je odróżnić cechy καλὸν od innych rodzajów dóbr. Średniowieczne zaś tłuma-
czenia ukrywają przed Tomaszem niektóre z ważnych twierdzeń Arystotelesa.
Na przykład, gdy Arystoteles mówi, że człowiek cnoty działa ze względu na
καλὸν, w łacińskiej wersji jest zwyczajnie tyle, że działa ze względu na dobro

³⁰ Por. Cyceron, De officiis, I, 14.
³¹ Por. tamże, I, 5.
³² Por. Cyceron, De finibus, II, 45.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 153

(bonum)³³. A ponieważ wszyscy działają ze względu na dobro, wymowa łaciń-
skiej wersji tekstu Arystotelesa jest taka, że zrównuje sposób działania człowieka
cnoty ze sposobem działania wszystkich innych ludzi. Natomiast gdzie Arysto-
teles pisze o αἰσχρὸν, czyli o przeciwieństwie względem καλὸν, tam w tłuma-
czeniu jest zazwyczaj malum, czyli zło, a tylko w niektórych miejscach jest turpe
(po łacinie zwykle przeciwieństwo honestum), czyli coś brzydkiego, szkaradnego,
haniebnego, podłego. Dla takiego odbiorcy myśli Arystotelesa, jakim był Akwi-
nata, było to z pewnością istotne ograniczenie³⁴. Mimo to Tomasz z Akwinu
w wielu miejscach trafnie domyślał się, o jaki rodzaj bonum chodziło Arysto-
telesowi, i zaznaczał, że w danym miejscu chodzi o honestum. Jest to zapewne
uwarunkowane bardzo dobrym wyczuciem myśli Arystotelesa i domysłach bio-
rących się z widzenia całości tej myśli. Ale oprócz tego można doszukiwać się
też pozaarystotelesowskich źródeł, które pomagały Akwinacie uchwycić właści-
wy sens tekstu Arystotelesa. Na szczególną uwagę zasługują pisma Cycerona³⁵.
Akwinata nie wychwytuje wszystkich miejsc, gdzie Arystoteles mówi o καλὸν,
ale prawie wszędzie, gdzie pisze o honestum, tam u Arystotelesa jest καλὸν³⁶.
Na przykład w jednym miejscu, gdzie Arystoteles mówi, że są rzeczy, których
powinniśmy się bać i ten strach jest καλὸν, a brak tej obawy jest αἰσχρὸν³⁷.
Tomasz komentuje to w taki sposób, że w niektórych przypadkach strach jest
honestum. Ale nie wszędzie, gdzie jest turpe, Tomasz rozpoznaje, że to znak, iż
Arystoteles ma na myśli przeciwieństwo honestum, bo nie zawsze αἰσχρὸν do-
tyczy zła moralnego. Sam Arystoteles zauważa, że ludzie są czasem chwaleni
za to, że znoszą jakieś αἰσχρὸν ze względu na wielkie i καλὰ rzeczy³⁸. Akwi-
nata komentuje to w taki sposób, że te turpe rzeczy są raczej upokorzeniami
niż grzechami, bo inaczej ludzie by nie byli przecież chwaleni³⁹. Upokorzenie
może mieć jakąś brzydotę, jakieś turpitudo, ale takie turpe może być chwalebne,
jeśli znoszone w szlachetnej postawie. Na przykład Jezus wyszydzony, opluty,
zakrwawiony i bity niesie jakieś turpitudo, doświadcza go, to Jego passio — On
tego nie sprawia, tylko znosi, ale znosi to w postawie szlachetnej, Jego samego ta

³³ Por. np. EN, 1116a28; b3; Tomasz z Akwinu, In Ethic., III, lect. 9.
³⁴ Por. T. Irwin, Development of Ethics: A Historical and Critical Study, volume I: From Socrates

to the Reformation, New York: Oxford University Press, 2007, s. 601. Irwin ciekawie zauważa,
że być może winą za taką wadę tłumaczenia Roberta Grosseteste należy obarczyć ówczesnych
greckojęzycznych doradców, z których usług korzystał, bo kalon w późniejszej grece było szerzej
wykorzystywane niż w grece klasycznej i hellenistycznej.

³⁵ Por. tamże.
³⁶ Por. tamże, s. 603.
³⁷ EN, III, 6, 1115a12–13.
³⁸ Por. EN, III, 1, 1110a19–22.
³⁹ Por. In Ethic., n. 393.



154 PIOTR LICHACZ

brzydota nie brudzi, nie szkodzi Jego szlachetności, a wręcz ujawnia, uwydatnia
czy podkreśla Jego szlachetność.

Tomasz z Akwinu rozumie honestum jako dobro nieinstrumentalne i pokry-
wające się z dobrem moralnym⁴⁰. Jest ono dobrem w zgodności z rozumem⁴¹.
Uznaje on też, że wszelkie honesta, z wyjątkiem celu ostatecznego, są także uży-
teczne, bo wszystkie dobra szlachetne są wprawdzie przedmiotem pragnienia
i działania ze względu na nie same, ale mają one swoje konsekwencje w postaci
różnorakich użyteczności, szczególnie dla dobra wspólnego⁴². Jako coś oczywi-
stego traktuje to, że honestum jest godne pochwały i wiąże się z zasługą. Gdy
mówi o przyjaźni, zaznacza, że jedynie najwyższy rodzaj przyjaźni jest godny
pochwały i honestum, który opiera się na honestas cnót⁴³. Tomasz wyraźnie wska-
zuje, że oprócz wymagań moralnych wypływających ze sprawiedliwości jest rów-
nież cała sfera wymagań związanych z honestas wszystkich cnót⁴⁴. Co więcej, nie
jest to tylko zachęta lub rada, ale Tomasz traktuje to jako wymaganie po prostu
i radykalnie wiążące moralnie, gdyż stwierdza, że honestum ma być preferowane
nawet za cenę biologicznego życia⁴⁵. Nie wchodzi tu w grę zatem tłumacze-
nie sobie, że skoro coś nie należy do ścisłej sprawiedliwości, to już więcej nie
ma potrzeby się starać.

Dla Akwinaty honestum — w ramach podziału tematów należących do mo-
ralności na cnoty kardynalne — w ścisłym sensie należy do umiarkowania, bo
jest związane z tym, co stosowne, odpowiednie, piękne (decorum, conveniens),
a człowiek umiarkowany to właśnie realizuje, w przeciwieństwie do zwierząt nie-
rozumnych⁴⁶. W takim przyporządkowaniu honestum do umiarkowania św. To-
masz idzie całkowicie za autorytetem Cycerona. Ale honestum jest też związana
z cnotą jako całością, czyli jest aspektem jedności organizmu cnót⁴⁷. Dodatko-
wo, Tomasz uznaje, że honestum zawiera quondam excellentiam — jakąś znakomi-
tość, wybitność, wyborność — zasługującą na honor, uznanie, szacunek z powo-
du duchowego piękna (spiritualem pulchritudinem)⁴⁸. Podkreśla on, że honestas
charakteryzuje się pewną claritas et debita proportio — czyli jasnością i właściwą
harmonią, czerpiąc przy tym z myśli Pseudo-Dionizego Areopagity o Bogu jako
kimś pięknym i źródle piękna w świecie, bo stwarza jasność i właściwą harmonię
ujawniającą się w świecie. Lecz poszukując dla niej miejsca w całościowej pre-

⁴⁰ Por. STh, I-II, q. 8, a. 2, ad 2.
⁴¹ Por. tamże, q. 34, a. 2, ad 1.
⁴² Por. In II Sent., d. 21, q. 1, a. 3.
⁴³ Por. STh, II-II, q. 23, a. 3, ad 1.
⁴⁴ Na przykład tamże, q. 102, a. 2, ad 2; q. 106, a. 1, ad 2; a. 4, ad 1; q. 114, a. 2.
⁴⁵ Por. tamże, q. 110, a. 2.
⁴⁶ Por. tamże, q. 143, a. 1.
⁴⁷ Por. tamże, q. 145, a. 1.
⁴⁸ Por. tamże, q. 145, a. 2.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 155

zentacji myśli moralnej, najdogodniejsze miejsce dla honestum znajduje się przy
cnocie umiarkowania, ponieważ honestum szczególnie nie dopuszcza do podej-
mowania czynów haniebnych, szkaradnych, podłych (turpe), czyli takich, które
kłócą się z naturą rozumną⁴⁹. Ponadto, dzięki umiarkowaniu człowiek sponta-
nicznie uchwytuje poznawczo, czy też może lepiej powiedzieć: intelektualnie
wyczuwa, co we wszystkich sferach ludzkiego życia jest odpowiednie, stosowne
czy po prostu piękne w zachowaniu i postawach, a co się z tym pięknem kłóci.
Ale Akwinata zgadza się ze stoikami, że wszystkie cnoty tak czy inaczej zmie-
rzają do honestum, tak samo jak Arystotelesowskie cnoty zmierzają do καλὸν.
Nie zgadza się natomiast ze stoikami w tym, żeby traktować honestum eksklu-
zywistycznie, to znaczy jako jedyne i wyłączne dobro godne uwagi człowieka.
Zdaniem Tomasza, cielesna kondycja ludzkiej natury domaga się uznania in-
nych pozamoralnych dóbr.

Duchowe piękno człowieka polega na takim zachowaniu lub postępowaniu
(conversatio), które pozostaje w harmonii z duchową jasnością rozumu⁵⁰. Jest
ono tożsame po prostu z życiem według cnoty (honestum idem est virtuti)⁵¹.
Akwinata w pełni zgadza się z Cyceronem, że honestum jako coś jednego, two-
rzącego duchowe piękno człowieka (honestum est idem spirituali decori), da się
podzielić na cztery cnoty kardynalne⁵².

5. Szlachetny to ktoś o wielkim sercu?

Powiedzieliśmy już, że honestum znajduje swe szczególne miejsce przy cnocie
umiarkowania jako tej, która czyni zdolnym i sprawnym w rozpoznawaniu oraz
stosowaniu miary rozumu. Ale jest inna cnota, w której szczególnie przejawia
się związana z honestum szlachetność dobra, jego żywotność, dynamizm i pięk-
no. Tą cnotą jest wielkoduszność (μεγαλοψυχία, magnanimitas), którą wspomi-
naliśmy, przywołując elementy myśli Arystotelesa na temat szlachetności. Sło-
wo „wielkoduszny” może trącić myszką w świecie, w którym mówienie o du-
szy stało się staroświeckie, stąd termin grecki i łaciński można też tłumaczyć
bardziej potocznym wyrażeniem: „ktoś o wielkim sercu”. Tomasz z Akwinu
traktuje wielkoduszność jako część cnoty męstwa czy odwagi (fortitudo). Częścią
cnoty tutaj nazywa się taką cnotę, która nie jest cnotą kardynalną, ale jest jakby

⁴⁹ Por. tamże, q. 141, a. 8 ad 1.
⁵⁰ Por. tamże, q. 145, 2.
⁵¹ Por. tamże, q. 145, a. 1.
⁵² Cyceron, De officiis, I, 43, 152: „Omnis honestas manat a partibus quatuor, quarum una est

cognitionis, altera communitatis, tertia magnanimitatis, quarta moderationis”. Por. STh, II-II,
q. 145, a. 2. Por. również J.J. Sanford, Justice Is Beautiful: Aristotle, Aquinas, and Justice as Virtue,
w: Beauty and the Good: Recovering the Classical Tradition from Plato to Duns Scotus, red. A. Ramos,
Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2020, s. 115–135 (tu: s. 125–126).



156 PIOTR LICHACZ

jej aspektem, który współtworzy obraz człowieka mężnego. Bez którejkolwiek
z tych części czy aspektów trudno byłoby nazwać danego człowieka mężnym.
Ponownie Akwinata idzie w tym za Arystotelesem, stoikami i ich następcami,
choć nieco modyfikuje dostępne mu opracowania. Cyceron wymieniał cztery
części męstwa: wspaniałomyślność (dawniej tłumaczone jako wielmożność), uf-
ność, cierpliwość i wytrwałość (magnificentia, fiducia, patientia, perseverantia)⁵³.
Ale inni, na przykład Makrobiusz czy Andronik, wymieniali siedem części mę-
stwa. Makrobiusz dzielił męstwo na wielkoduszność, ufność, pewność siebie,
wielmożność, stałość, wytrzymałość, nieugiętość (magnanimitas, fiducia, securi-
tas, magnificentia, constantia, tolerantia, firmitas).

Akwinata radzi sobie z tymi rozbieżnościami w taki sposób, że przyjmuje za-
sadniczo wykładnię Cycerona, ale uwspólnia pokrywające się treści, wyjaśniając
zarazem, jak rozumieć odmienne podziały, oraz tłumacząc, jakie są ich słabe
i mocne strony⁵⁴. Uznaje więc, że są cztery części męstwa, choć zamiast ufno-
ści w podziale Cycerona umieszcza wielkoduszność, zachowując sens ufności
w wielkoduszności⁵⁵. Cyceron bowiem tak określał ufność: jest to cnota, przez
którą duch ludzki sam w sobie zachowuje siłę wraz z nadzieją co do przedsię-
wzięć wielkich i szlachetnych (honestis)⁵⁶. Natomiast wspaniałomyślność bar-
dziej dotyczy sposobu ujmowania i gotowości realizacji tego, co szlachetne, bo
Cyceron mówi o cnocie obfitego i świetnego obierania zamiarów oraz realizo-
wania rzeczy wielkich i wzniosłych⁵⁷. Próbując uzgodnić te definicje z tekstem
Arystotelesa, Tomasz przedstawia to w taki sposób, że wspaniałomyślność do-
tyczy zdolności posługiwania się pewnym bogactwem, czyli środkami material-
nymi dla realizacji wzniosłych celów, a ufność czy wielkoduszność jest raczej
cnotą odnoszącą się do wielkich zaszczytów czy wielkiego honoru.

Spore znaczenie dla myśli Tomasza ma nadzieja pojawiająca się w definicji
ufności, którą uznaje za tożsamą z wielkodusznością. Jak wiadomo, całą ma-
terię moralną Akwinata dzieli na cztery cnoty kardynalne, czyli roztropność,
sprawiedliwość, męstwo i umiarkowanie, ale zanim to zrobi, omawia trzy cno-
ty teologalne, czyli wiarę, nadzieję i miłość. Jak wiele z twierdzeń dotyczących
wiary można przenieść do tego, co potem powie o roztropności i umiarkowaniu,

⁵³ Por. Cyceron, De inventione rhetorica, II.
⁵⁴ Por. STh, II-II, q. 128, a. 1.
⁵⁵ „Dicit enim Seneca, in Libro de quatuor virtut., magnanimitas, quae et fortitudo dicitur, si

insit animo tuo, cum magna fiducia vives” (jak bowiem mówi Seneka w Księdze o czterech cnotach
kardynalnych, „jeśli w twej duszy tkwi wielkoduszność, która też zwie się męstwem, żyć będziesz
w wielkiej ufności”) — STh, II-II, q. 129, a. 5, arg. 1.

⁵⁶ „Fiducia est per quam magnis et honestis rebus multum ipse animus in se fiduciae cum spe
collocavit” — Cyceron, De inventione rhetorica, II.

⁵⁷ „Magnificentia est rerum magnarum et excelsarum cum animi ampla quadam et splendida
propositione cogitatio atque administratio” — tamże.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 157

tak też wiele z twierdzeń dotyczących nadziei jest bardzo przydatnych w rozu-
mieniu dynamizmu cnoty męstwa i umiarkowania. A praktycznie cała treść roz-
ważań o miłości odnosi się do najbardziej rozbudowanego segmentu refleksji
moralnej, czyli do sprawiedliwości. Przy ufności czy wielkoduszności kluczowa
jest jakaś forma nadziei pokładanej w sobie, choć dla ludzi wierzących nadzieja
ta pozostaje poddana Bogu, czy też ukierunkowana na Niego, względnie jest to
nadzieja pokładana we własnych siłach, ale człowieka świadomego prawdy, że
tak siły, jak i sama nadzieja wypływają od Boga⁵⁸. Taka świadomość absolutne-
go obdarowania przez Boga Stwórcę, który stworzył człowieka na swój obraz
i podobieństwo, a do tego obdarzył całym wachlarzem wiarygodnych obietnic,
daje podstawy do ufności, śmiałości, swoistej pewności siebie, gotowości do po-
dejmowania odważnych przedsięwzięć przepełnionych wzmocnioną nadzieją.

Tak zatem Tomasz przedstawia cnotę wielkoduszności, czyli cnotę wielkie-
go serca. Choć czerpie z przedchrześcijańskiej myśli Arystotelesa i niechrześci-
jańskich stoików, wzmacnia zalążkowo zaledwie występujące aspekty religijne
i transponuje całość obrazu na treści zupełnie chrześcijańskie, ale w taki sposób,
że wielkoduszność zachowuje swą funkcję zwierciadła szlachetności nawet bez
specyficznie chrześcijańskich przekonań.

Wielkoduszność więc jest cnotą związaną z męstwem czy odwagą. Jest jed-
nym z czterech głównych aspektów człowieka odważnego. Wielkość duszy mie-
rzy się zaangażowaniem w honesta, czyli w sprawy szlachetne, wzniosłe i pięk-
ne — w sprawy honoru godne⁵⁹. A zarazem mierzy się wielkość duszy zdolno-
ścią utkwienia duchowego wzroku w tym, co szlachetne, tak że żadne uznanie
czy jego brak, wyrazy czci czy pogardy, honory czy dyshonory, werbalizacje za-
sług czy przemilczenia, pochwały czy nagany, zaszczyty czy afronty, medialne
histerycznie pozytywne pompowanie czy najpodlejszy czarny piar — nic z te-
go nie będzie w stanie odwrócić uwagi od tego, co szlachetne. Taka wielkość
duszy pomieści to wszystko i nic zewnętrznego tego nie zmieni. Tak wielka du-
sza będzie ponad to wszystko, albo inaczej: tak wielka dusza będzie głębiej niż
wszystkie te zmienne fale; będzie głębiej, czyli tam, gdzie jest spokój, stałość,
niezmienność.

Im większa stawka, tym trudniej sobie poradzić przy zbyt ciasnej duszy czy
ciasnym sercu. Im wyższe honory i wyrazy uznania, tym uczucia w ciasnej du-
szy mocniej wpływają na rozum i czasem odwodzą uwagę, czasem zaślepiają,
czasem zwodzą. Wyższe honory i wyrazy uznania często przekładają się na
zwiększanie zakresu władzy i różnorakich korzyści. Dążenie do władzy zaś

⁵⁸„Per fiduciam quae nunc ponitur fortitudinis pars, homo habet spem in seipso, tamen sub
Deo” — STh, II-II, q. 128, a. 1, ad 2.

⁵⁹ „Magnanimitas est circa honorem, ut videlicet studeat facere ea quae sunt honore digna, non
tamen sic ut pro magno aestimet humanum honorem” — tamże, q. 129, a. 1, ad 3.



158 PIOTR LICHACZ

jest wyjątkowo gwałtownym czynnikiem napędzającym pozytywne i negatyw-
ne emocje. Przy niedostatecznie wielkiej duszy jakiekolwiek pozbawienie czy
bodaj zawężenie perspektywy zdobycia lub sprawowania władzy skutkuje wiel-
kimi turbulencjami i negatywnymi skutkami. A wybujałe pragnienie władzy czy
innych korzyści w ramach wąskiej duszy ma wykwity w postaci udawania czy
pochlebstwa⁶⁰. Wielkoduszność jest cnotą, której szczególnym przedmiotem
są wielkie honory. Jest zatem dobrą sprawnością, która pozwala zachować złoty
środek między ignorowaniem szlachetnych spraw a nadmiernym, niemądrym
zaangażowaniem, albo zaangażowaniem dla poklasku, rozgłosu, napawania się
władzą i wpływami⁶¹.

Wielkoduszny nie musi niczego udawać i brzydzi się udawaniem, bo jest ono
oznaką poświęcenia szlachetności dla jakiejś korzyści. Nie zniży się on do wy-
powiadania pochlebstw właściwego dla ludzi małego ducha. Obrzydliwa dla
wielkodusznego będzie służalczość, płaszczenie się przed innymi, by uzyskać
dla siebie coś z dóbr przyjemnych czy użytecznych. Dla wielkodusznego czymś
zupełnie obcym będzie żebranie o uwagę innych, pragnienie uznania, oczekiwa-
nie poklepania po plecach przez możnych. Nie w tym utkwiony jest duchowy
wzrok wielkodusznego, nie na to nakierowane są jego pragnienia, nie ku temu
dąży. Wielkoduszny zmierza nie do jakichkolwiek dóbr, ale do honesta — do
rzeczy szlachetnych. Bo taka też jest jego dusza — szlachetna, a przez to przyda-
jąca szlachetności wszystkim innym cnotom, zdobiąca wszystkie inne cnoty⁶².

6. Wewnętrzni wrogowie szlachetności

Starając się o wypracowanie cnoty wielkoduszności, trzeba omijać szereg możli-
wych przesad, by zachować ten cenny złoty środek, który powoduje, że szlachet-
ność jest piękna. Jednym z czołowych i bodaj najczęstszych kierunków przesady,
na który zwraca uwagę Tomasz z Akwinu, jest zarozumialstwo (praesumptio)⁶³.
Można nazwać tę wadę wadą nastolatków, choć — jak wiadomo — dorośli też
na nią czasem chorują, a nawet i niektórzy starcy nie są od niej wolni. Akwina-
ta przyjmuje, że cały świat został uporządkowany Bożą mądrością, a człowiek
w zdolności rozumu powinien naśladować Bożą mądrość. Co zatem odbiega
od porządku natury, jest czymś wadliwym i grzesznym. W porządku natury
jest to, że każde działanie dostosowane jest do mocy działającego, a jeśli jakieś
działanie odbiega od mocy działającego, świadczy to o jakiejś wadzie. I tak jest
z zarozumialstwem: jest to skłonność do podejmowania się działania przekra-

⁶⁰ Por. tamże, a. 2, ad 5.
⁶¹ Por. tamże, a. 2, corp.
⁶² Por. tamże, a. 4.
⁶³ Por. STh, II-II, q. 130, a. 1.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 159

czającego własne siły⁶⁴. Zarozumialec jest nadęty, ma przesadzony obraz wła-
snych sił i możliwości, dlatego skłonny jest angażować się w coś, co nie ma szans
na powodzenie, choć inni mogą to zrealizować. Z łatwością rzuca się na wiel-
kie i wzniosłe rzeczy, ale brakuje mu rozeznania co do własnych możliwości,
brakuje rozpoznania proporcji, brakuje uznania własnych ograniczeń⁶⁵. Ale jak
zauważył Arystoteles, zarozumialcem jest ten, kto uważa się za wielkiego i god-
nego zaszczytów na podstawie tego, co wcale wielkości nie daje, na przykład bo-
gactwo lub powodzenie⁶⁶. Wpisywałaby się w to szlacheckość bez szlachetności
albo częsta przypadłość nuworyszy chełpiących się własnym nowym statusem
i pogardzających innymi, z którymi dopiero co dzielili los.

Inną częstą przesadą względem wielkoduszności, pokrewną zarozumialstwu,
jest niezdrowa ambicja. Jak wyjaśnia Tomasz z Akwinu, pragnienie uznania mo-
że być nieuporządkowane na trzy sposoby: 1) gdy ktoś chce uznania czegoś, cze-
go nie ma — wtedy pragnie zaszczytów ponad swą miarę; 2) gdy ktoś pragnie
uznania, nie odnosząc tego do Boga; 3) gdy ktoś, zdobywszy uznanie, spoczy-
wa na laurach i nie robi z tego pożytku dla innych. Niezdrowa ambicja dotyczy
tego pierwszego typu nieuporządkowania⁶⁷. A nawet jeśli ktoś słusznie ocze-
kuje uznania, to wykonywanie czegoś ze względu na uznanie lub honor psuje
postępowanie i takie działanie nie będzie według cnoty⁶⁸.

Ale chyba najbardziej obecnie modną wadą sprzeciwiającą się wielkoduszno-
ści jest nieuporządkowane pragnienie chwały, innymi słowy pragnienie próżnej
chwały, czyli zaliczana do siedmiu grzechów głównych próżność (inanis gloria,
vanitas). Tomasz z Akwinu wyjaśnia, że chwała (gloria) oznacza pewną jasność,
tak że być chwalonym i jaśnieć jest tym samym. A jasność ma w sobie jakieś
piękno i ujawnienie. Stąd chwała zakłada ujawnienie czegoś, co w oczach ludzi
uchodzi za piękne czy to w wymiarze cielesnym, czy duchowym. Tomasz stwier-
dza, że nic złego nie ma w uznaniu jakiegoś dobra w sobie za godne pochwały
ani w tym, że ktoś chce, by własne dobra uznali też inni — tu cytuje odpowied-
nie fragmenty Biblii, które przywoływaliśmy już powyżej. Dlatego pragnienie
chwały nie jest samo w sobie złe. Ale złe staje się nieuporządkowane pragnienie
chwały. A takie jest wtedy, gdy albo pragnie się chwały ze względu na coś, co

⁶⁴ „Quod aliquis assumat ad agendum ea quae praeferuntur suae virtuti” — tamże, corp.
⁶⁵ Por. tamże, a. 2.
⁶⁶ „Aliquis ex hoc aestimat se magnum et magnis dignum ex quo non est, puta propter divitias

vel propter aliqua bona fortunae; ut enim Philosophus dicit, in IV Ethic., qui sine virtute talia
bona habent, neque iuste magnis seipsos dignificant, neque recte magnanimi dicuntur” — STh, II-II,
q. 130, a. 2, ad 3.

⁶⁷ Por. STh, II-II, q. 131, a. 1.
⁶⁸ „Illi qui solum propter honorem vel bona faciunt vel mala vitant, non sunt virtuosi, ut patet

per Philosophum, In III Ethic., ubi dicit quod non sunt vere fortes qui propter honorem fortia
faciunt” — STh, q. 131, a. 1, ad 3.



160 PIOTR LICHACZ

nie jest godne pochwały; albo wtedy, gdy pragnie się chwały od ludzi, których
osąd jest niepewny; albo też wtedy, gdy pragnie się chwały dla siebie bez odnie-
sienia do właściwego celu, czyli do Boga lub pożytku innych ludzi⁶⁹.

Jeśli występuje choć jeden z tych warunków, wówczas można mówić o próż-
ności, czyli upodobaniu w pochwałach, które są puste lub skrzywione. Delekto-
wanie się chwałą, której podstawy są wątpliwe, jest formą zakłamania, bo jest
podtrzymywaniem przyjemnego odczucia uznania w oczach innych przy jed-
noczesnej świadomości, że to oszustwo, niezgodność, dysproporcja, brak har-
monii. A jeszcze gorsze od tego jest udawanie, że jest coś godnego pochwały,
wymuszanie pustych pochwał, pajacowanie dla chwilowego poklasku od ludzi
niezdolnych do rozpoznania prawdziwego i wzniosłego dobra. Gdy już taka
skłonność do czerpania przyjemności z próżnej chwały stanie się wiadoma dla
otoczenia, zazwyczaj pojawiają się również ci, którzy są skorzy odpowiadać na
takie zapotrzebowanie. Szczególnie tłumnie pojawiają się wokół tych, którzy są
bogaci i wpływowi — takim zwykle nie brakuje towarzystwa pochlebców, zakła-
manych cwaniaków, płaszczących się przed nimi służalców, gotowych łechtać
ich wciąż wygłodniałe wąskie dusze pozorami prawdziwej chwały. Może dojść
też do takiego stopnia zatracenia w pielęgnowaniu pragnienia ludzkiej chwały,
że dramatycznie wręcz zaburzą się proporcje, tak że powstaje rodzaj duchowej
ślepoty, stan sprzeczny z miłością do Boga, o czym można przeczytać w Ewan-
gelii według św. Jana (12,43): „umiłowali chwałę ludzką bardziej niż chwałę
Bożą” oraz (5,44) „jakże możecie wierzyć wy, którzy chwałę odbieracie od sie-
bie, a chwały pochodzącej od samego Boga nie szukacie?”⁷⁰.

Tomasz z Akwinu z aprobatą cytuje Grzegorza Wielkiego, który umieszcza
próżność wśród wad głównych jako bezpośrednią konsekwencję pychy⁷¹. Ponad-
to Tomasz poddaje dyskusji twierdzenia Grzegorza o tym, jakie wady zwykle
wywodzą się z próżności. Figuratywnie takie wadliwe konsekwencje danej wa-
dy głównej Grzegorz nazywa córkami — wady główne rodzą inne wady. Ta-
kich córek próżności Grzegorz wymienia aż siedem. Są nimi nieposłuszeństwo
(inobedientia), chełpliwość (iactantia), obłuda (hypocrisis), przekora (contentio),
upór (pertinacia), niezgoda (discordia) i nowinkarstwo (novitatum praesumptio).
Szereg z tych wad daje się zapewne we znaki niemalże wszystkim czy to od
wewnątrz, czyli da się je zauważyć w nas samych, czy od zewnątrz, w relacjach
z innymi ludźmi, a szczególnie często doświadczają ich ludzie wychowujący na-
stolatków. Zlokalizowanie źródła tych wad w duchowym organizmie cnót daje

⁶⁹ Por. tamże, q. 132, a. 1.
⁷⁰ Tomasz cytuje te wersety w q. 132, a. 3 corp., gdy odpowiada na pytanie, czy próżność może

być grzechem śmiertelnym.
⁷¹ Grzegorz Wielki, Moralia in Job, 31, cytowany w STh, II-II, q. 132, a. 4.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 161

przynajmniej jakieś pojęcie w sprawie kierunku poszukiwania antidotum na te
trucizny duszy i relacji międzyludzkich.

Trzeźwość umysłu człowieka szlachetnego wzbudzi potrzebę protestu wzglę-
dem pochwały tego, co nie jest godne pochwały. Ale warunkiem takiego pro-
testu jest dogłębne i szczere poznanie samego siebie. Człowiek szlachetny nie
będzie też szukał uznania ani chwały u ludzi, którzy nie są zainteresowani κα-
λόν ani honestum, którzy nie sięgają wzrokiem intelektu ponad dobra przyjem-
ne i użyteczne, którzy funkcjonują wyłącznie na poziomie merkantylnym, do-
bra mierzą tylko miarą ekonomii, hołdują różnorakiej chciwości i przyjemności.
Człowiek szlachetny natychmiast wychwyci też pochwałę nieszczerą, przewrot-
ną, pochlebną. Zachowa on zarazem również wewnętrzną wolność⁷² względem
szczerych wyrazów uznania i pochwał, nie będzie się kurczył w sobie z fałszywej
skromności, nie będzie się obawiał, że może to nie wypada tak po prostu przy-
jąć pochwały — nie będzie miał takich wewnętrznych zawirowań na usłyszaną
pochwałę, bo po pierwsze, nie ceni jej przesadnie⁷³, a po drugie, nie zatrzyma
jej w sobie ani na sobie, tylko spontanicznie przeniesie uznanie i pochwały na
prawdziwe i jedyne źródło wszelkiego dobra, a też będzie się troszczył o poten-
cjalny pożytek innych ludzi.

Małoduszność jest rzecz jasna także czymś przeciwnym wielkoduszności i to
w sposób — jak sama nazwa wskazuje — w pewnym sensie centralny. Choć
pewne rozumienie małoduszności może jawić się niektórym (szczególnie ufor-
mowanym pismami Nietzschego) jako coś charakterystycznego dla przejętych
ideałem pokory chrześcijan, Tomasz z Akwinu stoi na tradycyjnym od staro-
żytności stanowisku, że małoduszność jest nieporządkiem, który domaga się
rozumowego naprawienia. Skoro ktoś otrzymał odpowiednie siły i moc do re-
alizacji wielkiego dobra, nie może zakłamywać prawdy o własnym obdarowa-
niu ani zasłaniać się ideałami pokory, tylko musi odważnie podjąć wyzwanie.
Inaczej człowiek będzie podobny do sługi z ewangelicznej przypowieści o ta-
lentach, który ukrył pieniądze w ogrodzie, zamiast nimi obracać — sługa ten,
jak zauważa Akwinata, został ukarany za pewien lęk małoduszności⁷⁴. Mało
tego, małoduszność, zdaniem Tomasza, może być czasem również wynikiem
pychy, bo ktoś może być zanadto przekonany o własnej słuszności, że nie da

⁷² O tej wewnętrznej wolności względem pochwał pisał Cyceron: „cavenda est gloriae cupiditas,
eripit enim animi libertatem, pro qua magnanimis viris omnis debet esse contentio” (De officiis,
I, 68).

⁷³ W STh, II-II, q. 132, a. 2, ad 1 Tomasz cytuje Arystotelesa, że wielkoduszny uznaje honor
za coś małego, nieznaczącego ani nie dba o to, by go chwalono: „in IV Ethic. dicitur de magnanimo
quod sibi sit honor parvum […] non est ei cura ut laudetur”.

⁷⁴ „Servus qui acceptam pecuniam domini sui fodit in terram, nec est operatus ex ea, propter
quendam pusillanimitatis timorem, punitur a domino, ut habetur Matth. XXV et Luc. XIX” —
STh, II-II, q. 133, a. 1.



162 PIOTR LICHACZ

rady czegoś zrobić, podczas gdy kilku mądrych ludzi mówi mu coś przeciwne-
go. Taka pycha dodatkowo może skrywać zwykłe lenistwo, bo otwarcie przyznać
się do tego, że mi się nie chce, może brzmieć zbyt banalnie czy wulgarnie, za-
miast tego można się zasłonić wzniosłym ideałem skromności i pokory, a dzię-
ki temu nie musieć słuchać mądrych porad. Bywa zresztą tak, że kto uparcie
twierdzi, że czegoś nie da rady wykonać, z przesadą w czymś innym ufa w swe
własne siły⁷⁵.

Przedstawione elementy moralnego rozumienia szlachetności tworzą wielo-
aspektowy obraz osoby charakteryzującej się swoistą dojrzałością moralną —
szlachetność, jak mówiliśmy powyżej, jest duchowym pięknem człowieka i ma
zdobić wszystkie inne cnoty. Nie jest to zatem coś, co zaledwie czasem, w dro-
dze wyjątku się komuś przydarza, czyli poszczególne akty lub postawy, które
skłonni bylibyśmy nazwać szlachetnymi, ale w paradygmatycznym ujęciu czło-
wiek szlachetny, czyli człowiek o wielkim sercu, jest raczej kimś postępującym
szlachetnie w różnych kontekstach, w obliczu różnorakich wyzwań, w sposób
stabilny i stały. Ten stan dojrzałości niesie w sobie zarazem coś pociągającego
w osobie zintegrowanej w zmierzaniu ku wzniosłemu dobru i nieprzemijają-
cemu pięknu.

* * *
Rozważania dotyczące szlachetności mogą być same w sobie szlachetne, bo mo-
gą być czynnością intelektualną podejmowaną ze względu na nią samą, gdyż
w tym tkwi ukryte piękno. Takie rozważania mogą też w praktyce utwierdzić
kogoś w szlachetności, którą już posiada. Mogą również wzbudzić pragnienie
w kimś zgnębionym swym podłym życiem i rozniecić troskę o szlachetność czy
dążenie do szlachetności w sobie i w innych. Stawanie się człowiekiem o wiel-
kim sercu jest przecież dostępne dla każdego i w każdej sytuacji życiowej, po-
trzeba tylko świadomego wyboru i wytrwałości w praktyce, by dzięki temu do-
chodzić do swoistej dojrzałości moralnej, która ujawnia piękną, pełną prostoty,
a zarazem żywotną szlachetność człowieczeństwa.

Tuż po wojnie Jacek Woroniecki w swym opracowaniu katolickiej etyki wy-
chowawczej narzekał, że wielkoduszność poszła w niepamięć w etyce nowo-
żytnej, czy to katolickiej, czy świeckiej, choć w starożytności i średniowieczu
pojęcie to było doskonale znane i często precyzyjnie używane⁷⁶. Nie podaje on
powodów takiego stanu rzeczy, ale jak się wydaje, problematyczne dla wielu

⁷⁵ Por. STh, II-II, q. 133, a. 1. I dalej: „Unde Gregorius, in Pastorali, de Moyse dicit quod
superbus fortasse esset si ducatum plebis suae sine trepidatione susciperet, et rursum superbus existeret si
auctoris imperio obedire recusaret”.

⁷⁶ J. Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, t. II/1, Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL,
1986, s. 448–449.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 163

autorów późnego średniowiecza i później w czasach wczesnej nowożytności by-
ło skojarzenie lub wręcz utożsamienie wielkoduszności z wyniosłością, próżno-
ścią lub pychą, co wydawało się wykluczać tę cechę z możliwych charakterystyk
dobrego człowieka, bo kłóciło się z cenioną w chrześcijańskim duchu pokorą.
Potem mówienie o cnotach w etyce wyszło z mody, a sama szlachetność nie
wydawała się czymś istotnym dla etyki. Dziś w niektórych środowiskach aka-
demickich szlachetność odzyskuje swój urok i staje się ponownie atrakcyjnym
zwornikiem refleksji moralnej.

Szczególną wartość powrotu do szlachetności można upatrywać w jego po-
tencjale dla refleksji metaetycznej z jej staraniem o zidentyfikowanie pozamo-
ralnych fundamentów dla myślenia moralnego, które byłyby akceptowalne dla
współczesnego człowieka. Takich fundamentów niektórzy poszukują w dzisiej-
szych naukach przyrodniczych, dołączając do całej rzeszy naturalistów meta-
etycznych. Kierunek ten owocuje często szeregiem decyzji redukujących zakres
refleksji moralnej, zmniejszających normatywność etyki, czy wreszcie eliminu-
jących poszczególne odwieczne pojęcia czy kategorie moralne. Szlachetność zaś
wydaje się stanowić obiecujący trop dla tego typu poszukiwań, gdyż nie tylko nie
niesie w sobie groźby okrojenia czy zredukowania refleksji etycznej, ale wręcz
zakłada kierunek odwrotny: wzbogacenia refleksji etycznej o dawną obfitość uj-
mowania moralności według cnoty.

Bibliografia

Augustyn, De doctrina christiana — O nauce chrześcijańskiej, tekst łac.-pol., przeł. J. Su-
lowski, Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1989.

Bartkowiak-Lerch M., Szlachetność — cnota główna. Refleksja na podstawie Il Convi-
vio Dantego Alighieri, w: Maestro e amico: miscellanea in onore di Stanisław Widłak /
Mistrz i przyjaciel: studia dedykowane Stanisławowi Widłakowi, Kraków: Wydaw-
nictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 2004, s. 35–40.

Beda Czcigodny, Bede’s Ecclesiastical History of the English People, wyd. B. Colgrave,
R.A.B. Mynors, Oxford: Clarendon Press, 1969.

Bizoń M., Aesthetic Ethics without Evil. Aischron in Greek Popular Ethics, „The Polish
Journal of Aesthetics”, 56 (2010), s. 11–30.

Bogucki A., Jeszcze o pochodzeniu wyrazu „szlachta”, „Gdańskie Studia z Dziejów Śre-
dniowiecza”, 9 (2003), s. 457–471.

Cicero, Pro Marco Caelio, wyd. A.R. Dyck, Cambridge: Cambridge University Press,
2013.

Ciechanowicz J., Rody rycerskie Wielkiego Księstwa Litewskiego, t. 1: Szlachta jako elita,
Rzeszów: Fosze, 2001.



164 PIOTR LICHACZ

Cooper J., Reason, Moral Virtue, and Moral Value, w: tenże, Reason and Emotion: Essays
on Ancient Moral Psychology and Ethical Theory, Princeton, N.J.: Princeton Univer-
sity Press, 1999, s. 253–280.

Crisp R., Nobility in the Nicomachean Ethics, „Phronesis”, 59 (2014), s. 231–245.
Czarnecki T., W sprawie naukowej etymologii terminu „szlachta”, „Studia Germanica

Gedanensia”, 18 (2008), s. 293–299.
Davis Ch.T., Dante and the Empire, w: Cambridge Companion to Dante, red. R. Jacoff,

Cambridge: Cambridge University Press, 2007, s. 257–269.
Davis M., The Politics of Philosophy: A Commentary on Aristotle’s Politics, Boston: Row-

man & Littlefield, 1996.
Duggan A.J., Introduction, w: Nobles and Nobility in Medieval Europe: Concepts, Origins,

Transformations, red. taż, Woodbridge: The Boydell Press, 2000, s. 1–14.
Korsgaard Ch., From Duty and for the Sake of the Noble: Kant and Aristotle on Morally

Good Action, w: taż, The Constitution of Agency: Essays on Practical Reason and Moral
Psychology, Oxford: Oxford University Press, 2008, s. 174–206.

Korsgaard Ch., The Sources of Normativity, Cambridge: Cambridge University Press,
1996.

Irwin T.H., Development of Ethics: A Historical and Critical Study, t. I: From Socrates to
the Reformation, New York: Oxford University Press, 2007.

Irwin T.H., The Sense and Reference of Kalon in Aristotle, „Classical Philology”, 105
(2010), s. 381–396.

Linde S.B., Słownik języka polskiego, Lwów: Zakład Ossolińskich, 1859.
Luthra Y., Aristotle on Choosing Virtuous Action for Its Own Sake, „Pacific Philosophical

Quarterly”, 96 (2015), s. 423–441.
Owens J., The kalon in the Aristotelian Ethics, w: tenże, Some Philosophical Issues in Moral

Matters. The Collected Ethical Writings of Joseph Owens, red. D.J. Billy, T. Kennedy,
Roma: Editiones Academiae Alphonsianae, 1996, s. 27–44.

Pakaluk M., The Obviousness of the Kalon in Aristotle’s Ethics, w: Beauty and the Good:
Recovering the Classical Tradition from Plato to Duns Scotus, red. A. Ramos, Wa-
shington, D.C.: Catholic University of America Press, 2020, s. 72–92.

Rogers K., Aristotle’s Conception of ΤòΚαλόν, „Ancient Philosophy”, 13 (1993), s. 355–
371.

Rogers K., Aristotle on the Motive of Courage, „The Southern Journal of Philosophy”,
32 (1994), s. 303–313.

Sanford J.J., Justice Is Beautiful: Aristotle, Aquinas, and Justice as Virtue, w: Beauty and
the Good: Recovering the Classical Tradition from Plato to Duns Scotus, red. A. Ramos,
Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2020, s. 115–135.

Smolak M., Przyjaźń w świetle etyki Arystotelesa, Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu
Jagiellońskiego, 2013.

Spicq C., Théologie morale du Nouveau Testament, Paris: Lecoffre, 1965.



SZLACHETNOŚĆ JAKO ASPEKT DOJRZAŁOŚCI MORALNEJ 165

Theological Dictionary of the New Testament, tłum. G.W. Bromiley, red. G. Kittel, F. Ge-
rard, Eerdmans Publishing, 1985.

Thomas Becket, Materials for the History of Thomas Becket, Archbishop of Canterbury,
wyd. J.C. Robertson, J.B. Sheppard, t. 5, London, 1883.

Touzzo Th.M., Contemplation, the Noble, and the Mean: The Standard Moral Virtue in
Aristotle, „Apeiron”, 28 (1995), s. 129–154.

Ward L. Nobility and Necessity: The Problem of Courage in Aristotle’s Nicomachean
Ethics, „The American Political Science Review”, 95 (2001), s. 71–83.

Woroniecki J., Katolicka etyka wychowawcza, t. II/1, Lublin: Redakcja Wydawnictw
KUL, 1986.

NOBILITY AS AN ASPECT
OF MORAL MATURITY

Summary
I propose an analysis of the notion of moral nobility and the place of nobility
in the dynamism of moral development. I explore some of the etymological,
cultural and philosophical roots of the concept, drawing especially on Aquinas’
writings, so as to present nobility as an aspect of moral maturity and spiritual
beauty.

Keywords: nobility, morality, virtue ethics, moral maturity, Thomas
Aquinas
Słowa klucze: szlachetność, moralność, etyka cnoty, dojrzałość moralna,
Tomasz z Akwinu





Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 167–179
ISSN 0860-0015

Z DZIEJÓW
INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

WYBÓR TEKSTÓW

* * *

WSTĘP

Jacek Dudka
DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.07

Postać naszego współbrata o. Bernarda Przybylskiego OP (1907–1979) nie
przestaje mnie zadziwiać i fascynować, chociaż od jego śmierci upłynęło już
45 lat. Zakres jego zaangażowań i twórczości był niezwykle szeroki. W ramach
wprowadzenia do zaproponowanych dalej tekstów skupię się na działalności
o. Bernarda w okresie powojennym i jego bliskiej współpracy z błogosławionym
Stefanem Wyszyńskim. W liście kondolencyjnym skierowanym do Prowincjała
Dominikanów Prymas Tysiąclecia podkreślił: „Wiele mam powodów do zacho-
wania wdzięcznej pamięci śp. Ojca Profesora. Znany mi od dawna ze swej przed-
wojennej pracy wśród młodzieży akademickiej w Poznaniu i z okresu przedpow-
staniowego w Warszawie — Ojciec Bernard od początku mojej służby na stolicy
Prymasowskiej był mi dzielną pomocą w obronie Kościoła świętego”. Czasy by-
ły wyjątkowo trudne. Narastał coraz większy konflikt między komunistyczną
władzą, dążącą do zniewolenia i ateizacji narodu, a Kościołem, na którego czele
stał mężny i zdecydowany Prymas Polski. Nie mogąc go złamać, władze komu-
nistyczne uciekały się do różnych form prześladowania Kościoła: aresztowania
księży i zakonników, likwidacji małych seminariów, samowolnego obsadzania
stanowisk kościelnych oraz rozbijania jedności Kościoła z wykorzystaniem „księ-
ży patriotów”. Usunięto religię ze szkół i zlikwidowano prasę katolicką.

W nocy 25 września 1953 roku, po wtargnięciu do siedziby Kardynała na
ul. Miodowej 17, służba bezpieczeństwa aresztowała Prymasa Wyszyńskiego.
Społeczeństwo domagało się uwolnienia. Mnożyły się apele i petycje do władz.



168 Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

Podczas internowania Prymas opracował Jasnogórskie Śluby Narodu oraz Wiel-
ką Nowennę przed tysiącleciem chrześcijaństwa w Polsce. Celem Nowenny było
odrodzenie Kościoła i ujednolicenie różnych tradycji liturgicznych, powstałych
jeszcze w okresie rozbiorów Polski. Treść ślubów odczytali biskupi 26 sierpnia
1956 roku na Jasnej Górze w obecności ogromnej rzeszy wiernych.

Po odzyskaniu wolności 28 października 1956 roku Prymas wrócił do War-
szawy i objął na nowo wszystkie swoje obowiązki i funkcje. Realizację zobowią-
zań płynących ze Ślubów Jasnogórskich rozłożono na dziewięć kolejnych lat,
poprzedzających Tysiąclecie Chrztu Polski. Aby urzeczywistnić ten program,
ks. Prymas zwrócił się o pomoc do teologów, m.in. do o. Bernarda Przybylskie-
go. Współpraca Kardynała i o. Bernarda miała wiele wymiarów. O. Bernard
w założonym przez siebie w 1958 roku Instytucie Tomistycznym wraz ze współ-
pracownikami opracował konspekty kazań i materiały duszpasterskie na trzy la-
ta Wielkiej Nowenny poświęcone problematyce małżeństwa, życia rodzinnego
i wychowania dzieci. O. Bernard był prekursorem interdyscyplinarnej Teolo-
gii Rodziny w Polsce, organizował sympozja, konferencje i odczyty, korzystał
z doświadczenia świeckich specjalistów z różnych dziedzin nauki. O. Przybylski
był jednym z inicjatorów, założonego w 1958 przez Prymasa Studium Mario-
logicznego, pełniąc funkcję jego prezesa. Wraz z ks. Antonim Słomkowskim
i ks. Eugeniuszem Weronem kierował Prymasowskim Instytutem Życia We-
wnętrznego, założonym w 1962 roku przez Prymasa w celu formacji kapłanów.

Jako Dyrektor Instytutu Tomistycznego o. Bernard stale zabiegał o tworzenie
zaplecza naukowego i powiększanie zbiorów bibliotecznych. Nie było to proste
ze względu na ostrą cenzurę i praktykę rekwirowania zagranicznych przesyłek.
Czasem jedynym skutecznym sposobem pozyskania zagranicznej literatury była
prośba o konkretne pozycje naukowe za pośrednictwem ambasad. Z dorobku In-
stytutu korzystało wielu biskupów, księży i badaczy naukowych. Przybylski dą-
żył do wymiany myśli i dzielenia się doświadczeniami Instytutu zarówno z pol-
skimi, jak zagranicznymi placówkami naukowymi, m.in. z papieskimi uniwer-
sytetami Angelicum i Gregorianum w Rzymie, z uniwersytetem w Lowanium,
z dominikańskim centrum studiów w Le Saulchior czy Papieskim Instytutem
Studiów Mediewistycznych w Toronto. O. Bernard podtrzymywał i rozwijał
kontakty, zapoczątkowane jeszcze w czasie studiów zagranicznych z wieloma
słynnymi teologami, takimi jak m.in. o. Yves Congar OP, o. Marie-Dominique
Chenu OP czy kard. Charles Journet. Współpraca owocowała zaproszeniami na
wyjazdy naukowe, tak cenne dla polskich teologów.

Ojciec Bernard pracował w wielu komisjach Episkopatu Polski, m.in. Komi-
sji Maryjnej, Komisji Katechetycznej, Komisji ds. Rodziny, Komisji Studiów
i Seminariów. Swoim zaangażowaniem przyczynił się do reformy nauczania
w polskich seminariach duchownych i instytutach zakonnych. O. Bernard był



Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO 169

zwolennikiem bliskiej współpracy ze środowiskami naukowymi, zwłaszcza uni-
wersytetami. Przez wiele lat współpracował w Komisji ds. Nauki Katolickiej z jej
przewodniczącym — ks. Kardynałem Karolem Wojtyłą. W ramach prac komi-
sji wyjeżdżał na Zachód i był w kontakcie z międzynarodowym środowiskiem
teologów. Prymas Wyszyński wielokrotnie prosił o. Bernarda o przygotowa-
nie wykładów dla Konferencji Episkopatu oraz przedstawienie najważniejszych
nurtów współczesnej teologii, do których dostęp w kraju był niemal niemożliwy.

Ojciec Przybylski był doradcą Prymasa Polski w czasie Soboru Watykańskie-
go II. Między innymi przyczynił się do teologicznego uzasadnienia nadania
Maryi tytułu Matki Kościoła, zaproponowanego przez polskich biskupów. Brał
również udział w tworzeniu VIII rozdziału Konstytucji dogmatycznej o Koście-
le. Decyzją Konferencji Episkopatu Polski, w 1970 roku o. Bernard został mia-
nowany członkiem Komisji ds. Realizacji Uchwał Soboru Watykańskiego II.
Z mandatu tej komisji opracował całościowe ujęcie soborowej nauki. Troską
o. Bernarda było, aby najgłębsze przesłanie Soboru zostało dobrze zrozumiane
oraz urzeczywistnione w życiu Kościoła. W sprawozdaniu Instytutu pisał: „In-
stytut czynnie współdziała w udostępnieniu naszemu duchowieństwu i świec-
kim osiągnięć doktrynalnych Soboru Watykańskiego II”. Instytut uczestniczył
w opracowaniu komentarzy do poszczególnych dokumentów Soboru Watykań-
skiego II, publikowanych na łamach „Ateneum Kapłańskiego”.

Na początku października 1979 roku o. Bernard wyjechał na Międzynarodo-
wy Kongres Maryjno-Mariologiczny zorganizowany w Saragossie w Hiszpanii.
Stał wówczas na czele sekcji polskiej liczącej około stu trzydziestu członków,
w tym czternastu biskupów. W dniu 10 października 1979 roku, w trakcie wy-
cieczki zorganizowanej w przerwie kongresu zmarł nagle w miejscowości Cala-
tayud. Został pochowany w dominikańskiej kwaterze na cmentarzu przy ulicy
Wałbrzyskiej w Warszawie.

Ojciec Bernard potrafił odczytywać znaki czasu. Kierował się zasadą pracy
przyjętą na II Soborze Watykańskim: „Badać, oceniać, działać”. Był dobrym
organizatorem, pociągał ludzi swoim zapałem, potrafił pracować w zespole. Je-
go życie i dzieło były ważne nie tylko dla naszego Zakonu, czy dla Kościoła
w Polsce, ale i Kościoła Powszechnego. Publikowane niżej teksty o. Bernarda
Przybylskiego oraz kard. Wyszyńskiego dają okazję do zapoznania się z ich bli-
ską współpracą oraz rozmachem prowadzonej wówczas działalności Instytutu
Tomistycznego.

* * *



170 Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

INSTYTUT TOMISTYCZNY
W WARSZAWIE

Bernard Przybylski
DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.08

Początki Instytutu Tomistycznego sięgają 1937 roku. Wtedy to w związku
z otwarciem klasztoru dominikańskiego w Warszawie na Służewie, przewi-
dzianego jako międzynarodowy ośrodek naukowy, powstała myśl prowadzenia
w nim obok pracy dydaktyczno-metodycznej również badań specjalistycznych
o tematyce ściśle związanej z teologią. W badaniach tych mieli uczestniczyć —
obok profesorów dominikańskich — pracownicy naukowi spośród kleru i kato-
lików świeckich. Pierwszym osiągnięciem powstałej wówczas grupy było powo-
łanie do życia kwartalnika naukowego „Polski Przegląd Tomistyczny” (wydano
dwa numery w 1939 roku). Jego redaktorem naczelnym był o. Jacek Woroniec-
ki, były Rektor KUL i były Dziekan Wydziału Teologicznego na Uniwersytecie
Papieskim w Rzymie, uczony i moralista światowej sławy.

Działalność Instytutu, przerwana przez wojnę i trudności okresu powojennej
odbudowy, została podjęta na bardzo skromną skalę w 1958 roku. Reaktywo-
wana z wielkim trudem placówka naukowo-badawcza pracuje w ścisłym powią-
zaniu z dominikańskim Studium Filozoficzno-Teologicznym w Polsce w dzie-
dzinie teologii, chrześcijańskiej etyki społecznej i filozofii. Instytut korzysta ze
stałej współpracy kilku wykładowców Studium i z jego biblioteki i – choć z du-
żymi trudnościami — kompletuje powoli własny księgozbiór.

Praca Instytutu Tomistycznego dotyczy przede wszystkim badań nad św. To-
maszem oraz nowymi dziedzinami teologii, których rozkwit w ostatnim dwu-
dziestoleciu został zaakceptowany przez Sobór Watykański II i wpłynął w dużej
mierze na wyniki jego obrad. Są to zwłaszcza chrystologia, eklezjologia (szeroko
ujęta), sakramentologia i mariologia. W latach 1957–1965 Instytut Tomistycz-
ny opublikował kilka pozycji na te tematy. Ponadto Instytut zajmuje się pro-
blematyką chrześcijańskiej etyki społecznej i filozofii, dążąc do nawiązania na
płaszczyźnie naukowej dialogu z przedstawicielami tych dziedzin wiedzy w ich
ujęciu świeckim i wielopoglądowym.

Instytut Tomistyczny zamierza rozbudować i postawić do dyspozycji ogółu
polskich naukowców możliwie kompletne zestawienia dokumentacji naukowej
ze wszystkich trzech interesujących go dziedzin, co spotyka się z powszechnym
uznaniem polskich i zagranicznych specjalistów. Zestawienia te, obejmujące po-



Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO 171

zycje wydane po 1945 roku, są szczególnie cenne w naszych warunkach z dwóch
względów:

– udostępniają całokształt bardzo obszernej literatury z tych dziedzin, usze-
regowanej według szeroko rozbudowanego katalogu rzeczowego;

– uzupełniają, przynajmniej za pomocą streszczeń, poważne i powszechnie
znane braki polskich księgozbiorów teologicznych.

Obok pracy naukowo-badawczej i pisarskiej Instytut Tomistyczny ułatwia stu-
dia osobiste młodszym naukowcom, zwłaszcza w ich przygotowywaniu się do
zdobycia tytułów naukowych. Zgodnie ze współczesną metodyką naukową kła-
dzie się szczególny nacisk na pracę w małych (4–10 osobowych) zespołach ba-
daczy-fachowców.

Instytut widzi potrzebę rozbudowania warsztatu niezbędnego do badań na-
ukowych i dyskusji, a zarazem pragnie uczestniczyć na skalę krajową i międzyna-
rodową w wymianie myśli i doświadczeń w dziedzinie teologii, chrześcijańskiej
etyki społecznej i filozofii. Celowość takiej pracy jest uzasadniona ze względu
na współczesne pluralistyczne społeczeństwo.

„Warsztat” ten jednak musi mieć pewne minimum warunków istnienia i dzia-
łania:

– możliwość nieskrępowanego otrzymywania literatury zagranicznej (ksią-
żek i czasopism), oczywiście typu naukowego, bez zatrzymywania nad-
chodzących przesyłek przez cenzurę celną;

– możliwość publikacji prac naukowych w języku polskim w kraju i ewen-
tualnie w językach obcych za granicą;

– możliwość otrzymania przydziału puli dewizowej na zakup podstawo-
wych zagranicznych czasopism naukowych i wydawnictw krytycznych;

– możliwość osobowej wymiany naukowej (umożliwienie otrzymywa-
nia paszportów pracownikom Instytutu Tomistycznego — udzielanie
wiz wjazdowych naukowcom zagranicznym zaproszonym przez Instytut
Tomistyczny);

– możliwość publikacji własnego (kwartalnego lub semestralnego) nauko-
wego biuletynu bibliograficzno-informacyjnego dla teologów, semina-
riów duchownych itp., a w związku z tym konieczne jest uzyskanie ze-
zwolenia na posiadanie i użytkowanie rotaprintu względnie powielacza;

– możliwość odbywania sporadycznych zebrań i spotkań naukowych ducho-
wieństwa i świeckich: przyczyni się to z pewnością do spokojnej pracy nad
pogłębieniem zagadnień przez uczestników takich sympozjów;

– możliwość posługiwania się papierem firmowym i pieczątką.



172 Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

Przekonałem się podczas mego trzymiesięcznego pobytu za granicą, że posiada-
my dane pozwalające na wniesienie cennego wkładu w ogólnoświatowy dorobek
naukowej myśli chrześcijańskiej i sądzę, że wykorzystanie tych możliwości jest
pożądane z punktu widzenia polskiego — dla udziału myśli polskiej w rozwoju
współczesnej kultury światowej.

15 stycznia 1966 r.

* * *

PRZEMÓWIENIE
DO INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

Stefan kard. Wyszyński
DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.09

Cóż mam tu powiedzieć Wam, mądrym ludziom, ja — człowiek szarej pracy,
który już dawno wyszedł z kręgów ścisłej pracy książkowej, nawet nie naukowej,
gdy nie mam możności śledzić bibliografii, nawet w jakimś wąskim, bardziej
interesującym zakresie, a cóż dopiero przeglądać różne czasopisma, różne ma-
gazyny naukowe. To już obecnie jest poza moją radością. Tego już absolutnie
nie mogę robić: nie mam już absolutnie ani czasu, ani warunków.

Ale im mniej człowiek może korzystać z takich właśnie pociech filozofii i teo-
logii, tym lepiej docenia tę szczególną jakąś łaskę, z której korzystacie Wy, ma-
jąc możność spokojnie — na ile o. Bernard pozwoli, by to spokojnie było — ale
systematycznie pracować w zakresie bibliografii, śledzić na pewnym odcinku
wyniki myśli ludzkiej i przygotowywać je do jakiegoś spożycia dla ludzi, którzy
szukają takiego pokarmu.

Wydaje mi się, że obecnie pracujecie bardziej dla bliższej czy też dalszej
przyszłości, aniżeli dla teraźniejszości. I chociaż niecierpliwość, której prze-
jawy często o. Bernard dostrzega u mnie, doradzałaby, ażeby jak najprędzej
wyjść z tej pracy kameralnej w ścisłym znaczeniu i raczej służyć społecznie
owocem Waszej pracy, to jednakże rozumiemy, że na tym etapie musi być po-
kora tego „wypływania na głębię”. Zdaje się, że dzisiaj, jak to w jednym ze swych
przemówień doradzał Ojciec Święty, jeszcze nie jest pora na rozgłośne mówie-
nie o wielu sprawach, zwłaszcza związanych z Soborem i z kierunkami rozwoju
myśli filozoficznej i teologicznej po Soborze. Zdaje się, że wszyscy niecierpliwi
ludzie, którzy dużo zaczęli pisać na temat Soboru lub też mówić o nim, po-
woli milkną — zwłaszcza publicyści. Już nie mówię o publicystach zarażonych
bakcylem politycznym, z którym podeszli do tematyki soborowej, ale w ogóle



Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO 173

mówię o publicystach katolickich, którzy zaczynają coraz lepiej rozumieć, że
bodaj pierwszy głos muszą mieć tutaj myśliciele ściśli i naukowi.

Zdaje się, że teza, którą sobie stawiali niektórzy, nawet polscy katolicy, że
jeśli się mówi źle, niedokładnie, niekompletnie, to przynajmniej wywołuje się
reakcję — upadła. Ja kiedyś wyczytałem w „Znaku” taką tezę w związku z arty-
kułem podle napisanym na jeden temat przez jednego ze świeckich katolików:
gdy mu czyniono wymówki, mówił: „ale to prowokuje…”. Otóż zdaje się, że pi-
sanie źle, tylko dla prowokowania dyskusji, to znaczy pisanie byle jak, należy
już do przeszłości.

Ojciec Święty bardzo zachęca do mądrego milczenia, które stwarza atmo-
sferę pracy, spokojnej pracy. I zdaje się, że to jest pewien nakaz. Bo tak dużo
było powiedziane w sposób nieporządny po Soborze, że to wywołało istną bu-
rzę, taką małą rewolucję religijną w całym świecie, zwłaszcza europejskim. Nie
mówię o tych specjalnie uprzywilejowanych „inkubatorach” takiego niepoko-
ju teologicznego, nie chcę mówić po imieniu — ale w całym świecie jakoś się
zaznaczył ten niepokój teologiczny, wywołany niecierpliwością, zmuszającą do
pospiesznego wypowiadania się.

I teraz właśnie ludzie, którzy mają kapitał wiedzy, nauki, mądrości i którzy
może też ulegli sugestii niepokoju i niecierpliwości, zaczynają powoli się wy-
zwalać z tego niepokoju powszechnego, w miarę jak zdobywają się na cierpliwe,
spokojne myślenie i pracę. Raz po raz któryś z takich bardzo hałaśliwych na-
ukowców się rehabilituje przez to, że rzuca publicystykę, a wraca do tego, do
czego jest przygotowany: zaczyna pisać teologicznie, ściśle, naukowo. I to jest
właśnie praca potrzebna, bardzo potrzebna dla uspokojenia gorących umysłów
i wessania po prostu tych niepokojów, które się zrodziły.

Chociaż nas mogą niepokoić te różne objawy — zdaje się, że zaniepokoiły
one również Ojca Świętego, który temu dał wyraz, bardzo zaniepokoiły nawet
niektórych polskich biskupów, którzy, wracając z zagranicy, dzielili się swymi
wrażeniami — to jednakże nadmiernemu niepokojowi nie należy się poddawać,
bo ostatecznie umysł ludzki w swej naturalnej strukturze jest (wobec siebie sa-
mego przynajmniej) bardzo uczciwy i powoli dostrzega braki swego dotychcza-
sowego stylu mówienia czy myślenia, albo zwykle mówienia przed myśleniem.
Powoli ludzie to dostrzegają. Jest więc nadzieja, że po tych niepokojach przej-
dzie się do spokojnej, rzetelnej pracy, która będzie rzutowała w daleką, głęboką
przyszłość.

Wasza praca należy do tego rzędu. Wy właściwie pracujecie dla tej przyszło-
ści. Wy po prostu przygotowujecie materiał, który kiedyś będzie należycie wy-
korzystany. Ja miałem takie doświadczenie, kiedy po doktoracie w Lublinie po-
jechałem do Niemiec. Tam w ciągu półtorej godziny w bibliotece jednej insty-
tucji znalazłem starannie zestawiony materiał, którego szukałem pół roku. To



174 Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

była instytucja „Katolische Schulorganisation Deutschlands” w Düsseldorf, któ-
ra specjalnie się zajmowała sprawami z zakresu historii szkolnictwa katolickiego,
o co bardzo trudno było w Polsce. A tam wszystko było. Nie wiem, czy się ta
instytucja ostała. Zastanowiło mnie to, gdy się znalazłem w wielkiej pracow-
ni, podobnej w pewnym zakresie do waszej, i tam kilka pracowniczek bardzo
szybko mnie poinformowało o tym, czym tam rozporządzają i czym mogą słu-
żyć. Zauważyłem niesłychanie precyzyjnie, systematycznie ułożony cały mate-
riał bibliograficzny, którego ja z wielkim trudem szukałem po polskich bibliote-
kach i pracowniach naukowych, pod tym kątem tylko tam zebrany: szkolnictwo
katolickie, pedagogika katolicka — coś w rodzaju materiałów „Lexikon für die
Pädagogie der Gegenwart”. To był zakres ich badań.

Wydaje mi się, że dzisiaj to samo jest. Ja się wcale nie przeląkłem „burzy”
antytomistycznej na Soborze, bo to wyszło na większą jeszcze chwałę św. To-
masza. Wykrzyczano się troszkę na temat niewystarczalności tego systemu my-
ślenia, tego rozumowania na czasy dzisiejsze. Ale gdy z kolei proponowano:
weźcie z zakresu historii filozofii, z całego tego ogromnego zakresu i wyszukaj-
cie taki precyzyjny system myślenia, który by równie dokładnie uczył myśleć,
u któregokolwiek z filozofów, to może będziemy próbowali; pokażcie chociaż-
by metodę myślenia nowoczesnych filozofów… Wtedy się wszystko skończyło.
I ostatecznie Tomasz się ostał, zapanował. To była wielka chwała dla św. To-
masza, bo powstali jego obrońcy. A już sam kontrast, który został wytworzony
między krytyką a nieudolnością znalezienia innego rozwiązania — on już od-
powiadał na pytanie.

Zdaje się, że dzisiaj, tak jak myśmy się uczyli uczciwie, chociaż w małym
zakresie, tej filozofii, by później lepiej myśleć teologicznie i w ogóle lepiej my-
śleć — tak zdaje się i dzisiaj trzeba będzie na nowo uczyć się dobrze myśleć
filozoficznie, żeby w rozległych i specjalizujących się dziedzinach myśli religij-
nej móc sobie spokojnie i owocnie radzić.

Myślę, że chociaż nie słychać was w tym sejmikującym życiu polskim — po-
wiem tak za Eugeniuszem Małaczewskim — wasza praca również przygotowuje
teren, na którym można będzie później spokojnie pracować. Przyjdą pracownicy
zresztą; ze sprawozdania widzę, że już powoli coraz częściej przychodzą i wielu
rzeczy się dowiadują.

Wszędzie tam, gdzie się rzeczy jakoś uporządkuje — ten aparat, te zasoby —
tam wszędzie ludzie przyjdą. Znamiennym dla mnie jest na przykład objaw do-
strzegany w Archiwum Prymasowskim w Gnieźnie, które się wydobyło z roz-
kładu wojennego i dzisiaj jest coraz więcej osób z zagranicy, które robią tam
kwerendę. Aż się człowiek dziwi, skąd oni się o tym dowiadują. Ale się do-
wiadują. I ciekawa rzecz, że więcej jest korzystających z zagranicy niż z kraju.
Gdyby nie mieli przeszkód wizowych, to zdecydowanie by przeważali liczeb-



Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO 175

nie nad polskimi pracownikami naukowymi. A zdawałoby się instytucja cicha,
nieznana, ukryta w cieniu wież katedralnych, a ma taką ogromną siłę przycią-
gania już dziś, chociaż zaledwie dwie trzecie zasobów zostały uporządkowane.
Obecnie rozszerzamy te możliwości lokalowe, włączamy sześć nowych sal, które
zostały zbudowane w katedrze, na poddaszach, nad „ambitus”, nad kaplicami,
w wieżach, dla rozbudowy archiwum.

Tak samo i tutaj: ludzie zawsze się wywiedzą, gdzie się można jakoś poży-
wić, gdzie warto stanąć nawet w ogonku, ażeby się doczekać tego, co karmi.
Oczywiście, że najbardziej niecierpliwym człowiekiem z Instytutu Tomistycz-
nego jestem ja. Bo to ja Ojca Profesora gnębię i męczę, i pytam: A kiedy? A jak?
A ilu ludzi przychodzi? Ilu korzysta? Jak służycie? A ojciec się tylko uśmiecha
i powiada, że przyjdą, przyjdą… Ze sprawozdania widzę, że jest już troszkę le-
piej niż w ubiegłym roku, ale chciałbym jak najszerzej to otworzyć i widzieć
powodzenie waszej pracy, która nie daje się innym dostatecznie wykorzystać.

Znamienne jest, jak ludzie szukają. Zdawałoby się nam, że właściwie nikt
nie myśli po katolicku. A ja czytałem niedawno artykuł człowieka o głośnym
w Polsce nazwisku, piszącego jako autor komunistyczny, w piśmie zagranicz-
nym, podpisanym własnym nazwiskiem, z wielkim portretem. Układ bardzo
nawet wymowny, bo z jednej strony obraz Matki Bożej, na dole Ostatnia Wie-
czerza, z drugiej jakby w tle, za jego plecami, jakieś samoloty, jakieś szturmowce,
jakieś bombowce. I dopiero ten pan o znanym w Polsce nazwisku i jego artykuł.
Przeczytałem ten artykuł, który mi pokazano niedawno. Myślę sobie: myśli po
chrześcijańsku, chociaż może tego nie wie. Ale myśli po chrześcijańsku. Poza
małymi usterkami można to nazwać myśleniem chrześcijańskim. Nawet w świe-
cie tych ludzi, którzy, zdawałoby się, mają wyraźną etykietę przyklejoną, a jed-
nak zachowali swoją osobowość, wybraniają się przed schematem myślowym,
chcą zachować tę wolność myślenia. I zdaje się, że im bardziej nasza polska
inteligencja będzie zmęczona schematyzmem biurokratycznym tego oficjalne-
go myślenia, tym żywszy będzie jej głód. Bo to jest prawo reakcji, działające
wszędzie i tutaj też.

Więc tym bardziej pracujecie dzisiaj dla tych głodnych, którzy przyjdą i znaj-
dą pokarm. Ja mogę wam tylko tyle, drodzy moi, przyrzec, że będę przezwy-
ciężał swoją niecierpliwość. Czasami oczywiście mi się to nie uda, bo każdy
człowiek jest słaby. Ale to też będzie felix culpa, jak mnie kiedy poniesie i quo-
usque tandem… ryknę. Może to coś pomoże, może nie… Ale bardzo mi zależy
na tym, żeby jak najwięcej ludzi korzystało z Instytutu Tomistycznego i żeby
znajdowali tutaj to, czego gdzie indziej, choćby w najlepszych warunkach, zna-
leźć nie mogą.

Ojcu Profesorowi bardzo dziękuję za to, że jest cierpliwy i że się nie zra-
ża, i że nawet jak usłyszy jakieś niekompetentne moje postulaty, to je skwituje



176 Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

uśmiechem, a swoje myśli i robi. I pracuje, wciąż pracuje. Wiem, że to niełatwo
idzie, wiem, że trudności jest bardzo dużo, ale to lepiej, to dobrze. Nie chciej-
my łatwych osiągnięć: one demoralizują człowieka. Raczej niech będą trudności,
niech będą przeciwności, które szlachetnie, spokojnie, z wielką miłością Boga
i Bożej mądrości dalej będziecie przezwyciężali.

5 marca 1968 r.

* * *

U KSIĘDZA PRYMASA
Bernard Przybylski

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.10

Pragnę w imieniu całego Instytutu Tomistycznego wyrazić serdeczną wdzięcz-
ność Waszej Eminencji za to, że mając tyle spraw, znalazł jednak czas i zechciał
się bliżej interesować naszą, niewielką dla Niego, a tak istotną dla nas sprawą.

Od ostatniego naszego spotkania z Waszą Eminencją przed siedmiu laty In-
stytut Tomistyczny postąpił o krok dalej na swojej drodze. Było to przejście
od technicznego organizowania i poszerzania warsztatu pracy do prac bardziej
twórczych i naukowych: do ustawiania problemów.

Gromadzone od 1958 r. materiały zaczynają coraz bardziej „służyć”, a przy-
jeżdżający z całej niemal Polski ich użytkownicy są zazwyczaj mile zaskoczeni
tym, co mogą u nas znaleźć.

Tak zwane „fiszki”, na których odnotowujemy informacje o życiu Kościoła
i o nurcie jego myśli, przekroczyły już znacznie liczbę 1,5 miliona. Są one jak-
by „żywą encyklopedią”, która wciąż się „pisze” i jest otwarta na nowe, twórcze
treści. Im dłuższe jest zaś ich uszeregowanie, tym wyraźniej się je widzi. Tak
samo i nowe problemy postawione przez Sobór Watykański II klarują się w na-
stępujących latach. Nasz ośrodek referuje je spokojnie, unikając jednak ekstre-
mów. Podobnie jak Nowy Testament odczytuje się w Starym, a Stary wyjaśnia
się przez Nowy, tak i tutaj w wielostronnym i wielowarstwowym naświetleniu
nasza rzeczywistość coraz wyraźniej się zarysowuje.

Ostatni Sobór sprawił nam w Instytucie wiele kłopotu. Magisterium Kościo-
ła i Duch Święty otwierają nowe perspektywy patrzenia. To zmusza nas do prze-
pracowania naszych dawnych schematów w sposób uwydatniający nowe proble-
my i pozwalający wychwycić w naszej rzeczywistości to, co może okazać się
„znakami czasu”. Przepracowaliśmy już działy historyczne, biblijne, liturgiczne
i dotyczące Tradycji, ale czekają nas jeszcze, może na jesieni, wielkie działy teo-
logii dogmatycznej i moralnej.



Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO 177

Nasza biblioteka liczy obecnie przeszło 40 000 tomów. Opatrzność i dobrzy
ludzie dopomagają nam w zdobywaniu rzeczy najnowszych, bardzo cennych,
często unikalnych w Polsce. To nam umożliwia ścisłość informacji i rzetelnej
dokumentacji.

Dział informacji i biblioteka zatrudniają ok. trzydziestu osób. Mamy wiele
kłopotu z pomieszczeniem ludzi, książek i fiszek. Najdosłowniej stolik stoi na
stoliku, a w szafach bibliotecznych ustawia się po dwa rzędy książek na półce.
Wiemy jednak, że co nie rozwija się, to kurczy się i cofa. Wzdychamy — wcale
nie z ciasnoty serc — do poszerzenia życiowej przestrzeni.

Staramy się, by zgromadzona przez nas informacja służyła także w postaci
opracowywanych przez nas biuletynów zagadnieniowych. Opracowujemy rów-
nież wspólnie z ATK „Bibliografię nauk kościelnych” w języku polskim i francu-
skim. Jest to bardzo czasochłonna praca, ale chyba pożyteczna. Musimy bronić
się przed błędną opinią nie tylko za granicą, ale i w kraju, sprowadzającą do
zera naszą pracę teologiczną.

Rada Naukowa IT w 1971 r. stwierdziła po wnikliwej analizie obecnej sytuacji:

– że najbardziej aktualne jest dziś zagadnienie rodziny;
– że — w związku z tym — modele małżeńsko-rodzinne funkcjonują we

współczesnej rzeczywistości polskiej winny być przebadane wieloaspek-
towo, co z kolei dałoby cenne podstawy dla skutecznego oddziaływania
duszpasterskiego i wypracowania jego właściwych metod, w oparciu o na
nowo opracowaną teologię.

Podejmując realizację tych zaleceń, IT nawiązał współpracę z naukowymi śro-
dowiskami, jak PAN, KUL i ATK i zorganizował ekipę roboczą złożoną z socjo-
logów i teologów. Miło mi przy tym podkreślić wielki wkład p. doc. Franciszka
Adamskiego, szczerze oddanego tej pracy. Prace ekipy są jak najściślej uzgad-
niane z Komisją Episkopatu dla Spraw Rodziny. Idą one w dwóch kierunkach:
z jednej strony pogłębienia doktrynalnego, a z drugiej sondaży środowiskowych
dokonywanych przede wszystkim metodą ankietową. Uzyskane w ten sposób,
rzeczywiście ciekawe wyniki mają stanowić podstawę dla publikacji o przezna-
czeniu głównie duszpasterskim. Tomy „Studiów o rodzinie” będą ukazywać się
co dwa lata. Pierwszy tom został już złożony w wydawnictwie KUL, drugi tom
jest w końcowej fazie przygotowania.

Wprawdzie nie mamy u nas wielkich osiągnięć piśmienniczych „na eksport”.
Przyczyny tego stanu rzeczy są znane: straty wojenne, długoletnie odcięcie od
świata, brak wsparcia w możliwości wydania drukiem, ograniczenia papieru…
Okazuje się jednak, że mamy bogactwa, których nikt się nie domyślał, w nie-
przebadanej przeszłości, szczególnie teologicznej, której osiągnięcia były niejed-
nokrotnie poważne i rzeczywiście oryginalne. [...]



178 Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO

Teologiczno-badawcze prace Instytutu skupiają się w ostatnich dwóch latach na
problemie działania Ducha Świętego w Kościele i w duszach ludzi. Będzie to
szósty tom serii „Studia Instituti Thomistici”, opracowany zbiorowo. Zamierza-
my wydać go u ss. Loretanek, trzy tomy są złożone w Wydawnictwie św. Wojcie-
cha. Ponadto na zlecenie Komisji Episkopatu dla Realizacji Nauki Soborowej
Instytut opracował Katechizm Soboru Watykańskiego II.

Instytut podjął badania nad teologią uprawianą przez dominikanów polskich
żyjących w XIII–XV w., wykorzystując bardzo bogate — jedyne dziś istnieją-
ce w Polsce — i prawie nieznane zbiory dawnych bibliotek dominikańskich
znajdujących się obecnie w Bibliotece Uniwersyteckiej we Wrocławiu. Sporzą-
dzono rejestracje i mikrofilmowanie tych zbiorów, a także rozpoczęto badanie
twórczości takich pisarzy dominikańskich jak Peregryn z Opola, Maciej Hayd,
Jan Sartoria, Jan Frankenstein i innych. Pierwsze wyniki tych prac wskazują
na przewagę w XIV wieku pastoralnych zainteresowań pisarzy dominikańskich,
zaś w XV stuleciu, zwłaszcza w drugiej połowie, coraz silniejsze zainteresowa-
nia naukowe. Wyniki tych prac wskazują na wyraźny wpływ nauki św. Tomasza
z Akwinu, a zwłaszcza Tomaszowej teologii moralnej. Tomasz był raczej dla
ówczesnych dominikanów polskich nauczycielem moralności i życia chrześci-
jańskiego, nie zaś uczonym, który interesował się problemami istnienia Boga
czy zagadnieniem struktury duszy ludzkiej.

Wspólnie z KUL-owskim Instytutem Geografii Historycznej Kościoła w Pol-
sce Instytut podjął ambitną próbę badań nad dziejami religijności polskiej. Gru-
pa dziesięciu naukowców przeanalizowała pod tym kątem kilka pamiętników
z XVIII i XIX wieku. Badanie innych dokumentów jest w toku.

Ks. dr D. Olszewski w Kielcach wraz z kilku współpracownikami prowadzi
solidne, spokojne badania nad naszą ludową tradycją religijną, która może nie
jest tak płytka, jak się niejednokrotnie przypuszcza. Ekipa przebadała już pod
tym kątem dziesięć archiwów oraz znaczną ilość materiałów pamiętnikarskich,
publicystycznych i tym podobnych.

I na zakończenie mały dowód na to, że Instytut Tomistyczny jest tomistyczny
nie tylko w sposobie stawiania współczesnych problemów, ale i w rozprzestrze-
nianiu myśli Tomaszowej. Niemal wzorcowo przetłumaczono na język polski
obszerny i cenny List Ojca Św. Pawła VI Lumen Ecclesiae z 30 listopada 1974 r.,
wydany w siedemsetlecie śmierci św. Tomasza. Pragnieniem Instytutu jest wy-
danie drukiem i rozpowszechnienie tego dokumentu, który ukazuje na nowo
aktualność Doktora Powszechnego w świecie współczesnym.

Z inicjatywy Instytutu prof. Stróżewski podjął się z grupą kilku najbliż-
szych swych współpracowników przygotować tłumaczenie i opatrzenie komen-
tarzem obszernego traktatu św. Tomasza De veritate (quaestiones disputatae). Jest
to zagadnienie pierwszorzędnej wagi dla gubiącego się człowieka dzisiejszego.



Z DZIEJÓW INSTYTUTU TOMISTYCZNEGO 179

Będzie tu okazja ustawić poprawnie zagadnienie prawdy we współczesnym świe-
cie myśli.

18 marca 1975 r.





Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 181–182
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.11

* * *

Peter of Ireland, Writings on Natural Philosophy: Commentary on Aristo-
tle’s On Length and Shortness of Life and Death and the Determinatio
Magistralis. Edited with an Introduction and English Translation by
Michael W. Dunne. Brepols, Turhout 2023 (British Library of Chris-
tian Sources. Patristic and Medieval Texts with English Translation),
pp. 226.

Peter of Ireland (ca. 1200–1260s) is mostly
known for his work on natural philoso-
phy, having taught at the University of
Naples (1240s–1260s), and his influence
on Thomas Aquinas’s thought. Regrettably,
Peter of Ireland’s philosophical views re-
main understudied, despite Michael W.
Dunne’s critical edition of his commen-
tary on De longitudine et brevitate vitae pub-
lished in 1993. Dunne has now furnished
the critical edition with a translation, shed-
ding more light on Peter of Ireland’s natu-
ral philosophy.

The volume, which is a continuation of
Dunne’s project of bringing Peter’s ideas
to a wider audience (marked by Dunne’s
prior editions of Expositio et Quaestiones in
Aristotelis librum De longitudine et brevitate
vitae [Louvain-Paris, 1993] and Exposi-
tio et Quaestiones in Peryermenias Aristotelis
[Louvain-Paris, 1996]) contains a reprint
of the critical edition complete with an En-
glish translation and an introduction, both

authored by Dunne. The introduction out-
lines Peter’s life and work, ponders his in-
fluence on Aquinas having possibly been
his teacher (as reported by William Tocco,
Aquinas’s contemporary and his biogra-
pher), and offers an overview of the con-
tent of the commentary. By way of a bonus,
Dunne also provides his English transla-
tion of Peter’s Determinatio magistralis with
a reprint of Clemens Baeumker’s edition of
the text from 1920.

The debate on whether Peter of Ireland
was indeed Aquinas’s teacher is still un-
resolved and, given the paucity of avail-
able historical evidence, is not likely to
be settled any time soon. Yet, as Dunne
points out, there is little doubt that
when penning his own commentaries
“Aquinas had Peter’s commentary of the
Peri Hermeneias in from of him” (p. 13).
While the detailed story of Peter of Ire-
land and Thomas Aquinas still awaits to
be told, we know for certain that Aquinas



182 MONIKA MICHAŁOWSKA

was strongly influenced by Peter’s writ-
ings, and perhaps teaching too, and, as
Dunne underlines, counted him among
the greatest authorities (p. 14). Thus, the
edition and translation not only illumi-
nate Peter’s nature-philosophical ideas
but also portray him as one of Aquinas’s
doctrinal sources.

Dunne briefly sketches the possible
interrelation of Peter and Aquinas to
promptly proceed to analyzing the main
issues of Peter’s natural philosophy in his
commentary of Aristotle’s On Length and
Shortness of Life. Following Peter’s organi-
zation of the commentary, Dunne picks
out and discusses the most appealing points
from each section of the text: The Prologue
and Lectures from 1 to 7 (each being subdi-
vided into several questions). Crucially, the
edition and the translation are placed side
by side in a perspicuous layout that is easy
to follow, facilitating the comparison of the
Latin original and its English version when
needed.

Although thirteenth-century questions
have a relatively simple form in compar-
ison to their fourteenth-century counter-
parts, they are by no means literal interpre-
tations of the commented text. Peter’s ques-
tions vividly show that, while taking Aris-
totle’s treatise as their starting point, they
go beyond Aristotelian thematic concerns
to examine other problems, a tendency that
will reach a pinnacle of refinement in late
medieval philosophy and theology. Peter’s
thought-provoking contribution to the de-
bate on the life and death of beings is per-
haps best exemplified by his discussion of
the difference between animal and vegetal
life and especially by his deliberations on
the “lower animals” as a borderline case be-
tween beasts and plants, his exploration of
the nature and function of sleep, including
a puzzling question of whether plants sleep

or not, and finally his distinction between
the longevity of animals and the longevity
of plants.

The critical edition included in the vol-
ume is a reprint of the prior one and, as
Dunne explains, it “is substantially the
same as that published in 1993.” How-
ever, it does not contain a critical appa-
ratus, which a specialist in medieval phi-
losophy would normally expect. Because
the 1993 edition is not easily available,
this omission is, in my view, somewhat of
a shortcoming of this publication.

A few remarks on the translation of Pe-
ter’s text are in order. Dunne’s translation
of Peter’s commentary strikes a fine bal-
ance between being as close to the original
text as possible and adopting contempo-
rary language understandable to modern
readers, who are not always acquainted
with technical medieval philosophical vo-
cabulary, which in my opinion is one of
the greatest assets of the volume. This at-
titude is well illustrated by employing var-
ious English equivalents of the Latin spir-
itus to convey the particular meaning in
a given context, rather than rigidly adher-
ing to one term throughout.

The importance of attaching English
translations to medieval philosophical
texts should not be underestimated. They
not only make medieval philosophical
writings accessible to a broader readership,
but also cast light on the historical de-
velopment of science and scholarship, af-
fording insight into how the generations
before us understood the beginning and
end of life and making us realize that we,
too, are actively participating in creating
the story of life. In this story, nothing is
set in stone, and the truth fluctuates as
the world and knowledge change, and we
change with them.

Monika Michałowska



Przegląd Tomistyczny, t. XXX (2024), s. 183–185
ISSN 0860-0015

DOI: 10.12775/PT.2544-1000.30.12

* * *

Zénon Kaluza, L’ontologie de Nicolas d’Autrecourt, présentation et anno-
tation par Dragos Calma („History of Metaphysics: Ancient, Medieval,
Modern”, t. 4), Leiden – Boston: Brill, 2023, 302s.

Recenzowany tom jest pośmiertnie wy-
danym zbiorem studiów Zenona Kału-
ży dotyczących ontologii XIV-wiecznego
francuskiego myśliciela Mikołaja z Au-
trecourt. Większa część tekstów ukazała
się wcześniej w ciągu ponad dwudziestu
lat, często w książkach trudno dostęp-
nych, ale są też materiały nigdzie wcześ-
niej niepublikowane. Dodatkowo tom za-
wiera nową edycję prologów do Exigit
ordo wraz z objaśnieniami i komentarza-
mi. Zadanie opracowania redakcyjnego
i wydania tych prac Autor pod koniec
swego życia powierzył Dragoşowi Cal-
mie, swemu wieloletniemu współpracow-
nikowi i przyjacielowi, obecnie profeso-
rowi filozofii średniowiecznej w Universi-
ty College w Dublinie. Calma wziął rów-
nież na siebie napisanie krótkiego wstę-
pu, w miejsce wcześniej planowanego,
a z powodów zdrowotnych niezrealizowa-
nego wstępu autorskiego, w którym mia-
ło znaleźć się podsumowanie i sprosto-
wanie wyników całych dekad badań. Pra-
wie wszystkie etapy redakcji i wydania zo-
stały wykonane jeszcze za życia Autora
i w konsultacji z nim.

Zenon Kałuża był powszechnie uzna-
wany za jeśli nie najlepszego, to jedne-
go z nielicznych najlepszych na świecie
znawców myśli Mikołaja z Autrecourt.
Jego monografia z 1995 roku Nicolas
d’Autrecourt, ami de la vérité szybko zo-
stała przyjęta jako fundamentalna dla ro-
zumienia biografii tego autora i kontek-
stu filozoficznego. Jako że została ona
zaprojektowana do wydania w prestiżo-
wej serii, która wymagała ograniczenia tre-
ści wyłącznie do aspektów historycznych
i instytucjonalnych, trzeba było wówczas
pozostawić na boku próby przedstawie-
nia myśli filozoficznej. W kolejnych jed-
nakże latach Zenon Kałuża podejmował
centralne tematy filozofii Mikołaja z Au-
trecourt i prezentował wyniki swych stu-
diów w krótszych opracowaniach. Zebra-
nie tych tekstów w jednej książce było
w pełni uzasadnionym przedsięwzięciem,
by taką publikacją dopełnić wspomnia-
ną już klasyczną monografię. Zadanie to
było z jednej strony ułatwione systema-
tycznym i rzetelnym charakterem wie-
loletniej pracy Zenona Kałuży. Z dru-
giej zaś strony niewątpliwą trudność dla



184 PIOTR LICHACZ

redaktora tego tomu stanowił rozwój ro-
zumienia średniowiecznych tekstów w po-
szczególnych opracowaniach. Utrzyma-
nie koherencji tego typu książki i unika-
nie powtórzeń okazało się jednakże zada-
niem, któremu sprostano. Podobnie sama
redakcja, która poza kilkunastoma drob-
nymi potknięciami, również odznacza się
wysokim poziomem.

Książka jest wyraźnie adresowana
do specjalistów myśli średniowiecznej,
a miejscami nawet jeszcze węziej, wręcz
do specjalistów myśli Mikołaja z Au-
trecourt. Nieco szerszy krąg odbiorców
zainteresuje się zapewne omówieniem
jego teoretycznych źródeł, prezentacją
i analizą jego hipotez filozoficznych,
natomiast rozważania dotyczące zawiło-
ści transmisji rękopisów i sztuki edycji
tekstów tego autora znajdą uznanie
w oczach raczej wytrawnych koneserów.
W przedstawianiu źródeł idei Mikołaja
z Autrecourt i rozumienia jego myśli
Zenon Kałuża w swoim delikatnym stylu
dyskutuje z innymi specjalistami oraz
obiegowymi opracowaniami, moderując
zbyt śmiałe tezy lub obszernie uzasadnia-
jąc własne spojrzenie. Potrzebna do tego
wszechstronna erudycja dotycząca wielu
innych autorów zarówno tamtej epoki,
jak i innych epok ujawnia się stopniowo
w kolejnych tekstach.

Pierwsze cztery rozdziały dotyczą źró-
deł myśli Mikołaja z Autrecourt. Naj-
pierw Zenon Kałuża eksploruje wpływ
tradycji filozofii greckiej i arabskiej. Tekst
wieńczą dwa apendiksy, w których w ra-
mach przykładu można porównać dłuż-
szy cytat z Awicenny z tekstem Mikoła-
ja, a także ponad pięciostronicowy frag-
ment z Destructio destructionum philoso-
phiae Algazelis Awerroesa z tłumaczenia
z 1328 roku. Drugi rozdział jest obszer-
nym niepublikowanym dotychczas omó-
wieniem typu krytyki Arystotelesa, jaką

znajdujemy w pismach Mikołaja z Autre-
court, a raczej można uznać, że to opraco-
wanie jest próbą mocnego ograniczenia uj-
mowania tego autora jako przedstawicie-
la antyarystotelizmu (co jest zjawiskiem
dosyć powszechnym w dotychczasowej hi-
storiografii). Trzeci rozdział również jest
tekstem publikowanym po raz pierwszy.
Przedstawia on krótko Mikołaja z Autre-
court jako interpretatora realizmu Platona.
Rozdział czwarty powstał najpóźniej spo-
śród zebranych w tym tomie i eksploruje
nieoczywistą możliwość wpływu Commu-
nia mathematica Rogera Bacona na twór-
czość Mikołaja z Autrecourt.

Rozdział piąty otwiera drugą część to-
mu, poświęconą konkretnym problemom
ontologii Mikołaja z Autrecourt. Pierw-
szy tekst stanowi studium ontologii for-
malnej tego autora i omawia centralny te-
mat kategorii. Zenon Kałuża przekonu-
je, że wpisywanie myśli Mikołaja w tym
aspekcie w ramy ockhamizmu wydaje
się słuszne tylko wówczas, jeśli weźmie-
my pod uwagę byty realnie odrębne, ale
pod innymi względami trzeba tę myśl uj-
mować, respektując bardziej jej specyfi-
kę, a w szczególności biorąc pod uwa-
gę konsekwencje atomizmu czy formali-
zmu ontologicznego. Rozdział szósty jest
próbą prezentacji filozofii Mikołaja z Au-
trecourt w aspekcie widzenia i odpowie-
dzi na szereg pytań, jak pogodzić dąże-
nie do prawdy z antyintuicyjnymi tezami
skrajnego atomizmu i treścią zwykłego do-
świadczenia poznawczego. Rozdział siód-
my obszernie przedstawia temat rozumo-
wania według stosowności lub odpowied-
niości (convenance) czy też rozumowa-
nia na podstawie racji stosownościowych
(ex convenientia), począwszy od ograni-
czonych metodologicznie przejawów ta-
kiego wnioskowania w pismach Anzelma
z Canterbury, poprzez przykłady równie
oszczędnego wykorzystania tej metody



RECENZJA 185

przez innych autorów średniowiecznych,
aż po nagminny i wręcz rozpasany uży-
tek u Mikołaja z Autrecourt. Ten tekst
wydaje się centralny dla ujęcia specyfiki
sposobu myślenia tego autora. Rozdział
ósmy omawia Mikołaja osobliwe rozumie-
nie celowości natury i przykłady wykorzy-
stania jej we wnioskowaniach. Dziewiąty
rozdział ukazuje problematykę podstawo-
wych tez Mikołaja z Autrecourt o wiecz-
ności świata i o atomizmie z punktu wi-
dzenia przekonań religijnych lub czysto
filozoficznych o wymiarze eschatologicz-
nym, w szczególności przekonań o osta-
tecznej nagrodzie za dobro albo o osta-
tecznej odpłacie za zło. Rozdział dzie-
siąty zamyka tę część książki tekstem,
który jest jakby rekapitulacją problema-
tyki fundamentalnych i źródłowych intu-
icji filozoficznych Mikołaja z Autrecourt,
a mianowicie intuicji o wieczności świa-
ta i niezniszczalności rzeczy. Ten rozdział
pokazuje zarazem, jak pomyłki w odczy-
taniu zepsutych rękopisów wpływają na
kierunki przedstawiania myśli danego au-
tora. Zenon Kałuża zidentyfikował kilka
takich pomyłek w dotychczas „kanonicz-
nym” wydaniu i dzięki temu zwrócił uwa-
gę na potrzebę zmiany obiegowych opra-
cowań myśli Mikołaja z Autrecourt.

W części trzeciej tomu znajduje się no-
wa edycja Prologów do Exigit ordo Miko-
łaja z Autrecourt opatrzona komentarza-

mi i wyjaśnieniami Zenona Kałuży. Szko-
da, że jest to wydanie zaledwie Prologów,
bez pozostałej części tekstu. Całość wień-
czy bibliografia, indeks rękopisów i indek-
sy autorów dawnych oraz współczesnych.

Poszczególne teksty, mimo sporej dozy
technikaliów, gęstych teoretycznie rozwa-
żań i wnioskowań, zakładających niemałą
wiedzę czytelnika, żyją niepowtarzalnym
stylem subtelnej, sympatycznej wręcz po-
lemiki, stosownego wycofania, by dać głos
prezentowanej postaci i zrobić miejsce
dla argumentów. Momentami wyczuwal-
ne są przejawy naturalnej skromności, tak-
tu i otwartości Autora. Nieliczne powtó-
rzenia i zmiana rozłożenia akcentów tych
samych tematów w poszczególnych tek-
stach wydają się naturalne i zrozumiałe
dla tego typu książki. Jest to zbiór am-
bitnych studiów, ukazujący mistrzowski
warsztat mediewisty-erudyty.

W trakcie lektury tej książki kilka ra-
zy stawiałem sobie pytanie, jak może od-
bierać ją ktoś, kto nie znał Zenona Ka-
łuży osobiście — czy co rusz pojawiający
się uśmiech sympatii i przyjemność czyta-
nia uwarunkowane są wdzięczną o Nim
pamięcią, czy też jest to coś bardziej po-
wszechnego. Tak czy inaczej, po lekturze
tego owocu jego solidnej pracy jedno mi
się narzuca: nie wszystek umarł.

Piotr Lichacz


