
PAEDAGOGIA CHRISTIANA
2/56 (2025) – ISSN I505-6872

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/PCh.2025.017

*  Dr hab. Piotr T. Nowakowski, prof. UR; Wydział Pedagogiki i Filozofii, Instytut Pedago-
giki, Uniwersytet Rzeszowski, Polska; email: pnowakowski@ur.edu.pl.

Piotr T. Nowakowski*
ORCID: 0000-0003-1578-6707
Rzeszów, Polska

Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni  
(nie)okiełznanej

Aretological and Educational Implications 
of (Un)tamed Imagination

Abstract�: The article examines the dual nature of imagination in the context of its are-
tological and educational implications. Imagination, as an ability supporting intellec-
tual, emotional, and moral development, can inspire creativity, stimulate reflection, 
and foster positive psychological and social change. However, when left unchecked, it 
may be a source of cognitive distortions, false memories, escapism, and emotional pro-
blems. The author emphasizes the importance of properly guided (self-)education in 
cultivating a mature and conscious use of imagination, which is particularly relevant 
in an era of dynamic digital technology development and the ongoing mediatization 
of life. The article also discusses ways to foster constructive forms of imagination and 
counteract its negative manifestations.

Keywords�: imagination; cognitive distortions; sense of reality; aretology; education.

Abstrakt�: Artykuł analizuje dwoisty charakter wyobraźni w kontekście jej aretologicz-
nych i wychowawczych implikacji. Wyobraźnia, jako zdolność wspierająca rozwój inte-
lektualny, emocjonalny i moralny, potrafi inspirować twórczość, pobudzać refleksję oraz 
sprzyjać pozytywnym zmianom psychicznym i społecznym. Gdy zaś pozostaje nieokieł-

http://dx.doi.org/10.12775/PCh.2025.017


60 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

znana, bywa źródłem zniekształceń poznawczych, fałszywych wspomnień, ucieczki od 
rzeczywistości oraz problemów emocjonalnych. Autor podkreśla znaczenie odpowied-
nio ukierunkowanego (samo)wychowania w rozwijaniu dojrzałego i  świadomego ko-
rzystania z wyobraźni, co jest szczególnie istotne w dobie dynamicznego rozwoju tech-
nologii cyfrowych oraz postępującej mediatyzacji życia. W artykule wspomniano, jak 
wspierać konstruktywne formy wyobraźni i przeciwdziałać jej negatywnym przejawom.

Słowa kluczowe�: wyobraźnia; zniekształcenia poznawcze; zmysł rzeczywistości; are-
tologia; wychowanie.

1. Wprowadzenie

Wyobraźnia, rozumiana jako „zdolność, umiejętność tworzenia w myślach 
rozmaitych obrazów, historii, ludzi, przeżywania wymyślonych sytuacji” 
(Dubisz, 2006, s. 640), należy do najbardziej fascynujących i wieloznacznych 
zjawisk ludzkiego życia. Może być źródłem twórczości, inspiracji i  głębo-
kiej refleksji, ale też polem złudzeń, eskapizmu i wewnętrznego zagubienia. 
W tym kontekście amerykańska pisarka Ursula K. Le Guin trafnie zauważy-
ła: „Moja wyobraźnia czyni ze mnie człowieka, ale i ogłupia, otwiera przede 
mną świat i  jednocześnie mnie z niego wygania” (Le Guin, 2001). Współ- 
czesna rzeczywistość – szczególnie w dobie wszechobecnych mediów i tech-
nologii cyfrowych – zdaje się coraz częściej zacierać granice między tym, co 
realne, a tym, co wyobrażone. Wymaga to szczególnej czujności i umiejętno-
ści rozpoznawania momentów, w których wyobraźnia wspiera rozwój oraz 
kiedy staje się dla niego przeszkodą. Człowiek zanurzony w kulturze obra-
zów, narracji i wirtualnych przestrzeni nie zawsze daje sobie z tym radę – 
co czyni refleksję nad funkcją i granicami wyobraźni szczególnie aktualną 
także w kontekście (samo)wychowania.

Celem niniejszego artykułu jest omówienie dwoistego charakteru wy-
obraźni  – z  jednej strony jako potencjału wspierającego rozwój intelektu-
alny, emocjonalny i moralny, z drugiej zaś jako siły, która może prowadzić 
do zniekształceń poznawczych, problemów emocjonalnych i  oderwania 
od realności. W drugiej części opracowania analiza zostanie poprowadzo-
na z perspektywy aretologicznej i wychowawczej, gdyż od sposobu, w jaki 
kształtuje się wyobraźnię młodego człowieka, zależy nie tylko jego sytuacja 



61Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni (nie)okiełznanej

osobista, lecz także jego postawa wobec innych ludzi i świata. Artykuł stawia 
pytania, jak wspierać rozwój wyobraźni w sposób konstruktywny oraz jak 
kształtować kompetencje niezbędne do jej krytycznej kontroli i  odpowie-
dzialnego wykorzystywania.

2. Wyobraźnia jako czynnik rozwoju

Wyobraźnia pełni szereg funkcji w  ludzkim życiu i  może rozwijać się na 
trzech głównych płaszczyznach: praktycznej  – związanej z  codziennym 
działaniem i twórczością użytkową, jak choćby wynalazczość przemysłowa; 
artystycznej – ukierunkowanej na odkrywanie i wyrażanie piękna poprzez 
sztukę; oraz teoretycznej – prowadzącej do refleksji i odkryć w obszarze na-
uki (Krąpiec, 1996). Przykładem użycia wyobraźni w  tym ostatnim przy-
padku jest tzw. eksperyment myślowy, polegający na mentalnym przepro-
wadzeniu sytuacji, której nie da się (przynajmniej chwilowo) zrealizować 
w rzeczywistości lub której celem jest zbadanie granic pojęciowych, logicz-
nych, moralnych bądź fizycznych danego zagadnienia (Gendler, 2004; Miy-
amoto i in., 2023).

Stanowiąc niejako naturalne przedłużenie zmysłu wzroku, wyobraź-
nia oznacza wyjątkową zdolność przywoływania obrazów, pobudzającą do 
twórczego myślenia i działania (Dąbrowski i Chęć-Małyszek, 2016). Między 
wyobraźnią a  postawą twórczą zachodzi relacja wzajemnego warunkowa-
nia – wyobraźnia jest jednym z fundamentalnych źródeł postawy twórczej, 
a  ta z kolei umożliwia konstruktywne, świadome i wartościowe wykorzy-
stanie tej zdolności (por. Łukasik, 2024). Wyobraźnia stanowi element pro-
cesów poznawczych, który pozwala na manipulowanie obrazami nierealnej 
rzeczywistości – ich łączenie, modyfikowanie oraz tworzenie nowych ukła-
dów. Bez tej umiejętności myślenie twórcze byłoby praktycznie niemożliwe 
(Nęcka, 2012). Albert Einstein podkreślał wręcz, że „wyobraźnia jest waż-
niejsza od wiedzy”, wskazując tym samym na jej kluczowe znaczenie jako 
źródła innowacyjnego myślenia. Zarazem dodawał, że „wiedza jest ograni-
czona, a wyobraźnia obejmuje cały świat” (Einstein, 2012, s. 97). Tak więc 
rola wyobraźni nie umniejsza znaczenia wiedzy specjalistycznej, lecz wspie-
ra postęp, stając się impulsem do rozwoju i ewolucji.



62 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

Wyobraźnia ma również walor praktyczny  – pozwala intelektualnie 
„przećwiczyć” różne scenariusze jeszcze przed ich zaistnieniem, co sprzy-
ja lepszemu przygotowaniu się na sytuacje nieznane lub nieprzewidywalne. 
Umożliwia także mentalne podróżowanie w  czasie i  przestrzeni, kreując 
wizje tego, co możliwe, choć jeszcze nieosiągalne. Odgrywa zatem istotną 
rolę w procesie podejmowania decyzji: pozwala przewidywać konsekwencje 
działań, analizować alternatywne rozwiązania, a także oceniać ryzyko – bez 
konieczności ich bezpośredniego doświadczania (Nanay, 2016). Co więcej, 
badania pokazują, że osoby proszone o wyobrażenie sobie przyszłych rezul-
tatów jako elementów określonej sekwencji zdarzeń wykazywały większą 
cierpliwość w podejmowaniu decyzji (Jenkins i Hsu, 2017).

Zdolność do tworzenia wyobrażeń ma istotny wpływ na kondycję psy-
chiczną. Pozwala oderwać się od trudów codzienności, rekompensować bra-
ki oraz przeżywać światy istniejące wyłącznie w sferze umysłu. Tę ucieczko-
wą, lecz jednocześnie twórczą funkcję wyobraźni ukazuje Zbigniew Herbert 
w wierszu Pudełko zwane wyobraźnią (Herbert, 1961). Korzystna dla dobro-
stanu psychicznego bywa wyobraźnia ukierunkowana na cel  – związana 
z mentalnym symulowaniem sytuacji prowadzących do realizacji osobistych 
dążeń (Gamble i in., 2021). Praktycznym zastosowaniem tej zdolności w psy-
choterapii jest technika tzw. przekształcania wyobrażeniowego (ang. imagery 
rescripting), polegająca na mentalnym powracaniu do trudnych wspomnień 
i ich modyfikowaniu w wyobraźni w taki sposób, aby nadać im pozytywne 
zakończenie – rozwiązanie to może przyczynić się do zmniejszenia objawów 
lęku, depresji i  zespołu stresu pourazowego (PTSD) (Arntz, 2012). Dzięki 
temu pacjent jest w stanie odzyskać poczucie kontroli, doświadczyć emocjo-
nalnej ulgi, a siła negatywnego ładunku emocjonalnego związanego z pier-
wotnym wydarzeniem ulega znacznemu osłabieniu.

Nie sposób pominąć roli wyobraźni w rozwoju psychicznym, emocjonal-
nym i społecznym dziecka. Poprzez zabawy w udawanie oraz symboliczne 
używanie przedmiotów dzieci rozwijają nowe struktury poznawcze i kształ-
tują zdolność do refleksji, integracji ról, ekspresji językowej i reprezentacji 
mentalnej. Dzięki temu lepiej rozumieją relacje społeczne i odmienne per-
spektywy (Fink, 1976). Wyobraźnia wspomaga też wczesną naukę czytania – 
umożliwia dzieciom głębsze zrozumienie tekstu, odniesienie go do znanych 
sytuacji oraz interpretację poprzez ruch i  odgrywanie scen (Neha i  Rule, 
2018). W ten sposób czytanie staje się procesem interaktywnym, sprzyjają-



63Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni (nie)okiełznanej

cym lepszemu przyswajaniu treści. Co więcej, badania pokazują, że zabawy 
w udawanie – szczególnie te z udziałem dorosłych – rozwijają zdolności re-
gulowania emocji, co podkreśla znaczenie wyobraźni w sferze emocjonalnej 
i  społecznej (Galyer i  Evans, 2001). Zabawa oparta na wyobraźni wspiera 
ponadto rozwój funkcji wykonawczych, zarówno związanych z emocjami, 
jak i z przetwarzaniem informacji. Tego rodzaju aktywność wzmacnia zdol-
ności poznawcze oraz sprzyja kształtowaniu postaw prospołecznych (Bauer 
i in., 2021).

3. Kiedy wyobraźnia zawodzi

Wyobraźnia, choć nieodzowna dla ludzkiego doświadczenia, może być nie 
tylko źródłem rozwoju i  twórczej inspiracji, lecz także przyczyną poważ-
nych zniekształceń poznawczych. Dzieje się tak na przykład u dzieci, któ-
re – jak zauważa Władysław M. Borowski – mają trudności w odróżnianiu 
tego, co rzeczywiście przeżyły, od tego, co sobie wyobraziły. Zlepiają w jed-
ną całość wrażenia zmysłowe i fantazyjne twory własnego umysłu, wierząc 
w ich prawdziwość równie mocno jak w realne wydarzenia. „Opowiadając 
o jakiemś niezwykłem zdarzeniu, i zabarwiając je wytworami swej fantazyi, 
w pierwszej chwili może i ma świadomość, że to jest zmyślenie, potem jed-
nak, powtarzając to opowiadanie, zatraca ją i głęboko w prawdziwość jego 
wierzy” – pisze autor (Borowski, 1917, s. 158–159). Zjawisko to, choć typowe 
dla dzieciństwa, nie jest obce również dorosłym – wystarczy dać wyobraźni 
zbyt dużą swobodę.

Czerpiąc materiał z doznań zmysłowych, wyobraźnia potrafi przekształ-
cić je w  obrazy i  przekonania, które tylko pozornie pozostają w  związku 
z  rzeczywistością. Niekiedy tworzy wręcz konstrukcje całkowicie od niej 
oderwane – przypominające fantastyczne opowieści barona Münchhausena 
o cudownych czynach, których nigdy nie dokonał (por. Bürger, 1991). Nie-
kontrolowana wyobraźnia może również wzmacniać lęki oraz wywoływać 
przesadne obawy dotyczące przyszłości, prowadząc do lawiny szkodliwych 
emocji. Takie zjawisko ilustruje postać tytułowego Wertera z powieści Jo-
hanna W. Goethego (1774), którego nadmierna uczuciowość i skłonność do 
pesymizmu doprowadzają do tragicznego finału. Wyobraźnia, jeśli nie jest 
okiełznana, może także popychać do naiwnych i nieprzemyślanych działań, 



64 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

rodząc postawy skrajnego idealizmu czy wręcz utopijnego marzycielstwa – 
jak u Don Kichota, którego walka z wiatrakami stała się symbolem oderwa-
nia od rzeczywistości (por. de Cervantes, 1995).

To tyle, jeśli chodzi o obrazy literackie. Podobne mechanizmy występują 
w życiu codziennym, czego wyrazem jest charakterystyczne dla niektórych 
myślenie życzeniowe, oznaczające skłonność do uznawania za prawdziwe lub 
prawdopodobne tego, co jest zgodne z własnymi pragnieniami, mimo bra-
ku wystarczających podstaw w faktach czy logice (Bastardi i in., 2011). Brak 
umiejętności panowania nad wyobraźnią może prowadzić nie tylko do nie-
zamierzonego zafałszowania rzeczywistości, ale nawet do nieświadomych 
kłamstw. Kto z nas nie miał wrażenia, że coś zrobił – wysłał wiadomość, 
wstawił wodę czy zamknął drzwi – podczas gdy jedynie o  tym pomyślał? 
Takie zjawisko nosi nazwę inflacji wyobraźni (ang. imagination inflation) – 
chodzi o tendencję do przypisywania statusu faktu zdarzeniom, które nigdy 
się nie wydarzyły (Landau i von Glahn, 2004). Inflacja wyobraźni pojawia 
się także w  kontekście odzyskiwania wypartych wspomnień, np.  podczas 
terapii rekonstruującej pamięć, i może prowadzić do tworzenia fałszywych 
lub zniekształconych treści (Garry i Polaschek, 2000). W obszarze wymiaru 
sprawiedliwości wyobrażenia te bywają powiązane z fałszywymi zeznania-
mi – zdarza się, że podczas przesłuchania podejrzany zostaje nakłoniony do 
wyobrażenia sobie, iż zaplanował lub popełnił określone przestępstwo (Gar-
ry i in., 1996; Davis i O’Donohue, 2004). Ilustracją jest przypadek z USA z lat 
90. ubiegłego wieku, gdy mężczyzna  – mimo początkowego zaprzeczania 
oskarżeniom o gwałt na córkach – po intensywnym przesłuchaniu przyznał 
się do czynów, których nie potwierdzali nawet jego oskarżyciele. Psycholog 
Richard J. Ofshe uznał to za rezultat wytworzenia fałszywych wspomnień 
pod wpływem wielokrotnie powtarzanych sugestii (Ofshe, 1992; McNally, 
2003). Zjawiska te pokazują, że granica między pamięcią a wyobraźnią może 
być zaskakująco cienka – a jej naruszenie miewa realne konsekwencje.

Jak wcześniej wspomniano, wyobraźnia bywa skutecznym narzędziem 
wspierającym dobrostan psychiczny, jednak jej dysfunkcje mogą łączyć się 
z problemami natury emocjonalnej i mentalnej. Nieprawidłowe funkcjono-
wanie wyobraźni bywa obserwowane w zaburzeniach ze spektrum schizo-
frenii i może wiązać się ze zniekształconym obrazem siebie i rzeczywistości 
(Rasmussen i in., 2022). Innym przykładem jest zjawisko nieadaptacyjnego 
marzenia na jawie (ang. maladaptive daydreaming), czyli kompulsywnej, 



65Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni (nie)okiełznanej

nadmiernej aktywności wyobrażeniowej. Od zwykłego fantazjowania od-
różnia je intensywność i częste odwoływanie się do idealizowanego obrazu 
samego siebie (Shanbhag i Pothiyil, 2024).

4. Mediatyzacja a deformacja rzeczywistości

Rozbratowi z rzeczywistością sprzyja, na swój sposób, rozwój technologicz-
ny i mediatyzacja codzienności. Już przed laty zarzuty tego rodzaju formu-
łowano wobec telewizji, której przekaz nierzadko trudno jest weryfikować 
z  faktami. Telewidz zasadniczo nie dysponuje możliwością bieżącej oceny 
zgodności obrazu z rzeczywistością, a w porównaniu z czytelnikiem posiada 
znacznie mniejszą kontrolę nad odbieranymi treściami i ich emocjonalnym 
wpływem. Przekaz audiowizualny – będący zaledwie imitacją realności – ma 
moc wywoływania emocji zbliżonych do tych, jakie towarzyszą autentycz-
nemu doświadczeniu. Problem polega na tym, że mało krytyczny odbiorca 
może ulec złudzeniu rzeczywistego uczestnictwa, podczas gdy jest jedynie 
biernym obserwatorem, wciąganym w  świat kreowany zgodnie z  intencją 
nadawcy. W efekcie doznaje iluzji uczestnictwa, poznania, a nawet pełnego 
zrozumienia (Nowakowski, 2002).

Można by sądzić, że człowiek współczesny – lepiej poinformowany niż 
kiedykolwiek wcześniej – łatwiej odnajduje się w otaczającym świecie. Jed-
nak jest to jedynie złudzenie. Jak zauważa Carlo Maria Martini (1998), rze-
czywistość, którą odbieramy, jest zawsze „zmontowana”  – ukształtowana 
według perspektywy nadawcy. Dotyczy to zwłaszcza programów rejestrowa-
nych i montowanych, które tworzą świat sztuczny – wyprodukowany i po-
zbawiony autentycznej interakcji. Człowiek staje się jego odległym widzem, 
choć może mu się wydawać, że aktywnie w nim uczestniczy. David Lave-
ry (1997), brytyjski badacz kultury audiowizualnej, porównuje tę sytuację 
do nowoczesnej wersji jaskini Platona – jesteśmy podobni do uwięzionych 
w niej jeńców, którzy widzą tylko odbicia rzeczy, a nie realne byty. Dzisiejszy 
odbiorca mediów trzyma w dłoni pilota, obserwując zaledwie cienie na ścia-
nie, rzadko konfrontując je z rzeczywistością i niechętnie wychodząc poza 
komfort prywatności, aby sprawdzić, co naprawdę dzieje się na zewnątrz.

Wraz z postępem technologicznym nasze postrzeganie świata staje się co-
raz bardziej zapośredniczone. Współcześnie granica między rzeczywistością 



66 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

wolną od wpływu technologii cyfrowych a tą przez nie kreowaną stopniowo 
się zaciera – coraz trudniej jest jednoznacznie wskazać moment, w którym 
doświadczenie bezpośrednie zostaje zastąpione jego cyfrowym odpowied-
nikiem. Nasze otoczenie różni się radykalnie od tego, w  którym dorastały 
wcześniejsze pokolenia, zarówno pod względem dostępnych narzędzi, jak 
i sposobu komunikacji, pracy czy spędzania wolnego czasu. O ile każda epoka 
tworzyła typowe dla siebie artefakty, o  tyle nigdy wcześniej technologia nie 
wnikała tak głęboko w życie jednostki – począwszy od sfery prywatnej i relacji 
międzyludzkich, poprzez edukację i kulturę, aż po gospodarkę i politykę (Be-
tlej, 2023). Prognozy wskazują, że w niedalekiej przyszłości rozwój sztucznej 
inteligencji i tzw. rzeczywistości hybrydalnej – łączącej świat fizyczny i wir-
tualny – doprowadzi do głębszego przekształcenia dotychczasowych modeli 
funkcjonowania społeczeństw (Barbrook, 2009; Jaskuła, 2022), co może wy-
magać redefinicji pojęć takich jak „tożsamość”, „prywatność” czy „wspólnota”.

Wspomniane okoliczności skłaniają tym bardziej do troski o to, by wy-
obraźnię poddać szczególnemu (samo)wychowawczemu prowadzeniu – tak, 
aby pozostała narzędziem osobistego rozwoju, a nie ucieczką w alternatyw-
ną rzeczywistość.

5. Wyobraźnia pod kontrolą

Brak kontroli nad wyobraźnią może prowadzić do złudzeń i błędnych wnios- 
ków – nawet najprostsze zasady logiki mogą wtedy przestać obowiązywać. 
Tymczasem życie szybko rozwiewa te iluzje, ponieważ twardy realizm ludz-
kiej egzystencji oraz nieustanna konfrontacja z  niekończącym się ciągiem 
doświadczanych zmian stają się prędzej czy później bolesnym, lecz skutecz-
nym lekarstwem na wcześniejsze idealistyczne rojenia. Jak tłumaczy Piotr 
Domeracki: „Niezmienna prawda o zmiennym człowieku jest jednak taka, 
że jego moce sprawcze, kontrolne, twórcze lub niszczące ostatecznie zawsze 
przegrywają w starciu z rzeczywistością” (Domeracki, 2023, s. 101). W tym 
kontekście warto już od dzieciństwa kształtować umiejętność rozróżniania 
faktów od wytworów własnej wyobraźni. Wychowanie i samowychowanie 
winny służyć nabywaniu zdolności rozpoznawania sytuacji, w których emo-
cje lub pragnienia zniekształcają postrzegany obraz świata, i uczulać na po-
trzebę trzymania się rzeczywistości (Nowakowski, 2023).



67Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni (nie)okiełznanej

Pomocne w tym zakresie okazują się koncepcje wypracowane w ramach 
filozofii realistycznej – stanowiska zakładającego istnienie obiektywnej rze-
czywistości, niezależnej od poznania, świadomości czy woli jednostki. Otóż 
Arystoteles w Etyce nikomachejskiej (por. wyd. 1982) wskazywał na kluczo-
wą tutaj rolę roztropności (gr. phronesis), która jest nie tylko wiedzą teore-
tyczną, lecz przede wszystkim praktyczną mądrością kierującą działaniem 
opartym na prawdziwym poznaniu konkretnej sytuacji. Tomasz z Akwinu, 
omawiając osiem integralnych składników cnoty roztropności (łac. pruden-
tia), wymienia intellectus. Tłumacze nie są zgodni co do polskiego terminu, 
który oddawałby znaczenie łacińskiego oryginału. Stanisław Bełch, autor ro-
dzimego przekładu Sumy teologicznej (Tomasz z Akwinu, 1964), używa słowa 
„pojętność”. Bardziej operatywnym określeniem wydaje się jednak propozy-
cja Piotra Jaroszyńskiego (1993), wspominającego o umiejętności „czytania” 
rzeczywistości, oraz Jacka Woronieckiego (1986), który wprowadził pojęcie 
„zmysłu rzeczywistości”. Mianowicie zmysł rzeczywistości rozumiany jest 
jako zdolność jasnego rozpoznawania i przyjmowania faktów takimi, jakie 
naprawdę są. Umożliwia to człowiekowi oddzielanie tego, co realne, od tego, 
co urojone lub życzeniowe, chroniąc przed działaniem pod wpływem iluzji, 
wyobrażeń czy emocjonalnych uniesień.

Marek Rembierz (2016) podkreśla, że to właśnie intelektualne rozpo-
znanie rzeczywistości winno poprzedzać działanie – logos wyprzedza etos, 
a zrozumienie nadaje kierunek czynowi. Dlatego proces wychowawczy musi 
koncentrować się na rozwijaniu sprawnego, choć niepozbawionego błędów, 
myślenia. Jak tłumaczy Włodzimierz F. Dłubacz:

Ludzkie poznanie wiąże się z  szeregiem aktów. Rozpoczyna je bezpośredni 
kontakt poznawczy z danym przedmiotem. Dzieje się to na bazie zmysłów. 
W wyniku tego kontaktu pojawia się w umyśle pojęcie poznawanego przed-
miotu w postaci jego treści. Ta treść pozostaje w pamięci człowieka, której 
może on w różny sposób używać, czyli przekształcać, łączyć z innymi, dzielić 
(Dłubacz, 2023, s. 13–14).

Poznanie – którego głównym narzędziem jest rozum – w sposób szczegól-
ny wiąże człowieka ze światem, a także z samym sobą. Niekiedy podkreśla się, 
że stanowi ono swoisty sposób bycia człowieka w rzeczywistości. To właśnie 
dzięki poznaniu człowiek uświadamia sobie porządek świata, różnorodność 



68 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

bytów, obecność innych osób, a także własne istnienie. „Dzięki poznaniu nie-
jako uzgadnia samego siebie z obiektywną rzeczywistością oraz może w niej 
żyć i działać” – pisze filozof (Dłubacz, 2023, s. 13).

Zmysł rzeczywistości jest warunkiem mądrego i odpowiedzialnego dzia-
łania, stanowiąc przeciwwagę dla wyobraźni nieokiełznanej, która nierzadko 
prowadzi do zniekształceń poznawczych i  ucieczki od prawdy. Zauważmy, 
że stanowi to poważne wyzwanie we współczesnym kontekście kulturowym, 
w którym funkcjonują wzorce myślenia i wartościowania radykalnie odmien-
ne od klasycznych koncepcji filozoficznych. Problem pogłębia fakt, że – jak 
zauważa Hans-Georg Gadamer (2007) – każde ludzkie rozumienie i wynika-
jąca z niego ocena są nieuchronnie ograniczone przez określony „horyzont”, 
czyli pole widzenia, które wyznacza nasze poznawcze ramy. Choć horyzont 
ten zawęża nasze widzenie, nie jest on zamknięty ani ostateczny. 

Horyzont jest raczej czymś – pisze Gadamer – w co wkraczamy i co kroczy 
razem z nami. W trakcie ruchu zmieniają się horyzonty. Także więc horyzont 
przeszłości, w  którym żyje wszelkie ludzkie życie i  który istnieje w  postaci 
przekazu, jest ciągle w ruchu (Gadamer, 2007, s. 417).

Nasze pojmowanie świata – a zatem także samego siebie – nigdy nie jest 
pełne ani definitywne. Pozostaje ono w nieustannym procesie przekształca-
nia i aktualizacji (Domeracki, 2023).

W tym dynamicznym, zmiennym horyzoncie zmysł rzeczywistości nie 
eliminuje wyobraźni – lecz chroni przed jej deformacjami i pozwala wyko-
rzystać jej twórczy potencjał.

6. Ku wyobraźni dojrzałej

„Wyobraźnia to coś wspaniałego, trzeba tylko nad nią panować” – zauważa 
Ania, bohaterka jednej z powieści Lucy Maud Montgomery (Ania ze Złotego 
Brzegu, 1993). Wypowiedź ta trafnie oddaje istotę związku między wyobraź-
nią a poczuciem rzeczywistości. Zmysł rzeczywistości nie pojawia się samo-
istnie – jest kształtowany od najwcześniejszych lat życia dziecka. Jak zatem 
uczyć młode pokolenie rozróżniania pomiędzy tym, co wyimaginowane, 
a  tym, co realne? Jak wspierać rozwój wyobraźni, nie tracąc jednocześnie 



69Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni (nie)okiełznanej

zakorzenienia w  rzeczywistości? Odpowiedzi na te pytania prowadzą nas 
na ścieżkę wychowania – a w dalszej kolejności samowychowania – które 
umożliwia pogodzenie twórczej swobody z  odpowiedzialnym osadzeniem 
w rzeczywistości. 

Ważne jest, by już małe dziecko miało zarówno przestrzeń do rozwijania 
wyobraźni (poprzez zabawę, twórczość, rozmowę czy kontakt z  literaturą), 
jak i  określone ramy, które obejmują naukę krytycznego myślenia, zasady 
współpracy z  innymi oraz umiejętność samoregulacji, ucząc je panowania 
nad wyobraźnią i kierowania nią w konstruktywny sposób. Nie do przecenie-
nia jest tutaj siła przykładu: dziecko, obserwując dorosłych, którzy potrafią 
snuć twórcze wizje, a jednocześnie realnie oceniać swoje możliwości, uświa-
damia sobie, że wyobraźnia może iść w parze z odpowiedzialnością. Wów-
czas wyobraźnia nie tylko wspiera rozwój wewnętrzny jednostki, lecz tak-
że – dzięki odważnym i wartościowym pomysłom – przynosi realny pożytek 
innym. W tym względzie pomocne są działania łączące twórczą wyobraźnię 
z praktyką – takie jak projekty artystyczne odnoszące się do realnych pro-
blemów społecznych czy zabawy narracyjne zakończone konkretnym działa-
niem w świecie codziennym.

Władysław M. Borowski podkreślał przed stuleciem, że droga do dojrzałe-
go korzystania z wyobraźni wiedzie przez kształcenie zmysłów, pamięci oraz 
wewnętrznej potrzeby mówienia prawdy. Nie chodzi przy tym o  tłumienie 
wyobraźni – przeciwnie, należy ją pielęgnować, a jednocześnie otoczyć odpo-
wiednimi ramami kontroli. Wyobraźnia nie może trwać wiecznie w świecie 
iluzji. Potrzebuje punktu odniesienia, do którego nieustannie wraca, czyli 
świata faktów i odpowiedzialności. W tym duchu Borowski proponuje wska-
zanie dziecku dwóch porządków: świata baśni, w którym wyobraźnia może 
swobodnie funkcjonować, oraz świata codziennych relacji międzyludzkich, 
w którym „rzeczywistość winna być punktem wyjścia wszelkich procesów 
umysłowych” (Borowski, 1917, s.  159). W  perspektywie samowychowania 
kluczowe jest rozwijanie umiejętności autorefleksji, tak aby młody człowiek 
potrafił samodzielnie ocenić, czy jego pomysły i marzenia służą dobru – jego 
własnemu i innych – czy też są raczej wyrazem oderwania od rzeczywistości. 
Wtedy nauczy się on właściwie korzystać z bogactwa wyobraźni – nie jako 
ucieczki od rzeczywistości, lecz jako narzędzia jej twórczej przemiany.

Dziś myśl Borowskiego nie straciła nic ze swej aktualności – wręcz prze-
ciwnie: w dobie cyfrowych mediów i nieograniczonego dostępu do informa-



70 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

cji, gdzie świat wirtualny łatwo może zacierać granicę między fikcją a rze-
czywistością, kształtowanie wyobraźni wymaga także nauki krytycznego 
selekcjonowania treści i dystansu do medialnych iluzji. Ważne jest, by wy-
obraźnia nie zastępowała prawdy, lecz współistniała z nią w harmonijnym 
porządku. Młody człowiek zaś – na drodze (samo)wychowania – powinien 
być wyposażany w kompetencje do świadomego poruszania się pomiędzy 
światem wirtualnym a światem realnym, czerpiąc inspirację z pierwszego, 
ale zakorzeniając swe działania w drugim.

W ten nurt rozważań wpisuje się starożytna maksyma „Poznaj samego 
siebie” (gr. γνῶθι σεαυτόν, gnōthi seauton), powszechnie kojarzona z filozofią 
Sokratesa, choć przypisywana również siedmiu mędrcom starożytnej Grecji 
i wyryta na świątyni Apollina w Delfach (Wilkins, 1929). Wprawdzie hasło 
to wyrosło na gruncie myśli odmiennej od realistycznej, a późniejsze epoki 
nadały mu szereg nowych kontekstów, odległych od tradycji antycznej, jed-
nak wciąż doskonale koresponduje ono ze wcześniejszymi rozważaniami – 
wzywa bowiem do samopoznania, introspekcji oraz zrozumienia swych 
mocnych stron i ograniczeń, co jest punktem wyjścia do osobistego rozwoju. 
Na kartach swych Myśli Blaise Pascal zauważa: „Trzeba znać siebie samego: 
gdyby to nie posłużyło do znalezienia prawdy, służy przynajmniej do wyty-
czenia własnego życia, a nie ma nic godziwszego” (Pascal, 1999, s. 50). W ten 
sposób samopoznanie jawi się nie tylko jako domena filozofów, lecz także 
jako wartość, która powinna służyć każdemu bez wyjątku.

Bibliografia

	 •	 Arntz, A. (2012). Imagery rescripting as a  therapeutic technique: review of 
clinical trials, basic studies, and research agenda. Journal of Experimental Psy-
chopathology, 3(2), 189–208. https://doi.org/10.5127/jep.024211

	 •	 Arystoteles. (1982). Etyka nikomachejska. Tłum. D. Gromska. Warszawa: Pań-
stwowe Wydawnictwo Naukowe.

	 •	 Barbrook, R. (2009). Przyszłości wyobrażone. Od myślącej maszyny do global-
nej wioski. Tłum. J. Dzierzgowski. Warszawa: Warszawskie Wydawnictwo Li-
terackie Muza.



71Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni (nie)okiełznanej

	 •	 Bastardi, A., Uhlmann, E.L. i Ross, L. (2011). Wishful thinking: belief, desire, 
and the motivated evaluation of scientific evidence. Psychological Science, 
22(6), 731–732. https://doi.org/10.1177/0956797611406447

	 •	 Bauer, R.H., Gilpin, A.T. i Thibodeau-Nielsen, R.B. (2021). Executive functions 
and imaginative play: exploring relations with prosocial behaviors using struc-
tural equation modeling. Trends in Neuroscience and Education, 25, 100165. 
https://doi.org/10.1016/j.tine.2021.100165

	 •	 Betlej, A. (2023). Cyfrowa proteza umysłu. W: T. Peciakowski (red.), Młodzież 
w świecie myślenia i poznania (s. 183–196). Warszawa: Instytut Badań Eduka-
cyjnych.

	 •	 Borowski, W.M. (1917). Kurs pedagogiki, cz. 1: Wykład psychologii wychowaw-
czej. Warszawa: Księgarnia J. Lisowskiej.

	 •	 Bürger, G.A. (1991). Przygody barona Münchhausena. Tłum. J. Hartwig. War-
szawa: Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe.

	 •	 Cervantes, M. de. (1995). Don Kichot. Tłum. E. Boyé. Warszawa: „Muza”.
	 •	 Davis, D. i O’Donohue, W.T. (2004). The road to perdition: extreme influence 

tactics in the interrogation room. W: W.T. O’Donohue i E.R. Levensky (red.), 
Handbook of forensic psychology: resource for mental health and legal profes-
sionals (s. 897–996). Amsterdam: Academic Press. https://doi.org/10.1016/
B978-012524196-0/50037-1

	 •	 Dąbrowski, M. i Chęć-Małyszek, A. (2016). Rola wyobraźni w procesie twór-
czym a zagrożenia współczesnego świata. Teka Komisji Architektury, Urbani-
styki i Studiów Krajobrazowych, 12(1), 65–80.

	 •	 Dłubacz, W.F. (2023). Podstawowe fakty dotyczące ludzkiego poznania. 
W: T. Peciakowski (red.), Młodzież w  świecie myślenia i poznania (s. 11–20). 
Warszawa: Instytut Badań Edukacyjnych.

	 •	 Domeracki, P. (2023). O  uwzględnianiu zmiennych okoliczności życia.  
W: T. Peciakowski (red.), Młodzież w świecie myślenia i poznania (s. 87–106). 
Warszawa: Instytut Badań Edukacyjnych.

	 •	 Dubisz, S. (red.). (2006). Uniwersalny słownik języka polskiego PWN: T–Ż. War-
szawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

	 •	 Einstein, A. (2012). Einstein on cosmic religion and other opinions and apho-
risms. Mineola: Dover Publications.

	 •	 Fink, R.S. (1976). Role of imaginative play in cognitive development. Psycho-
logical Reports, 39(3), 895–906. https://doi.org/10.2466/pr0.1976.39.3.895



72 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

	 •	 Gadamer, H.G. (2007). Prawda i  metoda. Zarys hermeneutyki filozoficznej. 
Tłum. B. Baran. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

	 •	 Galyer, K.T. i Evans, I.M. (2001). Pretend play and the development of emotion 
regulation in preschool children. Early Child Development and Care, 166(1), 
93–108. https://doi.org/10.1080/0300443011660108

	 •	 Gamble, B., Tippett, L.J., Moreau, D. i Addis, D.R. (2021). The futures we want: 
how goal-directed imagination relates to mental health. Clinical Psychological 
Science, 9(4), 732–751. https://doi.org/10.1177/2167702620986096

	 •	 Garry, M., Manning, C.G., Loftus, E.F. i Sherman, S.J. (1996). Imagination in-
flation: imagining a childhood event inflates confidence that it occurred. Psy-
chonomic Bulletin & Review, 3(2), 208–214. https://doi.org/10.3758/bf03212420

	 •	 Garry, M. i Polaschek, D.L.L. (2000). Imagination and memory. Current Direc-
tions in Psychological Science, 9(1), 6–10. https://doi.org/10.1111/1467-8721.00048

	 •	 Gendler, T.S. (2004). Thought experiments rethought – and reperceived. Phi-
losophy of Science, 71(5), 1152–1163. https://doi.org/10.1086/425239

	 •	 Goethe, J.W. (1774). Die Leiden des jungen Werthers. Leipzig: Weygand.
	 •	 Herbert, Z. (1961). Pudełko zwane wyobraźnią. W: Z. Herbert, Studium przed-

miotu (s. 5–6). Warszawa: „Czytelnik”.
	 •	 Jaroszyński, P. (1993). Etyka: dramat życia moralnego. Warszawa: „Most”.
	 •	 Jaskuła, S. (red.). (2022). Rzeczywistość hybrydalna: pomiędzy bytami. Kraków: 

Wydawnictwo Księgarnia Akademicka.
	 •	 Jenkins, A.C. i Hsu, M. (2017). Dissociable contributions of imagination and 

willpower to the malleability of human patience. Psychological Science, 28(7), 
894–906. https://doi.org/10.1177/0956797617698133

	 •	 Krąpiec, M.A. (1996). Psychologia racjonalna. Lublin: Redakcja Wydawnictw 
KUL.

	 •	 Landau, J.D. i von Glahn, N. (2004). Warnings reduce the magnitude of the 
imagination inflation effect. The American Journal of Psychology, 117(4), 579–
593. https://doi.org/10.2307/4148993

	 •	 Lavery, D. (1997). Zdalne sterowanie: rozważania o micie. Opcje, 4, 49–54.
	 •	 Le Guin, U.K. (2001). Otwarte przestworza i inne opowiadania. Tłum. R. Kot. 

Poznań: Dom Wydawniczy „Rebis”.
	 •	 Łukasik, A. (2024). W kierunku postawy twórczej. W: E. Smołka (red.), Młodzież 

w procesie pracy nad sobą (s. 91–118). Warszawa: Instytut Badań Edukacyjnych.



73Aretologiczne i wychowawcze implikacje wyobraźni (nie)okiełznanej

	 •	 Martini, C.M. (1998). Rozmowy z  moim telewizorem. Spotkanie Kościoła ze 
światem mass mediów. Tłum. W. Pawłowski. Kraków: WAM.

	 •	 McNally, R.J. (2003). Remembering trauma. Cambridge, MA: Belknap Press/
Harvard University Press.

	 •	 Miyamoto, K., Rushworth, M.F.S. i Shea, N. (2023). Imagining the future self 
through thought experiments. Trends in Cognitive Sciences, 27(5), 446–455. 
https://doi.org/10.1016/j.tics.2023.01.005

	 •	 Montgomery, L.M. (1993). Ania ze Złotego Brzegu. Tłum. A. Kowalak-Bojar-
czuk. Warszawa: „Nasza Księgarnia”. 

	 •	 Nanay, B. (2016). The role of imagination in decision-making. Mind & Lan-
guage, 31(1), 127–143. https://doi.org/10.1111/mila.12097

	 •	 Neha, M. i Rule, P.N. (2018). Imaginative play and reading development among 
Grade R learners in KwaZulu-Natal: an ethnographic case study. South African 
Journal of Childhood Education, 8(1). https://doi.org/10.4102/sajce.v8i1.518

	 •	 Nęcka, E. (2012). Psychologia twórczości. Gdańsk: Wydawnictwo Naukowe 
PWN.

	 •	 Nowakowski, P.T. (2002). Fast food dla mózgu, czyli telewizja i okolice. Tychy: 
Maternus Media.

	 •	 Nowakowski, P.T. (2023). Poczucie rzeczywistości. W: T. Peciakowski (red.), 
Młodzież w świecie myślenia i poznania (s. 55–60). Warszawa: Instytut Badań 
Edukacyjnych.

	 •	 Ofshe, R.J. (1992). Inadvertent hypnosis during interrogation: false confession 
due to dissociative state; mis-identified multiple personality and the satanic 
cult hypothesis. International Journal of Clinical and Experimental Hypnosis, 
40(3), 125–156. https://doi.org/10.1080/00207149208409653

	 •	 Pascal, B. (1999). Myśli. Tłum. T. Boy-Żeleński. Warszawa: „Pax”.
	 •	 Rasmussen, A.R., Raballo, A., Preti, A., Sæbye, D. i Parnas, J. (2022). Anomalies 

of imagination, self-disorders, and schizophrenia spectrum psychopathology: 
a network analysis. Frontiers in Psychiatry, 12, 808009. https://doi.org/10.3389/
fpsyt.2021.808009

	 •	 Rembierz, M. (2016). Realizm metafizyczny jako inspiracja myśli pedagogicz-
nej: o refleksji antropologiczno-pedagogicznej Stefana Swieżawskiego i jej zna-
czeniu dla teorii wychowania oraz analiz metapedagogicznych. Polska Myśl Pe-
dagogiczna, 2(2), 135–174. https://doi.org/10.4467/24504564PMP.16.007.6685



74 Piotr T. Nowakowski﻿﻿

	 •	 Shanbhag, T. i Pothiyil, D.I. (2024). A cognitive approach to maladaptive day-
dreaming. Indian Journal of Psychological Medicine, 46(6), 585–588. https://
doi.org/10.1177/02537176241236898

	 •	 Tomasz z  Akwinu. (1964). Roztropność (2–2, qu. 47–56). Suma teologiczna, 
t. 17. Tłum. S. Bełch. London: Veritas.

	 •	 Wilkins, E.G. (1929). The Delphic maxims in literature. Chicago: University of 
Chicago Press.

	 •	 Woroniecki, J. (1986). Katolicka etyka wychowawcza, t. 2: Etyka szczegółowa, 
cz. 1. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL.




