ARTYKULY RECENZYJNE

Klio. Czasopismo po$wigcone dziejom Polski i powszechnym

PL ISSN 1643-8191, t. 77 (4)/2025, s. 195-205

htep://dx.doi.org/10.12775/KLI0O.2025.039

AGATA ALEKSANDRA KRLUCZEK

Wilczyca znowu uciekta z klatki

Po lekturze ksiazki Franceski Prescendi Lupae.
Présences féminines autour de Romulus et Rémus,

,Generation Bodies and Gender in History’,
vol. 4, Turnhout 2024, ss. 155

The She-wolf escaped from her cage again

After reading the book Francesca Prescendi, Lupae.
Présences féminines autour de Romulus et Rémus,
“Generation Bodies and Gender in History’,
vol. 4, Turnhout 2024, p. 155

Streszczenie: Artykul dotyczy ksiazki Franceski Prescendi Lupae. Présences féminines au-
tour de Romulus et Rémus (Turnhout 2024). Podjeto w niej problem obecnosci ludzkich
i zwierzgcych postaci zefiskich w mitach o poczatkach Rzymu. Sg to przede wszystkim
Ilia/Rea/Sylwia, Akka Larencja oraz wilczyca. Analiza zrédet literackich, uzupetnionych
wybranymi materialami ikonograficznymi, wykazata, ze tzw. drugoplanowe postacie
mitu zalozycielskiego sa odpowiednikiem postaci zalozyciela, a takze uosabiaja zasadni-

* Instytut Historii Uniwersytetu Slaskiego w Katowicach, ul. Bankowa 11,
40-007 Katowice, agata.kluczek@us.edu.pl, ORCID: 0000-0003-0852-0572.

195


http://dx.doi.org/10.12775/KLIO.2025.039

Agata Aleksandra Kluczek

cze warto$ci — ubertas oraz fecunditas — nalezace juz nie tylko do skfadnikéw mitu zato-
zycielskiego, lecz réwniez do miasta i jego imperium. W artykule oméwiono tres¢ mono-
grafii, a koncentrujac si¢ na motywie lupa Romana i jego konotacji, wskazano inspirujacy
walor ksiazki.

Stowa kluczowe: poczatki Rzymu, rzymski mit zatozycielski, Rea Sylwia, wilczyca,

Akka Larencja

Abstract: This article concerns Francesca Prescendi’s book Lupae. Présences féminines au-
tour de Romulus et Rémus (Turnhout 2024). It explores the presence of female human and
animal protagonists in myths about the origins of Rome. These are, in particular, Ilia/
/Rhea/Silvia, Acca Larentia and the She-wolf. An analysis of literary sources, supple-
mented by selected iconographic material, reveals that the so-called secondary person-
ages of the founding myth are equivalent to the founder figure; they also embody the
fundamental values — ubertas and fecunditas — that no longer belong solely to the compo-
nents of the founding myth but also to the city and its empire. The article discusses the
content of the monograph and, by focusing on the motif of the /upa Romana and its con-
notations, points to the inspirational value of the book.

Keywords: origins of Rome, Roman foundation myth, Rhea Silvia, She-wolf, Acca Larentia

ilczyca. Towarzyszka Rzymu od jego zarania i zawlaszczona przez

wiadz¢ jako ikona Wiecznego Miasta oraz jego imperium. Jej obraz
w roli opiekunki karmiacej ludzkie dzieci (lupa nutrix), szeroko uzytkowa-
ny w sztuce oficjalnej (ale réwniez prywatnej), stale odsyta do starozytnych
poczatkéw miasta nad Tybrem, jego bohaterdw, takich jak Romulus i Re-
mus, a takze przysztego losu Rzymian i Rzymu, ktérym bogowie przezna-
czyli potege i wieczno$é.

Francesca Prescendi tytutem swej monografii Lupae. Présences féminines
autour de Romulus et Rémus' kieruje uwage wiasnie ku wilczycy (fupa). Trze-
ba przy tym zauwazy¢ niejednoznaczno$é pierwszego cztonu tytutu: Zupae.
Czy to liczba mnoga (nom. pl.), czy formuta dedykacyjna w celowniku (dat.

' F. Prescendi, Lupae. Présences féminines autour de Romulus et Rémus, Turnhout
2024.

196



Wilczyca znowu uciekta z klatki. Po lekturze ksiqzki Franceski Prescendi

sing,), czy tez zamierzone balansowanie mi¢dzy tymi dwiema mozliwoscia-
mi? Opracowanie jest po§wigcone postaciom kobiecym obecnym w mitach
o poczatkach Rzymu, zwiazanych z dziecinistwem boskich blizniat Romu-
lusa i Remusa. Sg to przede wszystkim Rea Sylwia, matka blizniakéw, oraz
Akka Larencja, ich opiekunka. Miedzy nimi miesci si¢ za$ wilczyca, ktérej —
czego dowodzi jej charakterystyka w ksiazce — przydano wiele przymiotéw
tradycyjnie wigzanych z rolami i funkcjami kobiecymi. To faczy ja z posta-
ciami i Rei Sylwii, i Akki Larencji. Moze wigc one wszystkie odgrywaja role
macierzyrisko-opiekuricza, tworzac krag metaforycznych lupae? A zarazem
ta paraboliczna figura wilczycy jest gléwng bohaterkq opracowania; jego
tytut za$ oddaje jej hotd na swdj sposéb.

Francesca Prescendi tej kwestii nie objasnia. Natomiast wskazuje, ze jej
celem jest eksploracja obecnosci pierwiastka zefskiego w rzymskim micie
zatozycielskim. Rzeczywiscie, jak sama wskazuje (s. 23), jest znamienne,
ze mato popularny byt motyw aratrum, kiéry — przedstawiajac zatozycie-
la za ptugiem wytyczajacego sulcus primigenius — obrazowal symboliczny
akt fundowania Rzymu przez Romulusa. W zamian za to obraz wilczy-
cy i dwojga ludzkich dzieci stal si¢ klasycznym i popularnym motywem
odsylajacym do rzymskich poczatkéw?. Dostrzezona jego waga sktania do
pogtebionej analizy mitycznych postaci kobiecych w otoczeniu dziecigcych
Romulusa i Remusa oraz wskazania rél, jakie odgrywaja one w starozyt-
nej wyobrazni i historii. Autorka rozszerza t¢ perspektywe na zwierzeta, te,
ktérych funkeja jest zdeterminowana przez pte¢ (lupus femina), a takze na
elementy uciele$niajace wartosci zwigzane z plcia, takie jak rosliny (drzewo
figowe) i zywno$¢ (mleko). Swoje badania osadza na styku kilku dyscyplin:
antropologii, historii religii i gender studies, i do nich przede wszystkim
sigga po ramy pojeciowe oraz metody analizy. Punktujac tutaj stosowane
w opracowaniu traktowanie Zrédel, warto wskazaé: filologiczne analizy
tekstéw literackich oraz materialéw ikonograficznych, z uwzglednieniem
kontekstu definiowanego przez kulturg, w jakiej zostaly wytworzone; do-
strzeganie i docenianie rozproszonych, a nawet sprzecznych ze soba danych
o charakteryzowanych postaciach; nieignorowanie réznych wersji tradycji,

2 Por. A. A. Kluczek, Primordia Romana. Mityczna przesztos¢ Rzymu i pamied o niej
w rgymskich numizmatach zakleta, Katowice 2019.

197



Agata Aleksandra Kluczek

ale podejmowanie wysitku, by znalez¢ ich sens odzwierciedlajacy warto$¢,
jaka w wyobrazni starozytnych te warianty miaty w dyskursie o poczatkach
Rzymu. Podsumowujac: cieckawsze i teoretycznie bardziej owocne w osiag-
nigciu zatozonych celéw opracowania jest nie tyle skupienie si¢ na tym,
co stereotypowe w opowiesci zalozycielskiej, ile analizowanie elementéw
pojedynczych, oryginalnych, niespéjnych w tej narracji. Réwniez istotne
jest w nich odkrywanie zaréwno znaczenia symbolicznego, jak i relacji z au-
tentycznym ludzkim zyciem, zwlaszcza w jego aspektach prokreacji, macie-
rzyfistwa i manifestowania plci.

Porzadek rozdzialéw w ksiazce jest podporzadkowany kolejnym, zmie-
niajacym si¢ postaciom zefskim zwigzanym z Romulusem i Remusem.
Pierwsza cz¢$¢ rozwazan (s. 31-69) naturalnie dotyczy ich matki. Jej rola
w biografii Romulusa i Remusa jest nickwestionowana, lecz jej udziat w ich
zyciu jest krétki, musi ona z niego znikna¢, by ich historia mogta si¢ rozwi-
naé. Matka bohateréw rzymskiego mitu zatozycielskiego ma rézne tozsa-
mosci. Moze nig by¢ zwykta niewolnica, ktdra poczeta bliznieta z fallusem
przechowywanym w $wigtyni Westy, albo moze naleze¢ do potomkéw Ene-
asza i rodu krélewskiego. W tej czesci jest miejsce na analizowanie réznych
wersji jej imienia (Ilia, Silvia, Rhea) i kryjacych si¢ w nim znaczen, przypa-
dlego jej losu (§mier¢ w uwigzieniu, $mier¢ w falach rzeki lub odrodzenie si¢
jako bogini). Matke biologiczna, ktérg pozbawiono mozliwosci opieki nad
dzie¢mi, zast¢puje w roli ich karmicielki wilczyca, bohaterka drugiej czgsci
monografii (s. 71-100). Motyw karmienia i mleka aczy t¢ zwierzgca mam-
k¢ z drzewem figowym, kt6rego nazwa — ficus Ruminalis — odwoluje si¢ do
pojecia ruma (‘wymig’), ale réwniez z Rumina, boginig patronujacg karmia-
cym piersia. W tym kontekscie drzewo figowe tka wi¢Zz miedzy matka, ktéra
sama nie moze karmi¢ dzieci, a mamkami, ktére zajma jej miejsce. Wilczyca
w jej dzikiej postaci nosi takze skojarzenia z pierwocinami rzymskiej cywi-
lizacji bliskich naturze, kontrastujacych z historyczng cywilizacja Rzymu.
Do tego pierwotnego $wiata nalezy réwniez Akka Larencja, a przynajmniej
jedna z postaci noszacych to imie, zastgpcza matka Romulusa i Remusa.
Rozwazania skoncentrowane wokét postaci Akki Larencji obejmuje trzecia
cz¢$¢ opracowania (s. 101-127). W niej scharakteryzowano obraz opiekun-
ki bliznigt zwigzanej z Faustulusem oraz wylaniajace si¢ z réznych tradycji
inne odstony jej imienniczki: prostytutki, wiascicielki ziem przekazanych

198



Wilczyca znowu uciekta z klatki. Po lekturze ksiqzki Franceski Prescendi

w spadku ludowi rzymskiemu, kobiety czczonej corocznym $wigtowaniem
przy jej grobie, bogini itd.

Nieodzowny wktlad pierwiastka zeiskiego — w postaci ludzkiej, zwierze-
cej, rodlinnej lub boskiej — nie tylko w narodziny Rzymu, ale takze w jego
trwalos¢, ciaglos¢ to leitmotif w ksigzce Franceski Prescendi. Posréd tych réz-
nych form autorka szczegélna rolg rezerwuje dla wilczycy, a w jej bogatej cha-
rakterystyce definiuje najwazniejsze cechy: dziko$¢ oraz zdolnos¢ karmienia.

Wilczyca jest, wskazuje Prescendi za Owidiuszem, ,,samej dzikosci weie-
leniem” (Ov. Metr. 1.239: feritatis imago). Naturalnym $rodowiskiem zwie-
rzecia byt przeciez $wiat pierwotny, nieoswojony, ten, ktéry pozostat poza
wyodrebniona w symbolicznym rytuale fundacyjnym #rbs’. I w takim sen-
sie lupa Romana nawiazuje do obrazu innego $wiata, w ktérym porzadek
rzymski nie byl jeszcze ustalony (s. 84—86). Autorka podaje przyktad Lu-
perkaliéw (s. 86—87), $wiat, ktére na poziomie rytualnym reprezentowaty
opozycje: cywilizacja—zwierzeco$¢ i brak kultury. Lupa Romana przywodzi
na mysl ten stan i przypomina droge cywilizacyjna, ktéra przebyt Rzym
od swoich poczatkéw, wznoszac si¢ z najnizszego na najwyzszy poziom,
a ktéra Owidiusz (Fast. 3.179-180) podsumowat nastgpujaco: ,parva fuit,
si prima velis elementa referre / Roma, sed in parva spes tamen huius erat”
(Ow. Kal. 3.194-196: ,Jezeli do poczatkéw wrécisz, Rzym byt wtedy /
jeszcze bardzo niewielki, lecz przeciez w osadzie / istniato juz przeczucie tej
przysztej wielkosci”; thum. Elzbieta Wesotowska).

Druga kluczows cecha wilczycy jest zdolnos¢ do karmienia. W trady-
qji literackiej i ikonograficznej jest ona samica, matka oraz karmicielka.
W tym przypadku Francesca Prescendi si¢gga po point¢ Charles’a Picarda,
ze wilczyca jest ikonicznym symbolem Rzymu wilasnie dlatego, iz wyraza
idee fecunditas i ubertas*. Kryja si¢ pod tymi pojeciami dobrobyt, zyzno$¢

> W tym kontekscie autorka przypomina (s. 86), opisany przez Pliniusza (Nat.
28.81.267), rytuat ochronny przez szkodami wyrzadzanymi przez wilka poprzez uzycie
jego ciata jako obiektu apotropaicznego. Mianowicie schwytanemu wilkowi nalezato po-
tamad tapy, rozla¢ jego krew wzdtuz granicy pola wytyczonej lemieszem, a ciato zakopaé.
Krew zwierzecia wytyczajaca granice migdzy dzikim a uprawnym polem stuzy tu jako
bariera przed niebezpieczedstwem przychodzacym z zewnatrz.

4 G.-Ch. Picard, La louve romaine, du mythe au symbole, ,Revue Archéologique”
1987, fasc. 2, s. 263.

199



Agata Aleksandra Kluczek

i plodnos¢, ktére przez stulecia pobudzaty cywilizacj¢ rzymska do wzro-
stu. Aluzje do tych wartosci mozna odnalezé w przedstawieniach wilczycy
rzymskiej — poczawszy od jej wizerunku najdawniejszego zachowanego na
rewersach didrachm z III w. p.n.e’, przez liczne péiniejsze zabytki an-
tycznej sztuki publicznej i prywatnej®, do najstynniejszej rzezby, jaka jest
Wilczyca kapitoliriska’. Zdaniem autorki (s. 88) to dlatego posta¢ wilczycy
zajmuje w tych przedstawieniach miejsce dominujace, wypierajac z pierw-
szego planu np. drzewo figowe, dzi¢ciota — ptaka Marsa, a nawet same
ludzkie dzieci, ktére przytloczone jej ciatem sprawiaja wrazenie drugopla-
nowych. W zamian uwypuklone s3 jej wymiona, do ktérych przyssaly sie
bliznigta i ktére symbolizujg ubertas i fecunditas. Wilczyca zatem, opiniuje
autorka, to nie tylko dzika bestia, ale i niatka w obfitosci dostarczajaca
mleko, ktéra troszezy si¢ o dzieci tak, jak miasto o swoich obywateli. Jest
wigc symbolem sity, owszem, drapieznej, ale réwniez macierzyniskiej.

Taki wymiar wilczycy dostrzegano od dawna. Jérdme Carcopino, piszac
o Wilczycy kapitoliriskiej, zauwazyl, ze artysta, tworzac rzezbg, nie staral
si¢ odda¢ podobieristwa do zwierzecia, nie malowal jej portretu, lecz w jej
postaci spersonifikowat idee macierzyristwa, matki obrofczyni i matki kar-
micielki®. Francesca Prescendi, rzecz jasna, idzie dalej. Duzo uwagi po-

> Por. M. H. Crawford, Roman republican coinage, Cambridge 1974, nr 20.1.

¢ Por. C. Duliére, Lupa Romana. Recherches d’iconagraphie et essai d’interprétation,
Bruxelles—Rome 1979; A. Dardenay, Les mythes fondateurs de Rome. Images et politique
dans ["Occident romain, Paris 2010; eadem, Images des Fondateurs. D’Enée & Romulus,
Bordeaux 2012.

7 Lupa Capitolina, Palazzo dei Conservatori, inv. 1181. Czas powstania rzezby jest
dyskusyjny, jest podawany V w. p.n.e., np. C. Duliere, op. cit., s. 21-43, 53-57; C. Parisi
Presicce, Un’ opera bronzea di stile severo, w: La Lupa Capitolina: nuove prospettive di stu-
dio. Incontro-dibattito in occasione della pubblicazione del volume di Anna Maria Carruba,
La Lupa Capitolina: un bronzo medievale. Sapienza, Universiti di Roma, Roma 28 febbraio
2008, a cura di G. Bartoloni, Roma 2010, s. 175-198, lecz jest wskazywany réwniez
okres $redniowiecza: IX—XIII w.; por. np. A. M. Carruba, La Lupa Capitolina: un bronzo
medievale, Roma 2006; M. R. Alféldi, E. Formigli, J. Fried, Die romische Woilfin. Ein
antikes Monument stiirzt von seinem Sockel / The Lupa Romana. An antique monument falls
from her pedestal, Stuttgart 2011. W dyskusje na ten temat Francesca Prescendi si¢ nie
wdaje, tylko ja odnotowuje (s. 72-73).

8 J. Carcopino, La louve du Capitole, Paris 1925, s. 16-17.

200



Wilczyca znowu uciekta z klatki. Po lekturze ksiqzki Franceski Prescendi

$wigca mleku i gestowi jego wydobycia, wedtug niej rzymski mit celebruje
mleko jako zyciodajny plyn. Jest ono czynnikiem przemiany: porzucone
dziecko staje si¢ bohaterem-zatozycielem, ktdry z kolei przeksztatca dzika
przyrode, budujac na jej miejscu najwicksze miasto na $wiecie.

Rozwazania nad etymologia pojecia ruma (‘wymi¢’) pozwalaja na roz-
winigcie mitu o poczatkach Rzymu obejmujacego kolejne elementy zen-
skiej natury (s. 88-99). Punktem wyjscia jest przekaz Plutarcha (Rom. 4.1)
o zwiazku stéw: ruma, Romulus, (drzewo) ruminalskie, (bogini) Rumina.

Dziki tigowiec (Caprificus), opodal ktérego rzeka wyrzucila dzieci na
brzeg, ma swdj udziat w opiece nad nimi. Drzewo — owa ficus Ruminalis —
stuzy jako schronienie dla wilczycy, okrywa ja swoimi gateziami. Wpraw-
dzie Pliniusz (Naz. 15.20.77) jako jedyny wprost nazywa je ,nutrix Romuli
ac Remi”, zywicielkq blizniat, lecz skupienie analizy na okresleniu ,,rumi-
nalis” pozwolito Francesce Prescendi poglebic¢ ten aspekt. Za autorami sta-
rozytnymi podaje ona cztery mozliwe wyjasnienia tej nazwy (s. 92-93).
Przymiotnik ruminalis wywodzi si¢: 1) od Rumona, etruskiego toponimu
Tybru, rzeki, na ktérej fale zostaly ztozone bliznigta (Serv. ad Aen. 8.63
i 90); 2) od Romulusa, czyli zatozyciela (Liv. 1.4.5; Ov. Fast. 2.412; Plut.
Rom. 4.1); 3) od czasownika ruminare, czyli ‘przezuwal, co odnosi si¢ do
zwierzat w cieniu drzewa szukajacych ochlody (Fest. 332L; Plut. Rom. 4.1;
OGR 20.4); 4) od stowa ruma, czyli ‘wymi¢’ (Varr. Rust. 2.1.20; Fest. 332L;
Plin. Nat. 15.20.77; Plut. gR 57; Serv. ad Aen. 8.90). Ostatnia interpreta-
cje wspieraja argumenty czerpane z charakterystyki drzewa figowego do-
konanej przez starozytnych. Francesca Prescendi zastanawia si¢, dlaczego
wybitna rola w micie o rzymskich poczatkach przypadta akurat figowco-
wi, a nie innemu drzewu. Znajduje odpowiedz w podobieristwie jego soku
o biatawej barwie do mleka (Plin. Naz. 15.21.82), a ksztaltu jego owocédw,
zwanych mamillanae — do piersi, mamillae (Plin. Nat. 15.19.69). Zwiazek
miedzy drzewem figowym a mlekiem wzmacnia informacja przekazana
przez Atenajosa (3.78d), wedtug ktdrej sok z fig sprzyja rozwojowi niemow-
lat. Istniataby zatem, opiniuje Prescendi (s. 91), réwniez ekwiwalencja mie-
dzy sokiem z figowca a mlekiem zwierzecym lub ludzkim.

Nakreslenie symboliki tej ficus Ruminalis w micie pozwala przynaj-
mniej w skromnym zakresie poszerzy¢ wiedzg o kulcie bogini Rumi-
ny. W jej sanktuarium pasterze réwniez zasadzili drzewo figowca (Varr.

201



Agata Aleksandra Kluczek

Rust. 2.11.5), aw ofierze sktadano Ruminie mleko i mleczne zwierzeta (Varr.
Rust. 2.11.4-5; Plut. Rom. 4.1). To wyraz pamigci o jej funkgji opiekunki
laktacji i karmienia, do czego prowadzi etymologia jej imienia pochodza-
cego od stowa ruma, lecz takze nawigzanie do prostych, starych obyczajéw.
Cickawg paralele do tego epizodu kultu Ruminy stanowi ofiara z mleka
sktadana bogini pasterskiej Pales podczas Pariliéw (Ov. Fast. 4.473—-476),
czyli $wigta obchodzonego 21 kwietnia, tego samego dnia, kiedy przypadty
celebracje rocznicy zatozenia Rzymu. Libacja z mleka — tu bedacego alter-
natywa normy, czyli ofiary z wina bgdacej sktadnikiem innych obrzgdéw —
pochodzi z pierwotnego $wiata. Podobnie pierwszy krél, Romulus, czynit
libacje mlekiem (Plin. Nat. 14.14.88), a wprowadzenie wina do obrzedéw
przez Numg bedzie wyrazem postgpu (Plut. Numa 8.15). Kult Ruminy,
z jej pasterskim charakterem, mozna wigc tatwo powiaza¢ z mitem o po-
czatkach, ktéry przedstawia pierwotna i siermi¢zna rzymska przeszlosé.
W zarysowanych interpretacjach Franceski Prescendi gest wydobycia
mleka ma ogromna warto$¢ kulturowa’. Zwiazek z mlekiem i jego ozywcza
mocg maja, tak mocno osadzone w réznych wersjach mitu o poczatkach
Rzymu, ficus Ruminalis, potem Akka Larencja, ale wezeéniej lupa Romana.
Obecno$¢ wilczycy w cywilizowanym $wiecie — wiemy to od starozyt-
nych — moze zwiastowa¢ niebezpieczeristwo, by¢ ztg wrézba'®. Opowiesci
o Romulusie i Remusie, mozna rzec, wprowadzily w przenosnym sensie
wilczyce do miasta i ja — podobnie w metaforycznym znaczeniu — oswa-
jaty. Szczegblnego przykladu ,oswojenia” wilczycy dostarczajg dzieje no-
wozytne. Marguerite Yourcenar pisata: ,W zakratowanej jamie na zboczu

% Autorka podkresla to réwniez w innych swych pracach; por. np. F. Prescendi, Ro-
mulus et Rémus, la louve et la prostituée, w: Allaitement entre humains et animaux: re-
présentations et pratiques de [ Antiquité & aujourd’hui, éd. F. Arena, Y. Foehr-Janssens,
I. Papaikonomou, ,,Anthropozoologica” 2017, t. 52.1, s. 45-51; Y. Foehr-Janssens, F. Pre-
scendi, C. Venturi, Animaux nourriciers — nourrices animales : mythes et récits d enfance des
héros (antiquité/moyen dge), w: Allaiter de | Antiquité & nos jours : Histoire et pratiques d’une
culture en Europe, dir. F. Arena et al., Turnhout 2023, s. 751-768.

19 Por. J. Trinquier, Les loups sont entrés dans la ville : de la peur du loup & la hantise de
la cité ensauvagée, w: Les espaces du sauvage dans le monde antique: approches et définitions.
Actes du colloque (Besangon, 4—5 mai 2000), éd. M.-C. Charpentier, Besangon 2004,
s. 85-118; M. Rissanen, Wolf portents in ancient Rome, ,Athenaecum. Studi di Letteratura
e Storia dell’ Antichita” 2015, vol. 113.1,s. 123-139.

202



Wilczyca znowu uciekta z klatki. Po lekturze ksiqzki Franceski Prescendi

Kapitolu Wilczyca wyje w nocy; oddana pod opieke ludzi Zle jednak znosi
ich przymusowa blisko$¢ i, nie§wiadoma, ze jest symbolem, wzdryga si¢ za
kazdym razem, gdy jakas z rzadkich o tej porze ci¢zaréwek okraza dotem
wzgorze™.

Niedtugo bowiem po tym, jak Rzym stal si¢ stolicg zjednoczonych
Whoch, 28 sierpnia 1872 r. Consiglio Comunale di Roma pod przewod-
nictwem Pietra Venturiego podjeta decyzje o umieszczeniu na Kapitolu zy-
wej wilczycy, symbolu Rzymu. Pomyst zrealizowano'?. Obok centralnych
schodéw wiodacych na Kapitol umieszczono klatke, w ktérej zamieszkato
zwierzg; potem na pewien czas przeniesiono ja na stok u podnéza Tarpei,
naprzeciw Teatru Marcellusa, gdzie w poblizu staneta druga klatka z prze-
znaczeniem dla orfa. Wilczyca, pierwsza karmicielka i opiekunka boskich
blizniat, notabene zwana Rea Silvia, oraz orzel, ptak Jowiszowy, zwany
Muzia, zamieszkaly na Kapitolu i przez okoto 100 lat swa obecnoscia, jak
stwierdzono, upamigtnialy chwalebng przesztos¢ Rzymu. Ale réwniez ina-
czej: dwa zywe symbole Rzymu — na swa udr¢ke — pozostawaty watpliwa
atrakcja, barbarzyfistwem przeciez byto ich skazywanie na zywot w cias-
nych klatkach. Wprawdzie Baldassarre Capogrossi Guarna w pazdzierniku
1872 r. pisat o wilczycy: ,,Ora nel giardino im Campidoglio una lupa va
tranquillamente passeggiando in una grotta chiusa da spranghe di ferro™',
a w roku nastgpnym Henry James wspominat o ,fantastycznym ogrédku”,
w jakim byta usytuowana klatka'¥, niemniej dzika bestia faktycznie z tru-
dem znosita swa niewol¢. Kolejne egzemplarze tej nowej wilczycy kapito-
linskiej zmieniaty si¢ w nieregularnych odstgpach czasu w zwiazku z pré-
bami czy to ucieczki danego osobnika (pierwsza odnotowano w styczniu

" M. Yourcenar, Moneta snéw, ttum. K. Dolatowska, Warszawa 1966, s. 168.

12 Por. C. Mazzoni, She-wolf: The story of a Roman icon, Cambridge—New York 2010,
s. 245-254.

13 B. Capogrossi Guarna, La lupa vivente in Campidoglio, ,1I Buonarroti” 1872,
vol. 7.11, s. 410—412. Przeciwnie: uwigzione na Kapitolu wilki chodzity w swej klatce
tam i z powrotem, ich zachowanie stato si¢ pézniej Zrédtem powiedzenia ,me pari la lupa
der Campidojo”, okreslajacego osobe¢ niespokojna, ktéra nie moze usiedzie¢ w miejscu.
Klatka nie wystarczata zwierzeciu, ktdre na wolnosci $rednio przebywa dziennie dystans
okoto 20 km, a rekordzisci moga przemierzy¢ nawet 150 km.

4 Por. H. James, Godziny wioskie, ttum. A. Arno, Warszawa 2021, s. 166.

203



Agata Aleksandra Kluczek

1873 r.), czy jego kradziezy, czy ze $miercig bardziej lub mniej spodzie-
wang. Zreszta, aby zachowaé nowa tradycje, ale unikna¢ pustej klatki, jej
mieszkanicem uczyniono nawet wilka, samca, ktéry w roli zywego symbolu
zastapit wilczyce.

Uwigzione zwierzg przyciagato uwagg. A los konkretnego osobnika ska-
zanego na uciazliwa niewole pobudzal wyobrazni¢. Pretekstu mogtly do-
starczy¢ skojarzenia z rolg wilczycy w zamierzchlej mitycznej przeszlosci
zwigzanej z Romulusem i Remusem badz biezace wydarzenia, w tym rocz-
nice dziejéw miasta i pafstwa, a takze inne okolicznoéciowe uroczysto-
$ci. Dostrzegal t¢ dwoisto$¢ wilczycy poeta i pisarz Trilussa (wlasc. Carlo
Alberto Salustri, zm. 1950), komentator politycznej rzeczywisto$ci swego
$wiata i bystry obserwator zycia w Rzymie. Wilczyca Trilussy jest skazana
na niewole i fizyczna (bez watpienia mial on okazj¢ oglada¢ zwierze uwic-
zione na Kapitolu), i metaforyczna. Lupa Romana jest najpierw spgtana
legenda, a wyzwolenie z tych sidet — czego wilczyca jest doskonale $wia-
doma — bynajmniej nie oznacza dla niej wolnosci. Paradoksalnie bowiem
zostaje poddana jarzmu historii®. Satyryczny wiersz Lupa romana Trilussy
powstal w 1939 r., niemniej przestanie utworu jest ponadczasowe.

Wilczyca rzymska ze wzgledu na bogactwo i potencjalng wieloznacz-
no$¢ konotadji, jakie kryja si¢ w jej losie mitycznym, jest niejako skazana na
jej zawlaszczenie przez wladze i spoleczeristwo w réznych okresach dziejéw,
co zreszta niejednokrotnie czyniono'®. Jej postaé jest réwniez zamykana
w coraz to kolejnych schematach interpretacyjnych. Jednoczesnie zawsze
jest mozliwo$¢ poluznienia , krat historii”, montowanych przez polityke lub
nurty obyczajowo-spoteczne. Wilczyca ze swej jaskini ucieka i — to znowu

5 Trilussa, Lupa romana, w: idem, Poesie, a cura di S. Marafini, premessa di R. Ca-
puto, Milano 2021: ,Er giorno che la Lupa allattdo Romolo / nun penso né al’'onori né a la
gloria: / sapeva gia che, uscita da la Favola, / I'avrebbero ingabbiata ne la Storia”.

16 Por. A. A. Kluczek, Wplgtana w historig wieku XX. Wilczyca rzymska w starych
i nowych obrazach, w: Srodkowa i wschodnia Europa w zwierciadle historii: wielkiej
oraz codziennej. Ksigga pamiqtkowa dedykowana Profesorowi Sylwestrowi Fertaczowi,
red. M. Gruszezyk et al., Bielsko-Biata 2021, s. 23-45; eadem, Na tropach wilczyc(y).
Lupa Romana zagubiona we wspélczesnym miescie albo o niejednoznacznosci symboli, ,Stu-
dia Europaea Gnesnensia” 2023, t. 25, s. 9-28.

204



Wilczyca znowu uciekta z klatki. Po lekturze ksiqzki Franceski Prescendi

paradoks jej wolnosci — zostaje wkomponowana w nowe objasnienia rze-
czywistosci.

Podobnie Francesca Prescendi w swej monografii rozchylita prety do-
tychczasowych klatek, w jakich zamykano wilczyce. Poruszajac si¢ erudy-
cyjnie po literaturze starozytnej i wyciagajac oryginalne watki z tradycji
o poczatkach Rzymu, utkata nowg sie¢, ktora oplotla wilczyce. Zaoferowata
lekture fascynujaca zwlaszcza dla tych, ktérzy oczekuja wyeksponowania
roli kobiet w historii (i w micie). Nie wszystkie uwagi i ustalenia zaprezen-
towane w pracy s3 nowe. Jednak zastuga autorki jest stworzenie syntezy
przedstawiajacej obecno$¢ w rzymskim micie zatozycielskim postaci kobie-
cych, z ich seksualnoscia, ptodnoscig i zdolnoscia do karmienia, oraz, sze-
rzej, kobiecosci. Rola postaci zediskich zostata wyeksponowana, co udalo si¢
poprzez wyciagnigcie z wielu Zrédet rozproszonych odnosnych wzmianek
i pieczotowite $ledzenie rozmaitych mozliwosci symboliki kryjacej si¢ w roz-
licznych sktadnikach mitu. Opracowanie Prescendi dowodzi wigc ogromnej
gamy skojarzer, jakie mieszcza si¢ w figurach réznych bohateréw opowiesci
o Romulusie i Remusie, i na nie uwrazliwia. O ile jest to naturalne w odnie-
sieniu do postaci kobiecych: tatwiej w nich personifikowa¢ macierzyristwo,
czuto$¢, intymnos¢ itp., o tyle trudniejsze (mimo wszystko) jest zauwazenie
i ucielesnienie takich wartosci w postaciach zwierzgcych. Wsréd nich oczy-
wiscie — ze wzgledu na range w micie — najwazniejsza jest wilczyca.



