
E U R O P A  O R I E N T A L I S

Studia z Dziejów Europy Wschodniej i Państw Bałtyckich

ISSN 2081-8742

2 (2010)

Konfl ikt polsko-litewski 
w diecezji wileńskiej 
na początku XX wieku

Z iemie Litwy historycznej były przestrzenią wielonarodową, wielo-
kulturową i wieloreligijną. W następstwie unii polsko-litewskiej eli-

ta państwa litewskiego – magnateria i szlachta, decydująca o kierunku 
rozwoju kulturowego, z upływem czasu polonizowała się. Wytworzył się 
dwustopniowy system etniczny, w którym elita mówiła w języku polskim, 
a chłopstwo – po litewsku i białorusku1. Na przełomie XIX i XX wie-
ku zanikała stanowa struktura społeczeństwa, natomiast ujawniające się 
podziały miały charakter etniczny. Zaczął kiełkować litewski ruch odro-
dzenia narodowego. W procesie kształtowania się nowoczesnych narodów, 
powstawania nacjonalizmów uwidoczniła się jeszcze większa separacja 
różnych elementów etnokulturowych Litwy2. Litewski ruch narodowy 
opowiedział się za etniczno-kulturowym pojęciem narodu. W tym mode-
lu elementem konstytuującym naród był głównie język, ale też zwyczaje 
czy kultura ludowa. Ideę państwowości litewskiej łączono z dominacją Li-
twinów jako narodu etnicznego Litwy historycznej3. W ideologii polskiej 
narodowej demokracji na Litwie przeważał podobny model narodowego 

1 R. Miknys, Kształtowanie się nowoczesnego społeczeństwa na Litwie w pierwszej połowie 
XX w. (Wybrane problemy), Poznań 2007, s. 7–8.

2 Idem, Wilno – miasto wielonarodowe i punkt zapalny w stosunkach polsko-litewskich, 
[in:] Tematy polsko-litewskie: historia, literatura, edukacja, red. R. Traba, Olsztyn 1999, 
s. 89–92.

3 Idem, Kształtowanie się nowoczesnego społeczeństwa na Litwie, s. 15, 30.

Antonina Kozyrska
(Uniwersytet Mikołaja Kopernika)



Antonina Kozyrska10

społeczeństwa i  państwa, w  którym rzecz jasna narodem dominującym 
byliby Polacy. Zderzenie nacjonalizmów polskiego i  litewskiego na Li-
twie na początku XX wieku okazało się zjawiskiem w najwyższym stopniu 
konfliktogennym. 

Wraz z  rozwojem różnych partii i  stronnictw politycznych doszło do 
konfrontacji obu nurtów. Litewskie środowiska narodowe nie popierały 
stanowiska tzw. krajowców polskich na Litwie. Na przykład krajowcy 
konserwatyści nie uznawali etnokulturowego modelu narodu. Dla więk-
szości z nich źródłem sporu polsko-litewskiego nie były różnice językowe, 
lecz walka społeczna. Mimo odmiennych wizji przyszłości Litwy i Biało-
rusi zarówno krajowcy konserwatyści, jak i demokraci odwoływali się do 
tradycji unii jagiellońskiej, integrującej społeczeństwo Litwy historycznej. 
Krajowcy polscy podkreślali swoją odrębność od Polaków z etnicznej Pol-
ski oraz więź z ludami litewskim i białoruskim. Niektórzy identyfikowali 
się z pewnym typem Polaka-Litwina lub Polaka litewskiego4. W kręgach 
litewskich nie akceptowano tego typu podwójnej tożsamości narodowej. 
Podobnie jak polscy narodowi demokraci, Litwini utożsamiali pojęcie 
narodu politycznego ze społeczeństwem etnokulturowym, a nie politycz-
no-historycznym5. Ideolog chadecki ks. Aleksandras Dambrauskas uważał 
starszą generację magnatów i szlachty polskiej za straconą dla litewskie-
go ruchu narodowego. Apelował zatem do młodego pokolenia obywateli 
o dokonanie definitywnego wyboru pomiędzy polskością a  litewskością, 
z którą większość elity kraju łączyły „więzy krwi”: „A więc, mości pa-
nowie, macie do wyboru: chorągiew polska albo litewska […] Polak albo 
litwin – zgoda, ale polakolitwin czy litwinopolak jest to potwór, którego 
samo imię wstrętem nas napełnia”6. Działacze litewskiego ruchu narodo-
wego postrzegali większość polskojęzycznych mieszkańców Litwy jako 
spolonizowanych Litwinów, dlatego nawoływali ich do powrotu do swo-
ich korzeni etnicznych. Narodowość łączono przede wszystkim z więzami 
krwi, czyli uważano ją za wrodzoną, natomiast język w  tym przypadku 
uznawano za kryterium drugorzędne7. 

4  Przykładem może tu być Michał Römer. Zob. J. Sawicki, Michał Römer a problemy naro-
dowościowe na ziemiach byłego Wielkiego Księstwa Litewskiego, Toruń 1998, s. 135–145.

5  R. Miknys, Kształtowanie się nowoczesnego społeczeństwa na Litwie, s. 9–12, 30. 
6  [A. Dambrauskas], Głos Litwinów do młodej generacji magnatów, obywateli i szlachty 

na Litwie, Kowno 1906, s. 26. 
7  K. Buchowski, Litwomani i polonizatorzy. Mity, wzajemne postrzeganie i stereotypy 

w stosunkach polsko-litewskich w pierwszej połowie XX wieku, Białystok 2006, s. 55. 



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 11

Konfrontacja polsko-litewska ujawniła się nie tylko na płaszczyźnie sto-
sunków społecznych i kulturalnych, ale także religijnych. Religia i Kościół 
bowiem od dawna były uważane za potężną siłę, integrującą narody w or-
ganizmy narodowe8. Na przełomie XIX i XX wieku najlepsze warunki do 
rozwoju świadomości narodowej istniały na Suwalszczyźnie, gdzie domi-
nowała ludność litewska. W seminarium duchownym w Sejnach wprowa-
dzono język litewski. Jego absolwenci stanowili pierwszą grupę litewskiej 
inteligencji, prowadzili pracę oświatową wśród parafian. Rozszerzeniu 
praw języka litewskiego w kościołach diecezji sprzyjały rządy biskupa An-
tanasa Baranauskasa (Antoniego Baranowskiego) w  latach 1897–19029. 
Jego działalność kontynuował administrator apostolski ks. Juozapas An-
tanavičius (1902–1907). Na początku XX wieku seminarium sejneńskie 
oraz kuria biskupia stały się ośrodkiem życia narodowego. Mimo tego na 
terenie diecezji dochodziło czasem do zatargów polsko-litewskich10. 

Inaczej wyglądała sytuacja w  katolickiej diecezji wileńskiej, która 
znajdowała się w  zaborze rosyjskim. Biskupstwo obejmowało granica-
mi gubernie wileńską i grodzieńską – północno-zachodnie obszary, które 
zamieszkiwała ludność litewska. Liczebność tej grupy etnicznej była tu 
o wiele niższa w porównaniu z Suwalszczyzną. W miastach Wileńszczy-
zny dominował element polski i żydowski. W stolicy diecezji – Wilnie – 
Litwini stanowili zaledwie 2% ludności. Mimo tego właśnie to miasto było 
centrum litewskiego życia intelektualnego na tym terenie11. Jako ośrodek 
życia ekonomicznego, kulturalnego i duchowego historycznej Litwy wie-
lokulturowe i  wielowyznaniowe Wilno w  sposób szczególny stało się 
terenem walki różnych nacjonalizmów12. Z  tego powodu Michał Römer 
w 1905 roku nazwał miasto „jabłkiem niezgody”13. Najważniejszy był spór 
litewsko-polski, który w pierwszej kolejności dotyczył używania języków

8  У. Самойла, О „старой” и „новой” унии, [in:] Myśl białoruska XX wieku. Filozofia, 
religia, kultura. (Antologia), red. J. Garbiński, Warszawa 1998, s. 161. 

9  Biskup Antoni Baranowski (Antanas Baranauskas) 1835–1902. Orędownik pojednania 
litewsko-polskiego, Warszawa 1998.

10  Szerzej zob.: K. Buchowski, Szkice polsko-litewskie, czyli o niełatwym sąsiedztwie 
w pierwszej połowie XX wieku, Toruń 2006, s. 31–34; recenzja ks. Gryffa na pamflet Co? 
Język polski do karczmy? Obrazek ze stosunków polsko-litewskich, Warszawa 1905, „Przegląd 
Katolicki”, 1905, nr 15, s. 231–232.

11  J. Ochmański, Historia Litwy, Wrocław–Łódź 1982, s. 253.
12  R. Miknys, Kształtowanie się nowoczesnego społeczeństwa na Litwie, s. 9.
13  Idem, Wilno – miasto wielonarodowe, s. 91.



Antonina Kozyrska12

narodowych w kościołach diecezji. Już pod koniec XIX wieku litewska 
inteligencja Wilna podjęła starania o rozszerzenie praw języka litewskiego 
w Kościele katolickim na Litwie. Od 1894 roku zabiegała w kurii diece-
zjalnej o przeznaczenie kościoła św. Mikołaja dla Litwinów i mianowa-
nie dla nich litewskiego kapłana. Na przełomie wieków zarząd diecezji 
wileńskiej nie wyrażał większego poparcia dla podobnych żądań. Biskup 
Antoni Audzewicz odmówił spełnienia tej prośby, pozytywnie rozpatrzył 
ją dopiero biskup Stefan Zwierowicz w 1902 roku14. 

Ewolucja litewskiego ruchu narodowego w kierunku rozwoju politycz-
nego na początku XX wieku doprowadziła do eskalacji konfliktu polsko-
-litewskiego w diecezji wileńskiej. Przypadła ona na okres sprawowania 
urzędu biskupa przez Edwarda Roppa (1903–1917)15. Obejmując rządy 
w diecezji, hierarcha polecił, aby w czasie ingresu do katedry wileńskiej 
w czerwcu 1904 roku jego bulla nominacyjna została odczytana m.in. w ję-
zykach polskim i litewskim16. Pierwsze przemówienie do diecezjan wygło-
sił po polsku. Pozdrowił również Litwinów w ich języku17. Zgodnie z re-
lacją polskiego ziemianina Hipolita Korwin-Milewskiego pierwsze słowa 
do wiernych nowy ordynariusz wypowiedział po litewsku ku wielkiemu 
zaskoczeniu mieszkańców Wilna. Polak zinterpretował to jako zamierzo-
ną przez biskupa manifestację jego stanowiska w kwestii litewskiej18. Po-
przez krótkie pozdrowienie chrześcijańskie w języku litewskim zyskał on 
wielki szacunek wileńskich Litwinów. Była to sprawa precedensowa, gdyż 
w  katedrze w Wilnie dotychczas żaden biskup nie wypowiedział nawet 
kilku słów po litewsku. Postawa Roppa bez wątpienia obudziła nadzieje 
Litwinów na jego przychylny stosunek do litewskiego ruchu narodowego. 
Z kolei polscy diecezjanie spodziewali się po nowym ordynariuszu konty-
nuacji dawnych tradycji wspierania polskości, gdyż widzieli w nim Polaka. 
Biskup natomiast starał się dbać przede wszystkim o to, aby w sferze życia 
religijnego katolicy nie przedkładali spraw narodowości nad sprawy wiary. 
Był zwolennikiem symbiozy różnych narodów Litwy i Białorusi, dlatego 

14  R. Jurkowski, Edward Ropp jako biskup wileński 1903–1907 (w 50-tą rocznicę śmierci), 
„Studia Teologiczne”, 1990, t. 8, s. 216.

15  Biskup E. Ropp (1851–1939), pozostając ordynariuszem diecezji wileńskiej, prawie 
10 lat spędził poza jej granicami w wyniku rządowego zakazu przebywania na terenie diecezji, 
podpisanego przez cara Mikołaja II dnia 1 (14) X 1907 r. 

16  R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 214.
17  Wilno. Ingres J. E. Biskupa von der Roppa, „Przegląd Katolicki”, 1904, nr 26, s. 447. 
18  H. Korwin-Milewski, Siedemdziesiąt lat wspomnień 1855–1925, Poznań 1931, s. 182. 



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 13

w zapatrywaniach politycznych podzielał poglądy krajowców konserwaty-
stów. Uważał, że Kościół nie powinien być płaszczyzną, która dzieli, lecz 
która łączy ludność katolicką. Realizacji tej wizji stosunków społeczno- 
-politycznych miało służyć założone przez niego w 1905 roku Stronnictwo 
Konstytucyjno-Katolickie na Litwę i Białoruś19.

Konflikt polsko-litewski w diecezji w pierwszej kolejności dotyczył uży-
wania języka polskiego lub litewskiego w  nabożeństwach dodatkowych 
(kazaniach, pieśniach religijnych), przy udzielaniu sakramentów (chrztu, 
ślubu) i w katechizacji. Litwini dążyli do zastąpienia języka polskiego li-
tewskim w  etnicznych parafiach litewskich oraz do wprowadzenia tego 
ostatniego w parafiach mieszanych. Jeśli w pierwszym przypadku rozwią-
zanie tej sprawy było łatwiejsze, to w drugim – powodowało ogromne na-
pięcia. Nierzadko zarówno Polacy, jak i Litwini wymagali wyłączności dla 
używania swojego języka w  nabożeństwach kościelnych20. W  parafiach 
mieszanych, m.in. w dekanatach trockim, święciańskim i giedrojckim, na 
tym tle dochodziło do licznych zatargów. Biskup Ropp własnym przykła-
dem starał się pokazać znaczenie głoszenia słowa Bożego w języku obu 
narodów. W czasie swoich wizytacji pasterskich parafii mieszanych prze-
mawiał w obu językach osobiście lub zlecał to księżom. Sprawa budziła 
tyle emocji, że nawet obecność biskupa nie mogła ich powstrzymać. W pa-
rafii Janiszki w dekanacie giedrojckim w 1906 roku doszło do protestów 
ze strony Polaków, kiedy ordynariusz po przemówieniu w języku polskim 
zaczął mówić po litewsku. Oburzony biskup miał wówczas grzmotnąć pię-
ścią w ambonę i powiedzieć: „Milczeć. Mówiłem i mówić będę po litew-
sku, tam gdzie są Litwini”21.

Duchowni i wierni litewscy wyrażali wdzięczność biskupowi za to, że 
pamiętał o ich narodzie. Litwini również ze swej strony zabiegali o wpro-
wadzenie języka litewskiego do nabożeństw kościelnych. Szczególną ak-
tywnością pod tym względem wyróżniała się inteligencja wileńska. Wileń-
skie Towarzystwo Wzajemnej Pomocy Litwinów 2 (15) maja 1905 roku 
skierowało do biskupa Roppa petycję, zawierającą 12 punktów. Wierni 
domagali się w  niej m.in. odprawiania nabożeństw w  języku litewskim 

19  Na temat stronnictwa zob.: R. Jurkowski, Stronnictwo Konstytucyjno-Katolickie na 
Litwie i Białorusi w 1906 r. Szkic do dziejów, „Acta Baltico-Slavica”, 1987, t. 18, s. 93–118; 
S. Gajewski, Arcybiskup Edward Ropp i jego Stronnictwo Konstytucyjno-Katolickie, „Chrze-
ścijanin w Świecie”, 1992, nr 1, s. 112–128.

20  J. Ochmański, op. cit., s. 237.
21  Cyt. za: R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 215.



Antonina Kozyrska14

w parafiach z większością wiernych litewskich, a w pozostałych kościo-
łach wileńskich wprowadzenia litewskich kazań i czytań w wyznaczone 
niedziele i święta. Prosili również o pozwolenie na śpiewanie litewskich 
pieśni religijnych we wszystkich kościołach w  godzinach pozaliturgicz-
nych i  na głoszenie kazań w  obu językach w  Ostrej Bramie i  Kalwarii 
w  czasie pielgrzymek. Ponadto żądali skierowania do parafii litewskich 
księży Litwinów oraz mianowania kapelanów szpitalnych znających ję-
zyk litewski. Postulowali też prowadzenie lekcji religii w tym języku we 
wszystkich szkołach podstawowych i gimnazjach diecezji dla młodzieży 
litewskiej oraz w seminarium diecezjalnym22. Prawdopodobnie ze wzglę-
du na ton petycji i na zbyt wygórowane jak na owe czasy żądania biskup 
Ropp pozostawił ją bez odpowiedzi.

Na zjeździe duchowieństwa litewskiego guberni wileńskiej, grodzień-
skiej i kowieńskiej w listopadzie 1905 roku została zredagowana kolejna 
petycja do ordynariusza. Miała ona bardziej wyważony charakter i ograni-
czała się do 5 postulatów. Wśród nowych znalazła się prośba o pozwolenie 
na głoszenie kazań litewskich w kościele św. Jerzego w dniu patrona oraz 
w pierwsze dwa dni uroczystości Zesłania Ducha Świętego, na obecność 
księdza litewskiego w każdej parafii oraz na prowadzenie katechezy w ję-
zyku litewskim przy katedrze23. Pod petycją podpisało się 36 księży na 
czele z ks. W. Mironasem24. Poczynania Litwinów odniosły pewien sukces, 
gdyż na początku 1906 roku został wprowadzony w seminarium lektorat 
z języka litewskiego jako obligatoryjny dla wszystkich alumnów. Na na-
ukę litewskiego przewidziano jednak tylko godzinę tygodniowo. Według 
Litwinów te działania były niewystarczające, nadal uważali seminarium za 
ognisko polonizacji. Ich zdaniem polscy klerycy nie potrafili powiedzieć 
po litewsku nawet kilku zdań i uciskali Litwinów25. 

Troska o  język litewski w  Kościele na Litwie była głównym celem, 
który przyświecał członkom towarzystwa na rzecz przywrócenia praw 
języka litewskiego w  kościołach diecezji wileńskiej „Saiunga”, założo-
nego w  sierpniu 1906 roku. Zgodnie ze statutem, zatwierdzonym przez 
Ministerstwo Spraw Wewnętrznych 16 września 1907 roku, organizacja 

22  „Przegląd Katolicki”, 1905, nr 26 z 16 (29) VI, s. 402.
23  „Przegląd Katolicki”, 1906, nr 37 z 13 IX, s. 573.
24  R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 218.
25  Stosunki litewsko-polskie w diecezji wileńskiej i nadużycia partii wszechpolskiej. Memo-

riał duchowieństwa litewskiego, Wilno 1913, s. 61; D. Staliūnas, Vilniaus vyskupo E. Roppo 
veiklos pėdsakais (1903–1904), „Lietuvių Atgimo Istorijos Studijos”, 1994, t. 7, s. 148.



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 15

miała troszczyć się o zapewnienie praw języka litewskiego w miejscach, 
w których jeszcze się zachował, oraz o przywrócenie go tam, gdzie został 
wyeliminowany przez duchowieństwo polonizatorskie. „Saiunga” miało 
również za zadanie utrzymywanie kontaktów z instytucjami państwowy-
mi oraz ze Stolicą Apostolską za pośrednictwem MSW. Organizacja miała 
składać coroczne sprawozdania z  działalności Ministerstwu Spraw We-
wnętrznych oraz generałom-gubernatorom26. Zarząd diecezji z dystansem 
ustosunkował się do powstania towarzystwa. Biskup Ropp wyraził nawet 
pewne obawy: „Będzie to organizacja wcale wierzeń Kościoła za hasło nie 
stawiająca. Po prostu organizują się narodowcy litewscy z ideałami nacjo-
nalistycznymi. Są to ludzie pod względem politycznym wcale nie ustępu-
jący polskiej narodowej demokracji”27. Jak widać, ordynariusz wileński 
nie ukrywał swojej niechęci również do narodowców polskich. Mimo to 
był oskarżany przez narodowców litewskich o sympatyzowanie z tym kie-
runkiem. Ksiądz Kazys Propolanis uważał nawet, że biskup zawarł poro-
zumienie z narodowcami polskimi, którzy poparli jego wybór do I Dumy 
Państwowej oraz spłacili część jego długów28. 

Zniesienie rządowego zakazu druków litewskich w 1904 roku oraz po-
wstanie nowych pism polskich i  litewskich przyczyniło się do nasilenia 
konfliktu polsko-litewskiego w  diecezji. Przede wszystkim na łamach 
prasy toczyła się publiczna dyskusja na temat stosunków pomiędzy obu 
narodami. Pisma litewskie, na przykład „Vilniaus żinios”, zamieszczały 
liczne artykuły, felietony, cykle artykułów, dotyczące polonizacji w die-
cezji wileńskiej. Pisma polskie z kolei, m.in. „Kurier Litewski”, publi-
kowały komentarze i  riposty na zarzuty Litwinów. Często pojawiały się 
przejaskrawione opisy zatargów w kościołach, spowodowanych brakiem 
zgody na język kazań czy pieśni religijnych. Wielkie emocje budziły na 
przykład sytuacje odmowy wiernym udzielenia sakramentów ze wzglę-
du na nieznajomość języka wymaganego przez księdza. Na łamach pisma 
swoje stanowisko prezentowali nie tylko publicyści polscy, ale także li-
tewscy. Przed założeniem endeckiego „Dziennika Wileńskiego” jesienią 

26  Устав Союза для восстановления правa литовского языка в Римско-Католической 
Церкви в Литве, Вильнo 1907. 

27  S. Górski, Zagadnienie narodowe a Kościół katolicki na Litwie. Audiencja u J. E. bi-
skupa Roppa, „Tygodnik Ilustrowany”, nr 36 z 8 IX 1906; Archivio Segreto Vaticano, Affari 
Ecclesiastici Straordinari (dalej: ASV, AES), Russia, fasc. 276, k. 44–45. 

28  K. Propolanis, Polskie apostolstwo na Litwie. Szkic historyczny 1387–1912, Wilno 
1913, s. 141.



Antonina Kozyrska16

1906 roku publicystyka polska podchodziła ze zrozumieniem do żądań 
Litwinów, na przykład w kwestii posługiwania się przez księży językiem 
litewskim w parafiach mieszanych29. O potrzebie nauki języka litewskiego 
wspominano wcześniej nawet w polskich środowiskach narodowej demo-
kracji30. Zbliżenie polsko-litewskie poprzez naukę języka polskiego przez 
Litwinów i  litewskiego przez Polaków oraz współuczestnictwo w życiu 
kulturalnym popierała również Konstancja Skirmunt31. Niestety w prakty-
ce podobne zachęty pozostawały najczęściej jedynie życzeniem. 

Publiczna dyskusja nie doprowadziła jednak do porozumienia, bardzo 
często przekształcała się w nieprzebierającą w słowach polemikę. W pu-
blicystyce często pojawiały się wzajemne oskarżenia o szowinizm narodo-
wy. Litewski działacz polityczny o orientacji narodowej Antanas Smetona 
pisał: „O Wilno z Białorusinami nie będziemy się kłócić […] Co innego 
Polacy: ci byli i są agresywni. Wypędzili język litewski z kościołów, a gdy 
Litwini domagają się jego powrotu, nazywają ich szowinistami, imperia-
listami”32. Głosem pojednawczym usiłował przemawiać autor wielu arty-
kułów kanonik kapituły wileńskiej Konstanty Majewski. Analizując teksty 
z gazet litewskich, polskich i rosyjskich, piętnował zarówno szowinistów 
litewskich, jak i polskich. Krytykował wszczynanie bójek w kościołach, 
wzajemne przekrzykiwanie się Litwinów z Polakami w trakcie śpiewania 
pieśni religijnych. W sposób szczególny upominał księży, którzy w kon-
flikcie narodowościowym odgrywali bardzo ważną rolę, aczkolwiek czę-
sto mijającą się z powołaniem kapłańskim. Zaliczał ich do kategorii tzw. 
obałamuconych. Nawoływał proboszczów do nauki języków polskiego 
i litewskiego33. 

29  R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 218–219.
30  Obowiązki Polaka w kraju zabranym, „Noworocznik Litewski”, 1904, s. 207.
31  R. Miknys, Kształtowanie się nowoczesnego społeczeństwa na Litwie, s. 10.
32  Cyt. za: idem, Wilno – miasto wielonarodowe, s. 91.
33  Kanonik pisał: „Szczepienie niezgody i nienawiści wśród zgodnych przedtem sąsiadów, 

szczucie jednych przeciw drugim, urządzanie kłótni, bójek, a choćby tylko kocich muzyk 
w kościołach, podczas mszy św. i procesji religijnych, i to wszystko w imię »naprawienia 
religijnych i kościelnych stosunków na Litwie« jest najpewniejszym sposobem nie tylko 
wypaczenia pobożności, ale zgaszenia wiary w sercach ludu”, lub w innym miejscu: „Moi 
światli panowie! Jesteście w grubym błędzie, sądząc, że robicie zaszczyt religii katolickiej 
i Kościołowi, gdy go do godności narodowego polskiego podnosicie. Zdaje się wam, że 
z tego tytułu macie prawo używać go do swoich celów za narzędzie, żeby własnych rąk nie 
poparzyć”. Nawoływał do spokoju i jedności: „Mogę więc zapewnić wszystkich księży dobrej 
woli, że jeśli nas ożywiać będzie nie patriotyzm polski czy litewski, ale duch Chrystusowy; 
– jeżeli za doradców i przewodników będziemy mieli nie zarażonych niewiarą szowinistów 



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 17

Na początku XX wieku utożsamianie pojęć „narodowość” i „religia” po-
zostawało wciąż problemem aktualnym34. Łączenie przez wielu Polaków 
i Litwinów, w  tym licznych księży, katolicyzmu z polskością lub litew-
skością nie sprzyjało rozwiązywaniu sporów polsko-litewskich w diecezji. 
W dysputach prasowych strony konfliktu często operowały pojęciami „li-
twomani” i „polonomani”, które na początku XX wieku zakorzeniły się na 
dobre35. Negatywny wizerunek Polaków bardzo często kreowali litewscy 
duchowni, związani z chrześcijańską demokracją. Starali się oni przedsta-
wić Polaków jako ciemiężycieli chrześcijan, a konflikty w kościołach – 
jako obronę religii. W publicystyce litewskiej pojawiła się postać Polaka- 
-bezbożnika, a nawet Polaka-diabła. W kontekście tej retoryki szczególnie 
spolonizowani Litwini byli postrzegani nie tylko jako narodowi, ale tak-
że religijni odstępcy. Z kolei strona polska oskarżała księży litwomanów 
o dążenie do całkowitego usunięcia języka polskiego z kościołów Litwy, 
a nawet o wynarodowienie Polaków litewskich. Niekiedy zarzucała im słu-
żenie władzom rosyjskim, czy nawet działanie pod ich auspicjami. Zdarza-
ło się, że antypolskie i antyszlacheckie nastawienie Litwinów tłumaczono 
ich chłopskim pochodzeniem, wskazywano na ich niskie wykształcenie 
teologiczne36. 

Skargi wiernych obu narodowości trafiały nie tylko do gazet, ale przede 
wszystkim były kierowane do odpowiedniej instancji kościelnej – do bi-
skupa wileńskiego. Jeszcze w 1904 roku katolicy z Bieniakowic skarżyli 
się, że w ich parafii nie udzielono rozgrzeszenia osobom, które w czasie 
kazania litewskiego opuściły kościół37. Księża Litwini, którzy zaczynali 
pracę w parafiach mieszanych, często wprowadzali język litewski do nabo-
żeństw dodatkowych dla parafian litewskich, uznając takie rozwiązanie za 
naturalne i sprawiedliwe. Na przykład zaprowadzali taki porządek, że co 
drugą niedzielę wierni polscy i litewscy na przemian śpiewali w kościele 

świeckich i szkolnych żaków, ale biskupów i prawo kościelne – potrafimy stać się »wszystkim 
dla wszystkich, aby wszystkich zbawić«”. Zob.: Nieco o stosunkach pomiędzy Litwinami 
i Polakami, „Przegląd Katolicki”, 1904, nr 34, s. 538; Żądania Litwinów, ibidem, 1905, nr 43  
z 13 (26) X, s. 674–676; nr 45 z 9 XI (27 X), s. 706–708; „Nowoje Wremia” o stosunkach 
polsko-litewskich, ibidem, 1907, nr 36 z 5 IX, s. 572–574.

34  М. Волхонский, Национальный вопрос в Российской Империи и правительствен-
ные круги. Указ от 12 декабря 1904 г., „Вестник Московского Университета”, 2003, 
nr 3, s. 55–72.

35  K. Buchowski, Litwomani i polonizatorzy, s. 60–61.
36  Ibidem, s. 71–72, 88–89.
37  R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 219.



Antonina Kozyrska18

pieśni religijne w swym języku. Skutkiem tych posunięć nie zawsze był 
kompromis, często powodowały one zatargi pomiędzy Litwinami i Pola-
kami. Przykładowo w parafii Żosle na Wielkanoc 1905 roku proboszcz Ko-
zakiewicz, prowadząc procesję z kościoła, zaintonował pieśń po litewsku. 
W odpowiedzi Polacy zaczęli śpiewać pieśń po polsku, doszło do przepy-
chanek, w wyniku czego ksiądz postanowił przerwać procesję38. W celu 
zapobieżenia podobnym ekscesom biskup Ropp 9 (22) stycznia 1906 roku 
wydał okólnik (nr 114), w którym pod karą suspensy lub przeniesienia do 
innej parafii zabronił księżom samowolnego dokonywania zmian w  po-
rządku nabożeństw dodatkowych oraz wprowadzania nowego języka bez 
pisemnej zgody ordynariusza39. To zarządzenie tylko częściowo rozwiąza-
ło problem, studząc nadgorliwość niektórych duchownych. W sytuacjach 
spornych zdarzało się, że biskup wysyłał na miejsce komisje, składające 
się z księży polskich i litewskich. Miały one ustalić, czy były podstawy do 
wprowadzenia określonego języka do kościołów. Litwini zarzucali jednak 
ordynariuszowi, że często ulegał żądaniom „wszechpolaków”, nie zga-
dzając się na nauki w języku litewskim40. Poważne problemy powstawały 
w parafiach Werenów, Ossowo, Butrymańce w dekanacie raduńskim oraz 
Giełwany i  Janiszki w dekanacie giedrojckim. Czasem biskup był zmu-
szony do użycia bardziej radykalnych środków wobec kapłanów rozpala-
jących waśnie narodowościowe. Przenosił ich do innych parafii, chociaż 
czynił to niechętnie i traktował jako ostateczność41. W szczególnie konflik-
towych przypadkach wysyłał duchownych na studia za granicę42. Z tych 
decyzji biskupa często nie byli zadowoleni ani Litwini, ani Polacy.

Ordynariusz wileński próbował uświadomić wiernym diecezji równe 
prawa wszystkich języków w Kościele. Pouczał o tym w swoim liście pa-
sterskim z 29 września 1906 roku: „Powinniśmy więc w zgodzie między 
sobą dbać o to, aby w kościołach naszych nikomu krzywda się nie działa 

38  Stosunki litewsko-polskie w diecezji wileńskiej, s. 29–30.
39  Edward baron de Ropp z Bożej i Stolicy Apostolskiej Łaski Biskup Wileński, Ducho-

wieństwu Diecezji Wileńskiej Pozdrowienie i błogosławieństwo, Wilno 9 I 1906; ASV, AES, 
Russia, fasc. 297, k. 70.

40  Stosunki litewsko-polskie w diecezji wileńskiej, s. 29.
41  Przykłady translokat księży zob.: ibidem, s. 28; R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 220; 

„Przegląd Katolicki”, 1905, nr 39, s. 609–610.
42  Tak było na przykład w przypadku ks. Wiskonta z kościoła św. Mikołaja w Wilnie oraz 

ks. H. Bolcewicza. Zob.: H. Korwin-Milewski, op. cit., s. 181–182; H. Witkowski, Biskupi 
i zarządcy diecezji wileńskiej we „Wspomnieniach z przeszłości 1854–1914” ks. Jana Kur-
czewskiego, „Zapiski Historyczne”, 1999, z. 2, s. 62–65.



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 19

i  każdy mógł słuchać kazania i  śpiewać w swoim dniu, w  swojej porze 
w  języku, który mu jest najmilszym”43. Wcześniej, w 1905 roku, podej-
mował starania na rzecz wprowadzenia języków polskiego i  litewskiego 
na lekcjach religii w szkołach państwowych na terenie diecezji44. Sprawy 
stosunków polsko-litewskich na tym obszarze były również omawiane na 
zjazdach duchowieństwa45. 

Pojednawcze kroki biskupa nie były jednak w  stanie zahamować fali 
wzajemnych oskarżeń wiernych o  polonizację i  lituanizację kościołów. 
Konflikt polsko-litewski z wewnętrznego problemu diecezji przekształcał 
się w sprawę o wiele poważniejszą. Od 1906 roku Litwini zaczęli kierować 
memoriały do papieża Piusa X, które miały szeroki oddźwięk w Europie 
Zachodniej. Jeden z nich, z 23 maja 1906 roku, podpisany przez wybit-
nych działaczy litewskich na czele z doktorem Jonasem Basanavičiusem, 
liczył 74 strony. Ostro krytykowano w nim politykę wileńskiego zarządu 
diecezjalnego. Biskupowi zarzucono brak zainteresowania litewską prasą 
katolicką oraz brak reakcji na prośby Litwinów o odprawianie w ich języ-
ku nabożeństw dodatkowych. Zdaniem autorów memoriału ordynariusz 
przyczyniał się do usuwania języka litewskiego z kościołów, co niekiedy 
prowadziło do krwawych zamieszek, a w konsekwencji zmuszało Litwi-
nów do zwracania się o  pomoc do władz cywilnych. Papieża proszono 
o upomnienie biskupa Roppa, aby usunął z kościołów język polski jako 
niezrozumiały. Postulowano również rozwiązanie polonizującej kapituły 
wileńskiej, a mianowanie do niej Litwinów. Ponadto sugerowano pewne 
zmiany w strukturze kościelnej na Litwie: podporządkowanie diecezji wi-
leńskiej, sejneńskiej i żmudzkiej litewskiemu arcybiskupowi w Wilnie. Or-
dynariuszami tych diecezji, mających wejść w skład postulowanej nowej 
metropolii wileńskiej, mieli być wyłącznie Litwini. „Polonomana” bisku-
pa Roppa sugerowano przenieść do jednej z diecezji polskich46. Powyższe 
żądania w przeważającej części zostały powtórzone w kolejnym piśmie, 

43  „Przyjaciel Ludu”, 1906, nr 39, s. 2–3.
44  Jest to odrębne zagadnienie, które zostało zaprezentowane w osobnym artykule: A. Ko-

zyrska, Kwestia języka nauczania religii w szkołach rzymskokatolickiej diecezji wileńskiej na 
początku XX wieku, [in:] Rola oświaty w procesie kształtowania się świadomości narodowej 
na pograniczu polsko-litewsko-białoruskim, red. W. Śleszyński, Białystok 2007, s. 85–100.

45  D. Olszewski, Polska religijność w warunkach niewoli narodowej, [in:] Belarus, Lithu-
ania, Poland, Ukraine. The foundations of historical and cultural traditions in East Central 
Europe, red. J. Kłoczowski i in., Lublin–Rome 1994, s. 324.

46  De lingua Polonica in Ecclesiis Lituaniae. Supplex lebellus Suae Sanctitati Pio X Papae 
omnibusque S. R. Catholica Ecclesiae Cardinalibus a Lithuanis oblatus, Caunae 1906.



Antonina Kozyrska20

zredagowanym w języku włoskim i podpisanym 1 czerwca 1912 roku47. 
Na wieść o tych memoriałach Polacy wysyłali do Rzymu swoje, w których 
odpierali ataki Litwinów i bronili bezstronności zarządu diecezjalnego48.

Dodatkowo Litwini usiłowali wywrzeć presję na Kurię Rzymską za po-
średnictwem rosyjskiej misji dyplomatycznej przy Stolicy Apostolskiej. 
W liście do rezydenta S. Sazanowa z 17 października 1906 roku prosili 
o wstawiennictwo w sprawie przeniesienia biskupa Roppa do innej die-
cezji i  mianowanie na jego miejsce ks. Juozapasa Ambrazevičiusa, jed-
nego z czołowych działaczy litewskich49. Edwarda Roppa nazywali twór-
cą i  inspiratorem nowożytnego ruchu polonizatorskiego, który w sposób 
dyplomatyczny potrafił przykryć działania polonizatorskie „płaszczem 
Kościoła Rzymsko-Katolickiego”. Prosili o  mianowanie ordynariuszem 
wileńskim „niespolszczonego Litwina”, niezaangażowanego w politykę, 
sprawiedliwego wobec wszystkich wiernych, dbającego o katolików Li-
twinów na równi z innymi wiernymi50. Bezpośrednim powodem napisania 
wspomnianego listu była chęć zapobiegnięcia niepożądanym skutkom wi-
zyty biskupa Roppa w Rzymie, planowanej właśnie w tym czasie. Dzia-
łacze litewscy nie mogli wówczas wysłać swojego delegata, którym miał 
być ks. Kazys Propolanis. Obawiali się, że biskup, wykorzystując swoje 
zdolności dyplomatyczne, przedstawi sprawę litewską w  niekorzystnym 
dla nich świetle. Co ciekawe, wyjazdem Roppa do Rzymu było bardzo 
zainteresowane Ministerstwo Spraw Wewnętrznych, które pomogło zała-
twić wszelkie formalności związane z podróżą, włącznie z asygnowaniem 
na ten cel 1000 rubli. Spodziewano się, że podczas tej wizyty ad limina

47  Le condizioni dei Lituani cattolici della diocesi di Vilna e gli eccesi del panpolonismo, 
Roma 1912. Polskie tłumaczenie ukazało się pod tytułem Stosunki litewsko-polskie w diecezji 
wileńskiej i nadużycia partii wszechpolskiej. Memoriał duchowieństwa litewskiego, Wilno 
1913. Memoriał z 1912 r. był rozpowszechniany w formie anonimowego listu 70 księży Li-
twinów. Autorstwo pierwszego memoriału z 1906 r. i współautorstwo drugiego przypisywano 
ks. Kazysowi Propolanisowi.

48  Lietuvos Moksklų Academijos Bibliotekos, Rankraščių skyrius (dalej: LMAB, RS), 
f. 43–25 073, k. 182, protesty Polaków przeciw memoriałom z 1906, 1912 r.; ibidem, 
f. 43–24 999, prośba diecezjan do Stolicy Apostolskiej w obronie pasterza [1911–1912]; 
ibidem, f. 43–24 705, k. 2, duchowieństwo diecezji do bpa E. Roppa z okazji 25-lecia ka-
płaństwa.

49  Ks. Ambrazevičius przyczynił się m.in. do wprowadzenia języka litewskiego do kościoła 
św. Mikołaja. Był jednak w konflikcie z narodowcami polskimi oraz władzami duchownymi. 
Zob. D. Staliūnas, op. cit., s. 207.

50  LMAB, RS, f. 43–27 495, k. 1–4.



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 21

apostolorum zwierzchnik diecezji wileńskiej złoży wyjaśnienia w sprawie 
trwającego w biskupstwie konfliktu narodowościowego51. 

Stolica Apostolska rzeczywiście była zaniepokojona sporem narodo-
wościowym w diecezji wileńskiej. Docierające do niej z  różnych źródeł 
informacje czasem różniły się diametralnie, co świadczyło o  powadze 
zaistniałych kontrowersji. Relacje na temat sytuacji w diecezji wileńskiej 
wielokrotnie składał pochodzący z Litwy prałat Kazimierz Skirmunt, któ-
ry pełnił funkcję konsultanta do spraw Kościoła w Cesarstwie Rosyjskim 
i  Królestwie Polskim przy Kongregacji do spraw Nadzwyczajnych Ko-
ścioła oraz Kongregacji Rozkrzewienia Wiary. W  kwestiach narodowo-
ściowych Stolica Apostolska wykazywała wielką ostrożność i  pomimo 
zabiegów zarówno Litwinów, jak i Polaków nie opowiadała się po żadnej 
stronie konfliktu. Odnośnie do nabożeństw dodatkowych uznawała dawną 
zasadę, zezwalającą poszczególnym narodowościom na używanie języków 
ojczystych. Okólnik sekretarza stanu kardynała Rafaela Merry del Vala do 
biskupów Rosji w sprawie odwołania zakazu używania języka rosyjskiego 
w  liturgii z  30 września (13 października) 1906 roku (nr 19 702) przy-
pomniał ogólne zasady posługiwania się językami narodowymi. Należało 
używać języka większości wiernych lub przynajmniej tej grupy, która była 
liczna i w sposób szczególny przynależała do Kościoła52.

Tymczasem w  diecezji wileńskiej rosła opozycja narodowców litew-
skich wobec miejscowego ordynariusza. Do szczególnie nieprzychyl-
nych biskupowi Litwinów należeli na przykład ks. J. Ambrazevičius, 
ks. S. Stakelė oraz dr J. Basanavičius. Konflikt uwydatnił się zwłaszcza 
podczas otwarcia Pierwszej Wystawy Litewskiej, poświęconej kulturze 
i sztuce. Uroczystość odbyła się 27 grudnia 1906 (9 stycznia 1907) roku. 
Inauguracji wystawy dokonał dr Basanavičius w obecności m.in. wileń-
skiego generała-gubernatora, prezydenta miasta, przedstawicieli prasy wi-
leńskiej i społeczności polskiej. Udział biskupa Roppa wywołał oburzenie 
środowisk litewskich. Dwa dni po otwarciu wystawy rosyjskojęzyczna  
gazeta wileńska „Swobodnoje Słowo” opublikowała protest wybitnych 
działaczy litewskich przeciw zaproszeniu na wystawę miejscowego or-
dynariusza, nazwanego tu „hakatystą i nowomodnym Krzyżakiem, który 

51  Jeszcze w większym stopniu Petersburg liczył na upomnienie przez Stolicę Apostolską 
biskupa z powodu jego działalności politycznej. A. Kozyrska, Arcybiskup Edward Ropp. Życie 
i działalność (1851–1939), Lublin 2004, s. 63.

52  Российский Государственный Исторический Архив, ф. 821, оп. 125, д. 278, k. 46.



Antonina Kozyrska22

w Rzymie zmieszał z błotem nasz naród i naszych przywódców”53. Nie-
zgodny z prawdą i nieprzebierający w słowach protest Litwinów, godzący 
w osobę biskupa, oburzył katolików wileńskich i ujawnił wewnętrzne po-
działy ruchu litewskiego. Zarówno polskie, jak i litewskie pisma drukowały 
liczne listy czytelników, potępiające autorów „protestu”. Za jego inicjatora 
uważano w pierwszej kolejności doktora J. Basanavičiusa, który odpierał 
jednak te zarzuty, tłumacząc, że jego nazwisko gazeta wydrukowała przez 
pomyłkę54. Jednocześnie przyznawał, że w trakcie przygotowań wystawy 
razem z dwoma członkami Komitetu Organizacyjnego odradzał zaprosze-
nie na jej otwarcie biskupa Roppa, jednak ich wniosek został odrzucony. 

Nikły wynik zabiegów Litwinów w Rzymie zmusił działaczy litewskich 
do zwrócenia się o  pośrednictwo do rządu w  Petersburgu. Zachęcał do 
tego ks. Kazys Propolanis. W liście do J. Basanavičiusa zalecał wszystkim 
pokrzywdzonym przez polonizatorów parafianom pisać skargi, opatrzone 
w liczne podpisy, i z rosyjskim tłumaczeniem wysyłać je do Departamentu 
Wyznań Obcych w Ministerstwie Spraw Wewnętrznych z prośbą o prze-
słanie ich do Stolicy Apostolskiej55. Jakkolwiek oficjalna droga kierowania 
korespondencji katolików Cesarstwa do Rzymu zgodnie z  ustawodaw-
stwem rosyjskim zakładała pośrednictwo MSW, to była najczęściej unika-
na i uważana za wyraz podporządkowania Kościoła państwu. Duchowni 
z Cesarstwa i Polski korzystali często z  tajnej drogi korespondencyjnej, 
zorganizowanej na przykład przez prałata K. Skirmunta. W jednej ze skarg 
z 4 września 1907 roku Litwini zarzucali biskupowi Roppowi, że prze-
śladuje wszystkich tych, którzy odmawiają polonizowania ludności litew-
skiej i białoruskiej56.

Pisanie skarg na ordynariusza diecezji bardzo oburzyło polską opinię 
publiczną. Uznawano to za litewski spisek przeciwko biskupowi, który 
w konsekwencji doprowadził do wydania przez rząd jesienią 1907 roku 
ostatecznej decyzji zakazującej Roppowi dalszego pełnienia funkcji or-
dynariusza wileńskiego. Część prasy litewskiej będącej w  opozycji do 
biskupa potępiła jednak tak restrykcyjną decyzję rządu. Działalność po-

53  Cyt. za: R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 222.
54  Współczesny badacz litewski D. Staliūnas potwierdza jego udział w redakcji listu, 

gdyż rękopis protestu znajduje się w teczce osobowej J. Basanavičiusa w Dziale Rękopisów 
Instytutu Literatury Litewskiej. D. Staliūnas, op. cit., s. 209. 

55  Ibidem, s. 210. 
56  LMAB, RS, f. 43–2460.



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 23

lonizatorska w  stosunku do ludności litewskiej i  białoruskiej była tylko 
jednym z oficjalnych powodów jego wygnania. Wydaje się, że zarzut ten 
posłużył rządowi za pretekst do pozbycia się aktywnego w życiu społecz-
no-politycznym biskupa z niespokojnych terenów diecezji wileńskiej. Sam 
hierarcha był przekonany, że poparcie rządu dla ludności litewskiej miało 
na celu przede wszystkim osłabienie elementu polskiego na Litwie i Bia-
łorusi, gdyż nieliczni Litwini nie stanowili większego zagrożenia dla in-
tegralności Rosji. Kontrowersje wokół sprawy usunięcia biskupa Roppa 
dodatkowo skomplikowały stosunki katolików narodowości polskiej i li-
tewskiej57. 

Niektórzy działacze litewscy sądzili, że obok biskupa także kapituła 
wileńska prowadziła działalność polonizatorską. Doktor Basanavičius za 
polskich fanatyków uważał szczególnie kanoników Wiktora Frąckiewicza-
Radzimińskiego, Jana Sadowskiego i prałata Jana Kurczewskiego. Propo-
nował rozwiązanie lub rozdzielenie kapituły58. Administracja wileńskiego 
generał-gubernatorstwa podzielała taki pogląd59. Po części powyższe po-
stulaty zrealizowano, gdyż w „walce” o mianowanie administratora apo-
stolskiego dla diecezji wileńskiej rząd nakazał kanonikowi Sadowskiemu 
dołączyć do kapituły mohylowskiej, a pozostałych członków kapituły tym-
czasowo pozbawiono stanowisk i dochodów60. 

Konflikt polsko-litewski nie ustał po wyjeździe biskupa Roppa z die-
cezji wileńskiej61. Musiał mu stawić czoło administrator apostolski ks. 
Kazimierz Michalkiewicz, zarządzający diecezją od sierpnia 1908 roku. 
Nominacja ta budziła mieszane uczucia obu stron sporu, gdyż ks. Mi-
chalkiewicz nie utożsamiał się do końca ani z Litwinami, ani z Polakami. 
Podobnie jak biskup Ropp, pragnął jedności wszystkich katolików Litwy 

57  Więcej na temat całej sprawy zob. A. Kozyrska, Arcybiskup Edward Ropp, s. 109– 
–126.

58  LMAB, RS, f. 43–24 863, k. 1–2, 9, listy do dyrektora Departamentu Wyznań Obcych 
w MSW W. Władimirowa z 1 (14) VIII i 11 X 1907 r.

59  Lietuvos Valstybės Istorijos Archyvas, f. 378 b/s 1903, b. 583, k. 33–34, list gene-
rała-gubernatora K. Krzywickiego do ministra spraw wewnętrznych P. Durnowa z 21 III 
1906 r.; А. Станкевич, Политическая роль Виленских римcко-католических епископов. 
Записка Управляющего Канцелярией Виленского, Ковенского и Гродненского Генерал-
Губернатора, Вильно 1911, s. 35.

60  ASV, AES, Russia, fasc. 302, k. 34.
61  Przykłady konfliktów w parafiach mieszanych diecezji zob. L. Wasilewski, Litwa i Bia-

łoruś. Przeszłość – teraźniejszość – tendencje rozwojowe, Kraków 1912, s. 230–244.



Antonina Kozyrska24

historycznej62. W celu złagodzenia napięć językowych w dniach 18–19  
lutego (3–4 marca) 1909 roku zwołał duchowieństwo diecezji do Wilna. 
Był to najliczniejszy zjazd duchowieństwa diecezji (wzięło w nim udział 
200 księży) od czasów ostatniego synodu diecezjalnego z  1744 roku63. 
Określono na nim zasady używania języków w parafiach z ludnością mie-
szaną. Ustalono, że księża w takich parafiach powinni znać zarówno język 
polski, jak i  litewski, w niedzielę i  święta powinni głosić kazania oraz 
katechizować w obydwu językach. Nabożeństwa dodatkowe i śpiewy na-
leżało zorganizować w taki sposób, aby mniejszość miała możliwość uży-
wania swojego języka. Do rozstrzygania ewentualnych sporów została 
powołana stała komisja polsko-litewska, do której weszli z polskiej strony 
księża Jasiński i Songin, z litewskiej – Petrulis i Kuchta. Na przewodni-
czącego komisji administrator wyznaczył prałata Jana Kurczewskiego64. 

Uchwały zjazdu nie przełamały jednak klimatu wrogości między Pola-
kami i Litwinami i nie doprowadziły do unormowania kwestii językowej 
w duszpasterstwie. Rozgoryczony administrator pisał do papieża w 1909 
roku, że zawiódł się podobnie jak biskup Ropp, który przystawał na żąda-
nia Litwinów często ze stratą dla Polaków, lecz mimo to został nazwany 
„litwożercą”65. Litwini w dalszym ciągu pisali memoriały do Kurii Rzym-
skiej oraz skargi do Petersburga, donosząc o działalności polonizatorskiej 
najpierw biskupa Roppa, potem administratora Michalkiewicza. O  tych 
zażaleniach litewskich wspominała m.in. prasa rosyjska: „Новое Время”, 
„Московские Ведомости”, „Свет”, nie podając jednak autorów skarg66. 
Efektem interwencji Litwinów w  Petersburgu było na przykład pismo 
Departamentu Wyznań Obcych w MSW do ks. Michalkiewicza z 1 maja 
1911 roku. Zawierało ono pytanie, dlaczego wbrew postanowieniom zjaz-
du duchowieństwa z 1909 roku języka litewskiego nie wprowadzono dotąd 

62  J. Bardach, Polacy litewscy a inne narody Litwy historycznej. Próba analizy syste-
mowej, [in:] Belarus, Lithuania, Poland, Ukraine. The foundations of historical and cul-
tural traditions in East Central Europe, red. J. Kłoczowski i in., Lublin–Rome 1994, s. 375.

63  J. Kurczewski, Biskupstwo wileńskie. Od jego założenia aż do dni obecnych, zawie-
rające dzieje i prace biskupów i duchowieństwa diecezji wileńskiej, oraz wykaz kościołów, 
klasztorów, szkół i zakładów dobroczynnych i społecznych, Wilno 1912, s. 141; B. Kumor, 
Ustrój i organizacja Kościoła polskiego w okresie niewoli narodowej (1772–1918), Kraków 
1980, s. 368. 

64  R. Jurkowski, Edward Ropp, s. 224. 
65  LMAB, RS, f. 43–24 888, k. 2.
66  J. Borodzicz, Pod wozem i na wozie. Pamiętnik ks. Józefa Borodzicza, czyli kilka lat 

pracy duszpasterskiej na Litwie, Białej Rusi i w głębi Rosji, Kraków 1911, s. 251.



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 25

w wielu parafiach z ludnością litewską67. Rzeczywiście zdarzały się liczne 
przypadki ignorowania w parafiach mieszanych praw mniejszości, okre-
ślonych przez wspomniany zjazd. Powyższe powody skłoniły administra-
tora apostolskiego do upomnienia duchowieństwa w okólniku z 25 kwiet-
nia (8  maja) 1911 roku. W  rozporządzeniu tym zdefiniował on pojęcie 
parafii mieszanej jako zamieszkanej przez ludność w liczbie nie mniejszej 
niż 300 osób, która używała w domu języka innego niż reszta parafian. 
Zarządził sporządzenie spisów ludności obu narodowości, które miały być 
dostępne dla parafian i mogły być przydatne przy rozstrzyganiu powstają-
cych sporów przez wspomnianą komisję68. Zgodnie z  liczebnym stosun-
kiem wiernych różnych narodowości parafie mieszane zostały podzielone 
na cztery kategorie, dla których ustalono szczegółowe zasady używania 
obydwu języków69. 

Pomimo starań na rzecz uregulowania konfliktu językowego w  para-
fiach diecezji ks. Michalkiewicz był uznawany przez wielu Litwinów za 
polonomana. Rozszerzenie praw języka litewskiego w  duszpasterstwie 
doprowadziło niektórych Polaków do przeciwnego przekonania. Hipolit 
Korwin-Milewski twierdził, że administrator apostolski utrzymywał an-
typolski kierunek, podsycany ciągle przez usuniętego biskupa Roppa70. 
Polacy byli przekonani, że rząd wysłuchiwał fałszywych skarg Litwinów, 
a pod pretekstem walki z polonizacją zwalczał Kościół katolicki. Uważali, 
że nawet bez względu na zbyt łagodny stosunek władz diecezjalnych do 
Litwinów, będą oni w dalszym ciągu opowiadać o swoim prześladowaniu. 
Negatywny wpływ na społeczeństwo litewskie przyznawali wspomniane-
mu towarzystwu „Saiunga”, które popierało wielu księży z diecezji wileń-
skiej, kowieńskiej i sejneńskiej. Tacy kapłani próbowali realizować zało-
żenia organizacji, wykorzystując swój urząd kościelny w czasie spowiedzi 
i kazania. Dochodziło do sytuacji, na przykład w parafiach Ossowo, Ra-
duń, Nacza, Biniakowice, Janiszki, Podbrzezie, Mejszagoła, kiedy wierni 
litewscy, zmęczeni waśniami narodowościowymi, sami prosili administra-
tora apostolskiego o przeniesienie z ich parafii proboszcza Litwina. Ksiądz

67  ASV, AES, Russia, fasc. 296, k. 43.
68  Ibidem, Russia, fasc. 296, k. 29–32, Literae Administratoris Apostolici Dioecesis Vil-

nensis Casimiri Michalkiewicz ad universam clerum diocesanum in causa polono-lithuana, 
25 IV 1911, nr 2606. 

69  L. Wasilewski, op. cit., s. 246–249.
70  H. Korwin-Milewski, op. cit., s. 343–344.



Antonina Kozyrska26

Michalkiewicz, próbując wysłuchać podobnych próśb, naraził się zarówno 
nacjonalistom litewskim, jak i rządowi rosyjskiemu71.

Zastosowane przez zarząd diecezji wileńskiej środki, mające na celu 
sprawiedliwe rozstrzygnięcie kwestii polsko-litewskiej w duszpasterstwie, 
okazały się niewystarczająco skuteczne. W dalszym ciągu rosła wzajemna 
nieufność Polaków i Litwinów. Punktem zapalnym nadal pozostawało Wil-
no. Administrator apostolski wprowadził kazania w języku litewskim m.in. 
w Ostrej Bramie, mianował duchownych litewskich w większości parafii 
wileńskich, wyznaczył kapelana dla litewskiej młodzieży gimnazjalnej. Po 
jakimś czasie zrezygnowano z litewskich kazań w Ostrej Bramie, według 
relacji L. Wasilewskiego – z powodu braku słuchaczy72. Litwini wileńscy 
nie zrezygnowali z żądań wprowadzenia nabożeństw i śpiewów w języku 
litewskim we wszystkich kościołach Wilna. Zdarzały się takie ekscesy, jak 
tzw. wojna kucharek latem 1912 roku, kiedy to zorganizowane grupy ku-
charek i służących narodowości litewskiej i polskiej chodziły po różnych 
kościołach i śpiewały pieśni religijne w swoich językach, przekrzykując 
się nawzajem73. 

Konfrontacja polsko-litewska w  diecezji wileńskiej na początku XX 
wieku miała duże znaczenie dla kształtowania się opinii obu stron. Spór 
toczył się najczęściej na szczeblu lokalnym i bardzo szybko przenosił się 
z kościoła na inne płaszczyzny życia społecznego74. Wbrew przeświadcze-
niu Litwinów, administracja rosyjska, jak się wydaje, niewiele czyniła na 
rzecz zmniejszenia skali konfliktu w diecezji. Ruch litewski popierano na 
tyle, aby utrzymać jego antypolski charakter, co ostatecznie prowadziło 
do osłabienia wpływu kultury polskiej i  aspiracji politycznych Polaków 
na Litwie. W odróżnieniu od polskiego, narodowego ruchu Litwinów nie 
postrzegano jako zagrożenia dla integralności Cesarstwa Rosyjskiego75. 

71  ASV, AES, Russia, fasc. 296, k. 44–45, Memoriale in causa polono-lithuana in diocesi 
Vilnensa, Romae 23 VII 1911.

72  Autor ten uważał, że na użytek Litwinów w zupełności wystarczyłby kościół św. Mi-
kołaja. Liczba osób żądających wprowadzenia języka litewskiego w Wilnie wynosiła 2227, 
podczas gdy przeciętna liczba parafian w Wilnie to 5000 osób. Zob. L. Wasilewski, op. cit., 
s. 255–256.

73  H. Korwin-Milewski, op. cit., s. 343–344.
74  K. Buchowski, Litwomani i polonizatorzy, s. 72.
75  W. Wielhorski, Warunki rozwoju świadomości narodowej Litwinów i powstania współ-

czesnego państwa litewskiego (1861–1920 ), [in:] Pamiętnik VI powszechnego zjazdu histo-
ryków polskich w Wilnie 17–20 września 1935, Lwów 1935, s. 136.



Konflikt polsko-litewski w diecezji wileńskiej... 27

W konflikcie polsko-litewskim, zgodnie z założeniami polityki narodowo-
ściowej, trzymano się starej zasady „dziel i rządź”. 

Wybuch pierwszej wojny światowej sprawił, że spór polsko-litewski 
czasowo został odsunięty na dalszy plan. Po zakończeniu działań wojen-
nych doszło do pogłębienia konfliktu pomiędzy obu narodami nie tylko na 
płaszczyźnie religijnej, społecznej i kulturowej, ale przede wszystkim po-
litycznej. Problem nie był wyłącznie wewnętrzną sprawą państw polskiego 
i litewskiego, a w poważnym stopniu rzutował na stosunki polityczne mię-
dzy obu krajami. Zarówno Litwa, jak i Polska w polityce narodowościowej 
kierowały się zasadą wzmacniania elementu odpowiednio litewskiego lub 
polskiego. 

Polish-Lithuanian conflict in the diocese of Vilnius at the beginning
of 20th century (summary)

At the beginning of 20th century religion was one of the main spheres of the 
Polish-Lithuanian conflict. In the Catholic diocese of Vilnius, the clash between 
believers of two nations was occurring mainly in the language of additional 
service and religious singing in churches, the catechesis of pupils in schools, 
assigning Polish or Lithuanian clergy to the church posts, as well as the problem 
of knowledge of both languages by the priests. The dispute was intensive in 
parishes with mixed Polish and Lithuanian population and in Vilnius, where at the 
earliest were established organizations whose goal was to broaden the Lithuanian 
language in the pastoral ministry. Among the others development of press and 
involvement of clergy in political activities increased the scale of conflict. The 
governor of the diocese, Bishop Edward Ropp (1904–1907), and after 1908 
Apostolic Administrator Fr. Kazimierz Michalkiewicz, in its regulations, appeals 
to the worshipers, conferences of clergy, during personal visits were appealing to 
the both sides to agree. In the parishes with mixed nationalities they recommended 
order of services, in which the two nations could have the opportunity, in fixed 
time, to listen to the sermons and to use mother tongue. To solve the disputes they 
recommended to prepare the census of parishioners of both nationalities and were 
sending special commissions or were considering the question by themselves. 
Those policies were not always satisfying the sides of conflict, who were seeking 
support for their national aspirations by sending petitions to the Vatican and 
Petersburg. This only intensified mutual distrust and the perception in negative 
light. Only the outbreak of the First World War temporarily reduced the Polish- 
-Lithuanian conflict in the diocese of Vilnius.






