
17 (2024) 4: 389–423 

ISSN (print) 1689-5150
ISSN (online) 2450-7059

Dariusz Dziadosz

Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II w Lublinie
dariuszdzi@op.pl
ORCID: 0000-0002-5191-0560

https://doi.org/10.12775/BPTh.2024.021

Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan 
w optyce najstarszych biblijnych źródeł i ich (post)

deuteronomistycznej i (post)kapłańskiej relekturze  
(Sdz 17,1–18,31)

The Origins of the Sanctuaries of Mount Ephraim  
and Laish/Dan in the Optics of the Earliest Biblical Sources 

and their (Post-)Deuteronomistic and (Post-)Priestly 
Reappraisal (Judg. 17:1–18:31)

Abstrakt: Opis historii sanktuarium Mikajehu i najwcześniejszych dziejów powstałego 
na jego kultycznym wzorcu pokoleniowego ośrodka religijnego w Lajisz/Dan tworzy 
obecne strukturalne ramy pierwszego epilogu Księgi Sędziów (17,1–5; 18,14–26.27–
31), który definiuje też pochodzenie, status i rolę lewickiego kapłaństwa w schyłkowej 
fazie teokracji w Izraelu (17,7–13; 18,3–6.17–20.24.27.30). Te stricte religijno-kultyczne 
teksty kolejni redaktorzy księgi złączyli z tradycjami o społeczno-militarnej aktywnoś-
ci Danitów, oferując niepowtarzalną w całej Biblii Hebrajskiej folklorystyczną rekon-
strukcję genezy i pierwotnej aktywności prywatnego miejsca kultu w Górze Efraima 
oraz lokalnego religijnego ośrodka w Lajisz/Dan, który z czasem, obok Betel i Samarii, 
będzie stanowił trwały punkt odniesienia dla życia religijnego hebrajskich pokoleń 
zamieszkujących północne tereny Królestwa Izraela.

Abstract: The description of the history of the sanctuary of Micah and the earliest his-
tory of the generational religious centre at Lajish/Dan that emerged from its cultic 
pattern forms the present structural framework of the first epilogue of the Book of 
Judges (17:1–5; 18:14–26.27–31), which also defines the origin, status and role of the 
Levitical priesthood in the declining phase of theocracy in Israel (17:7–13; 18:3–6.17–
20.24.27.30). These strictly religious and cultic texts were combined by the successive 
editors of the book with traditions about the socio-military activity of the Danites, 
offering a folkloric reconstruction of the origins and early activities of the private place 
of worship at Mount Ephraim and the local religious centre at Lajish/Dan, which is 
unique to the entire Hebrew Bible. This site, along with Bethel and Samaria, would 

https://orcid.org/0000-0002-5191-0560
https://doi.org/10.12775/BPTh.2024.020


390 Dariusz Dziadosz

later constitute a lasting reference point for the religious life of the Hebrew generation 
inhabiting the northern areas of the kingdom of Israel.

Słowa kluczowe: Góra Efraima, Lajisz/Dan, Mikajehu, Danici, kult, kapłan-lewita, epoka 
sędziów.

Keywords: Mount Ephraim, Laish/Dan, Micah, sons of Dan, cult, Leviticus priest, the 
age of judges.

Tradycje o ośrodkach kultu umiejscowionych w obrębie Góry Efraima i Lajisz/
Dan utrwalone w pierwszym epilogu Księgi Sędziów (17,1‒18,31) to jedyne 
starotestamentowe teksty, które mówią o stałym i strukturalnie zorganizowanym 
prywatnym lub jednopokoleniowym miejscu czci Boga (JHWH) funkcjonują-
cym już w okresie przedmonarchicznym1. Ponadto te źródła należą do najstar-
szych zapisów biblijnych o religijności rodów hebrajskich osiadłych na terenach 
południowego i centralnego Kanaanu, które w epoce podzielonej monarchii 
utworzą Północne Królestwo Izraela. Poza tradycjami o świątyni w Jerozolimie, 
w Biblii Hebrajskiej nie ma porównywalnego objętościowo i jakościowo zbioru 
tradycji, który tak dokładnie odtwarzałby początki i pierwotną aktywność izrael-
skiego czy kananejskiego miejsca kultu. Nie ma też innego źródła, które oferowa-
łoby tyle informacji o Danitach i ich społeczno-religijnej i militarnej działalności 
w przedmonarchicznej fazie pobytu w Syro-Palestynie (por. Rdz 14,14; 30,6; 
35,25; 49,16; Wj 1,4; Lb 1,38–39; 2,31; Pwt 27,13; 33;22; 34,1; Joz 19,40–48; Sdz 
1,34–36; 5,17; 13,1‒16,31; 20,1; 1 Sm 3,20; 2 Sm 3,10; 17,11; 24,2.6.15; 1 Krl 5,5; 
12,29–30; 2 Krl 10,29; Jr 4,15; 8,16).

Złożony literacko i gruntownie opracowany redakcyjnie materiał źródło-
wy 17,1‒18,312, który będzie przedmiotem analiz w artykule, tworzy pierwszy 

1  Taką chronologię sugeruje deuteronomistyczny historiograf, sytuując zdarzenia 
17,1‒18,31 w finalnym okresie osiedlania się Izraelitów przybyłych do Kanaanu na przełomie 
późnego Brązu i wczesnego Żelaza. W tej epoce społeczno-polityczna i militarna struktura 
Kanaanu opierała się na systemie państw–miast podległych pobliskim monarchiom Me-
zopotamii. Glassman 2017, 473–476; Diakonoff 1991, 297. Treść 17,1‒18,29 nie pozwala 
na dokładną datację historii klanu Mikajehu i rodu Dana. Leuchter 2007, 429–439; Frolov 
2004, 37–43.

2  Źródła zebrane w  17,1‒18,31 noszą ślady (post)deuteronomistycznych i  (post)
kapłańskich elaboracji, które miały w  lektorze księgi wywołać krytyczną ocenę kultu 
i kapłanów kluczowych centr religijnych Północnego Izraela: Betel i Dan (Góry Efraima) 



391Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

człon dwustopniowego epilogu Księgi Sędziów (por. 17,1‒18,31 i 19,1‒21,25) 
i jest późną historiograficzną rekonstrukcją zdarzeń umiejscawianych na koń-
cowym etapie rządów charyzmatycznych liderów Izraela (šōpṭîm). W kontraście 
do wcześniejszych bloków księgi (1,1‒3,63 i 3,7‒16,31), które koncentrują się na 
trudnej społeczno-militarnej i religijno-kulturowej sytuacji hebrajskich rodów 
w Kanaanie po śmierci Jozuego, sekcja 17,1‒18,31 skupia się na pochodzeniu 
i specyfice kultu sprawowanego w dwu związanych wspólną tradycją centrach 
religijnych położonych na skrajnych obrzeżach ziem podbitych przez północne 
rody Izraela.

Celem badawczym artykułu jest odtworzenie możliwie najstarszych kontek-
stów historycznych i teologicznych kryjących się za ostateczną wersją hebrajskich 
źródeł w 17,1‒18,31 poświęconych tym dwom zależnym od siebie ośrodkom 
religijnym, a także sprecyzowanie kierunku, w jakim następowała późniejsza 
(re)interpretacja i ideowo-teologiczna ocena sprawowanego w nich kultu, któ-
ra ewoluowała na kolejnych etapach edycji deuteronomistycznej historiografii 
Izraela (Joz‒2 Krl)4. Zgodnie z regułami hermeneutyki sprawdzonej dla tego 
typu tekstów (metoda historycznokrytyczna i  jej dopełniające się podejścia: 
diachroniczne i synchroniczne) wpierw zostanie zaprezentowany profil literac-
ki i redakcyjny badanych źródeł biblijnych, a następnie przeanalizowane te ich 
treści, które pozwalają na odtworzenie i interpretację początków kultu w rejonie 
Góry Efraima i Lajisz/Dan5.

i ich reformatora – Jeroboama I. Naʼaman 2005, 48–53. Pierwotnie księgę zamykała saga 
o Samsonie (13,1‒16,31), gdyż cykle 17,1‒18,31 i 19,1‒21,25 opierają się na odrębnych źródł-
ach i ukazują inny geopolityczny i religijno-kulturowy obraz epoki sędziów niż jej wstęp 
(1,1‒3,6) i centralny korpus (3,7‒16,31). Zakovitch 1983, 173–174; Bartusch 2003, 184–185; 
Organ 1987, 239–246; Bray 2006, 31; Beldman 2017, 78–84; Amit 1999, 311–313.

3  Trzeba pamiętać, że dwustopniowy prolog (1,1–36; 2,1‒3,6) i  epilog (17,1‒18,31; 
19,1‒21,25) tworzą klamrę literacką obejmującą narracyjny trzon księgi poświęcony sędziom 
i administratorom Izraela. Gooding 1982, 70–79; Block 1999, 474–475; Peckham 1985, 35–37; 
Schneider 2000, 229; Younger 2002, 30–33.

4  Becker 1990, 253–255.295–296; Sweeney 1997, 517–529; Brettler 2002, 412.
5   Archeologiczne artefakty z Kanaanu oraz starożytne pozabiblijne i biblijne relikty 

literackie sugerują, że pierwotne miejsca czci lokalnego Boga/bogów były lokalizowane 
w wyżynnych gajach lub wśród żyznych równin. Miały one postać niewielkich otwartych 
lub zadaszonych konstrukcji, w których na wprost wejścia umieszczano (w niszy) posąg 
czczonego Boga/bóstwa wykonany z kamienia, drewna lub metalu. Obok znajdowały się 
sale dla kapłanów i innych funkcjonariuszy kultu, którzy pełnili rolę stróżów (1 Sm 1), oraz 
dziedziniec i wieża. Kuenen 1892. Vol. 2, 28–29; Moore 1895, 33–35.370.



392 Dariusz Dziadosz

1. � Charakterystyka literacka przekazów o kulcie w Górze Efraima 
i Lajisz/Dan

Literacki profil kompozycji 17,1‒18,31 jest w dyskusji egzegetycznej ujmowany 
niejednakowo. Jedni uznają ją za tekst o dużej wiarygodności historycznej wy-
rażony językiem starotestamentowej historiografii, który przez pryzmat wieków 
późniejszych – m.in. epokę podzielonej, a następnie upadłej monarchii – od-
twarza przedmonarchiczne dzieje wybranych plemion Izraela i ich religijnych 
centr6. Inni widzą w niej przekaz wyłącznie teologiczny, który w propagandowym 
duchu polemiki z perspektywy czasu krytycznie ocenia dwa miejsca kultu na 
krańcowych obrzeżach Królestwa Północnego i uznaje je za nieortodoksyjne, 
a zarazem obnaża niski poziom życia religijnego ich fundatorów i kapłanów 7.

Zbiór tradycji w 17,1‒18,31 inicjuje krótka dwustopniowa folklorystyczna 
saga pokoleniowa, w której wpierw na tle sporu Mikajehu i jego matki uka-
zuje się utworzenie prywatnego sanktuarium w  ich domu (17,1–5a), a  po-
tem definiuje status zatrudnionego tam personelu kultycznego (17,5b.7–13). 
W tę pierwszą odsłonę opowieści, którą można uznać za pierwotnie nieza-
leżny od najbliższego kontekstu przekaz o  zabarwieniu folklorystycznym 
oferującym etiologię prywatnego miejsca kultu8, wpisano z czasem pokrew-
ną literacko, topograficznie i chronologicznie tradycję o podbojach Danitów 
(18,1–31)9. Narracyjna strategia (post)deuteronomistycznych10 i (post)kapłań- 

6  Dużą wiarygodność historyczną daje się szczególnie glosom 18,30–31, które potwierd-
zają kultyczną aktywność Danitów w Lajisz od jego zdobycia po utratę na rzecz asyryjskiego 
lub babilońskiego najeźdźcy.

7  Marcus 1988, 72–80; Brownback 2021, 128; Toews 1993, 163; Bauer 1998, 440–445.
8  Początkowo uznawano literacką jedność bloku 17,1‒18,31 (Arnold 1917, 99.105), 

ale z czasem zaczęto zauważać odrębność jego źródeł, które w spójny przekaz złączono na 
ostatnich etapach edycji księgi za pomocą 17,2–4 i 18,14.17–18.20. Burney 1920, 408.416.

9  (Post)deuteronomistyczny historiograf sugeruje, że ta niekorzystna dla Danitów 
sytuacja trwała od czasu drugiego podziału ziem kananejskich w Szilo (Joz 19,40–48). Mimo 
starań Danitów podjętych po śmierci Jozuego (Sdz 1,34–35), realizacja poleceń z Szilo, by 
przejąć strategiczne tereny Kanaanu przylegające do ziem Filistynów, Judy, Efraima, Manas-
sesa i Beniamina, okazała się dla nich zbyt trudna, stąd postanowili wyemigrować na mniej 
atrakcyjne ziemie sąsiadujące z rodem Neftalego (18,1–31).

10  Te kręgi edytorskie ukazują, m.in., instytucję króla jako jedyną rękojmię przywrócenia 
ładu religijno-moralnego w Izraelu (17,6; 18,1; por. 19,1; 21,25) w miejsce poważnych na-
dużyć w sferze kultu i sprawiedliwości społecznej. Mueller 2001, 7–11; Yee 1995, 167.



393Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

skich11 redaktorów księgi sprawiła, że cykl o perypetiach indywidualnych i zbio-
rowych bohaterów Judy, Efraima i Dana opisanych w 17,1‒18,31 stał się jednym 
z jej najbardziej frapujących i kluczowych bloków strukturalnych. Definitywnie 
zamyka on opis nagannych pod kątem społeczno-religijnym dziejów hebraj-
skich pokoleń w okresie sędziów (3,7‒16,31), a zarazem kładzie podwaliny 
pod deuteronomistyczną wizję izraelskiej monarchii (1 Sm 7,1‒2 Krl 25,30). 
Już na tym etapie rządów teokratycznych liderów monarchię zapowiadają noty 
redakcyjne w 17,6, 18,1a, 19,1a i 21,25, a dodatkowo wzmacniają początko-
we rozdziały 1Samuela (1,1‒3,21; 4,1‒7,1) skupione na ośrodku w Szilo, arce 
przymierza i trzech zestawionych z sobą instytucjach: upadającym kapłaństwie 
Helidów, profetyzmie zainicjowanym przez Samuela i instytucji króla rodzącej 
się w monolatrycznym kontekście izraelskiego jahwizmu i politeistycznej cy-
wilizacji Syro-Palestyny (1 Sm 7,1‒12,25).

Kluczowym problemem sekcji 17,1‒18,31 jest ocena historycznej wiarygod-
ności zapisanych w niej tradycji o wyposażeniu i kulcie w prywatnym sank-
tuarium Mikajehu i w ośrodku w Lajisz/Dan oraz statusie posługujących tam 
lewitów-kapłanów. Niejednomyślne opinie w tej materii można zamknąć w ob-
rębie dwu reprezentatywnych dla archeologii i egzegezy stanowisk: maksymali-
stycznym, optującym za historycznością 17,1‒18,3112 i minimalistycznym, które 
ją kwestionuje, widząc w tym bloku tradycji owoc późnej teologicznej inwencji 
(post)deuteronomistycznych i (post)kapłańskich redaktorów13.

11  (Post)kapłańskim środowiskom przypisuje się, m.in., wers 18,30 zapewniający jury-
sdykcję kapłanom w Lajisz/Dan, którego treść zestawia się z deuteronomistyczną tradycją 
1 Krl 12,25–33 (por. 2 Krn 16,4; Tb 1,5).

12  Od publikacji Wellhausena uważa się, iż cykl 17,1‒18,31 odzwierciedla historyczne 
uwarunkowania epoki przedmonarchicznej bardziej niż przekaz o Szilo i posłudze Helego 
i Samuela (por. 18,31 i 1 Sm 1,1‒4,22). Wellhausen 1905, 129.235–236. To, iż model kultu 
w Górze Efraima i Lajisz nie spotyka się z krytyką redaktora księgi oznacza, że w jego czasach 
był akceptowany przynajmniej w północnym Izraelu. Sposób jego oceny mógł ulec zmianie 
dopiero po religijnej reformie Jozjasza wzorowanej na kultycznych przepisach Tory. Bray 
2006, 5.

13  Niektórzy do dziś uznają 17,1‒18,31 za oryginalną oraz jednorodną literacko i te-
matycznie kompozycję (Block 1999, 476), ale większość zauważa w niej późniejsze korekty 
podyktowane, m.in., krytyką polityki religijnej Jeroboama I, której symbolem było zastąpienie 
złotym cielcem obiektów kultu przyniesionych tam z domu Mikajehu i wprowadzenie na 
urząd kapłański królewskich funkcjonariuszy (1 Krl 12,28–33). Gall 1898, 137; Pedersen 
1940, 150–151.222–224.



394 Dariusz Dziadosz

Rozbieżność opinii widać też w ocenie formy14, struktury15 i procesu re-
dakcji przekazu o Górze Efraima i Lajisz/Dan. Duży wkład w dyskusję nad jego 
pochodzeniem i charakterem wniósł M. Noth, który wykluczył cykl 17,1‒18,31 
z deuteronomistycznego zbioru Joz‒2 Krl z uwagi na brak terminologii i teo-
logii typowej dla tego historiograficznego kręgu, postulując jego redakcyjną 
złożoność16. Idąc tym śladem, egzegeci zaczęli dostrzegać w 17,1‒18,31 dwa17, 
trzy18 i więcej predeuteronomistycznych źródeł19, które sukcesywnie łączono 
w literacką całość, a potem wkomponowano w strukturę księgi na finalnym 
etapie jej edycji20. Obecnie w 17,1‒18,31 podkreśla się oryginalność i starożyt-
ność przekazów o dwu centrach kultu21, a zarazem wskazuje na mocny rys ich 
późniejszej projudzkiej relektury, która wiąże ośrodek w Dan (Górze Efraima) 
z reformą Jeroboama I pragnącego skutecznie odpowiedzieć na centralistyczne 
zapędy polityki religijnej władców i kapłanów Judy22. Aby wzmocnić negatywną 
ocenę tej religijnej reformy, deuteronomistyczni edytorzy Księgi Sędziów, opisu-
jąc terytorialne podboje Dana, przywołały wątpliwą religijnie i moralnie genezę 
najbardziej wysuniętego na północ religijnego ośrodka w Izraelu. W ten sposób 

14  Zwykle cykl 17,1‒18,31 uważany jest za sagę klanową, kultyczną etiologię o usta-
nowieniu lokalnego sanktuarium (Younger 2002, 335–336; O’Connell 1996, 238–241) lub 
mit fundacyjny mówiący o podbojach Danitów. Niditch 2008, 180.

15  O układzie treści 17,1‒18,31 przesądzają dwie glosy (17,6; 18,1a), które wyznaczają 
cezurę pomiędzy dopełniającymi się treściowo, a pierwotnie odrębnymi tradycjami: dwu-
stopniową relacją o ustanowieniu ośrodka kultu w domu Mikajehu (17,1–5) i posłudze lewity 
z Betlejem (17,7–13) oraz trzyelementową opowieścią o rodzie Dana: ich zwiadowczej misji 
(18,1–10), rabunku i skorumpowaniu lewity (18,11–26) i podboju Lajisz/Dan (18,27–31). 
Bauer 2000, 37–47.

16  Noth 1991, 77; Mayes 1983, 79–80.
17  Butler 2009, 372–374; Olson 1998, 863.
18  Webb 1987, 421; Younger 2002, 335.
19  Analiza kolejnych tradycji w 17,1‒18,31 wskazuje na istotne różnice w sposobie pre-

zentacji tych dwu ośrodków i zatrudnionego tam personelu, a także na inny pryzmat chro-
nologiczny, przez który pokazuje się ich historię (por. 17,1–5.7–13; 18,5–6.13–26 i 18,30–31). 
Täubler 1958, 47–54.

20  Boling 1975, 256–259. Niektórzy wiążą pochodzenie bloku z aktywnością kapłańskich/
lewickich kręgów z Dan ustanowionych przez Jeroboama I i w tym widzą źródło przychylnej 
oceny sanktuariów w Górze Efraima i Lajisz/Dan. Noth 1962, 71–85; Mayes 1974, 45–46; 
Niemann 1985, 131–133.

21  Nie wszyscy wiążą też te ośrodki z Danitami. Hertzberg 1985, 370–371.
22  Vincent 1952, 116; Martin 1975, 182–183.



395Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

zanegowały zarazem jego ortodoksyjność23 i potwierdziły prawowierność świąty-
ni Salomona. Przez napiętnowanie idolatrycznego rodowodu przedmiotów spo-
rządzonych przez Mikajechu w kontekście idei powszechnej apostazji w Izraelu 
po śmierci Jozuego (por. 2,11‒16,31; Pwt 12,1–14) oraz przywołanie nagannych 
etycznie okoliczności, w jakich Danici sprowadzili je do Lajisz (18,27a.30–31), 
już na tym etapie historii Izraela chcą zapowiedzieć przyszły kult złotego ciel-
ca, posługę nieprawowiernych kapłanów/lewitów oraz bałwochwalcze wyżyny 
i ołtarze, które w tym mieście (por. Betel i Samaria; 1 Krl 12,28–31) na początku 
swych rządów zainicjuje Jeroboam I24.

Poprzez te redakcyjne elaboracje kręgi deuteronomistyczne przerzuciły 
pomost literacki między pierwotną wersję księgi (1,1‒16,31) a Księgi Samu-
ela rozpoczynające się od cykli o sanktuarium w Szilo, arce przymierza, Helim 
i Samuelu (1 Sm 1,1‒3,21; 4,1‒7,1). Nasycone religijnym folklorem teksty o po-
wstaniu lokalnych centr w Górze Efraima i Lajisz/Dan oraz ustanowieniu w nich 
lewitów-kapłanów (17,7–13.27; 18,27.31) stały się w ten sposób wstępem do 
relacji o domu Bożym w Szilo – drugim po Jerozolimie głównym ortodoksyjnym 
biblijnym centrum kultu25. Źródła o Górze Efraima i Lajisz/Dan sięgające naj-
głębszymi korzeniami do klanowej pamięci Dana i Efraima można więc uznać za 
najstarsze biblijne teksty o pierwotnych (prywatnych) formach monolatrycznego 
kultu jahwistycznego i lewickim wzorcu kapłaństwa w tej części podbitego przez 
Izraelitów Kanaanu26.

W innym kluczu historycznym metrykę tradycji o sanktuariach w Górze 
Efraima i w Lajisz/Dan odczytują ci, którzy pierwotną wersję 17,1‒18,31 wiążą 
z danickimi lewitami-kapłanami osiadłymi w okolicach Betel w połowie VIII 
w. przed Chr.27 Kapłani ci mieliby kultywować inny model posługi niż wysłan-
nicy Jeroboama I, a nade wszystko cieszyli się mocną legitymacją do pełnienia 
swych urzędów (por. 18,30). Wiele wskazuje na to, że korpus bloku 17,1‒18,31 
wpisano w strukturę księgi już w fazie jej predeuteronomistycznej edycji28, by – 

23  Amit 2000, 21–131.
24  Wiersbe 1994, 128–129; Brensinger 1999, 176–177; Penna 1962, 24.215–217.226.
25  Pfeiffer 1948, 321–332; Arnold 1917, 99–117.
26  Albertz 1994. Vol. 1, 58–59.140–146.
27  Gray 1967, 338; Butler 2009, 397; Yee 1995, 160.
28  Za najwcześniejszą predeuteronomistyczną korektę uznaje się wiersze 17,2–3.4/

bez terminu massēkâ/.6 i 18,1a.17/bez terminu massēkâ/.30a.31b, które należałoby odczytać 
jako próbę ściągnięcia winy z kapłanów w Dan za kult bałwochwalczy. Niemann 1985, 131–



396 Dariusz Dziadosz

zgodnie z jej wiodącym nurtem teologicznym – ukazać tło historyczne działań 
podjętych przez Jeroboama I (por. 1 Krl 12‒14)29. W okresie reformy Jozjasza, 
która objęła również Północny Izrael (2 Kr 23,15.19–20) tę sekcję skorygowali 
również projudzcy edytorzy księgi, by wyjaśnić, dlaczego Betel, Samaria i Dan 
zostały splądrowane przez Asyrię30.

To syntetyczne zestawienie naukowych podejść do cyklu tradycji 17,1‒18,31 
prowadzi do kilku wniosków. Mimo rozbieżności w ocenie jego pochodzenia, 
a także literackiej i teologicznej specyfiki, egzegeci są zgodni, iż jest jedynym 
świadectwem Biblii Hebrajskiej, które dostarcza tylu informacji o wczesnych for-
mach kultu w obrębie rodów Efraima, Judy i Dana oraz ich religijnym personelu. 
Obecny układ i interpretacja tych tradycji jest owocem pracy (post)deuterono-
mistycznych31 i (post)kapłańskich środowisk, które dały im spójność formalną 
i merytoryczną zbudowaną na dopełniających się liniach narracyjnych oscylu-
jących wokół zagadnienia przedmonarchicznych praktyk religijnych w Izraelu.

Podsumowując tę pierwszą fazę analiz, można powiedzieć, że przekaz 
17,1‒18,31 o  społecznej i  religijno-kultycznej sytuacji Efraima, Judy i  Dana 
w ostatniej fazie epoki sędziów jest strukturalnie i  tematycznie kompatybil-
ną, choć niejednorodną kompozycją, która daje księdze odpowiednie literac-
kie i teologiczne obramowanie. Z podobnym pod wieloma względami cyklem 
19,1‒21,25 tworzy on epilog, który poszerza religijno-kulturowe i społeczno-mi-
litarne horyzonty ostatniej fazy teokracji32. Blok 17,1‒18,31 w innej teologicznej 
perspektywie niż cykle 1,1‒3,6 i 3,7‒16,31 podejmuje temat religijnego kryzysu 
w przedmonarchicznym Izraelu, który – w chronologii deuteronomistycznej – 
wpierw wywołał niepokoje na terenie Efraima, Dana i Neftalego, potem wojnę 
domową w Izraelu i zagładę Beniaminitów (19,1‒21,25) oraz klęskę pierwszego 

132.145–146. Późniejszą predeuteronomistyczną ingerencję lokalizuje się po wojnie syro-e-
fraimskiej (734–732 przed Chr.), kiedy to już krytykowano kult w Dan poprzez wpisanie idei 
pesel ûmassēkâ w 17,3–4.14.17 i motywów religijnych w 18,18–19. Wtedy doprecyzowano też 
ramy czasowe opisywanych zdarzeń (18,1b.30b–31a) i skorygowano imię przodka kapłana 
Jonatana w 18,30. Niemann 1985, 122.133–134.146–147.

29  Są i tacy, którzy teksty o Górze Efraima i Dan wywodzą od kapłańskich kręgów 
z Betel. Choć popierały one politykę Jeroboama I, krytycznie oceniały kultyczny status 
konkurencyjnego dla nich peryferyjnego ośrodka w Dan, aby wzmocnić pozycję własnego 
sanktuarium. Dohmen 1982, 17–22.

30  Haran 1978, 28–31.46; Soggin 1987, 269.278; Amit 1990, 4–20; Ahlström 1993, 26–27.
31  Mayes 2001, 241–258; Gerbrandt 1986, 137–138; Veijola 1977, 15–29.
32  Kratz 2000, 196–197.207–209; Wong 2006, 141.



397Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

beniaminickiego króla – Saula (1 Sm 9,1‒31,13), a w końcu upadek Północ-
nego Królestwa Izraela bazującego na ziemiach i sile Beniamina i Efraima (2 
Krl 17,1–23). W historio-zbawczej konwencji bloku ksiąg Joz‒2 Krl pierwszym 
symptomem tej historycznej zapaści w historii Królestwa Izraela jest właśnie 
opisany w  17,1‒18,31 nieortodoksyjny kult zaprowadzony przez Mikajehu, 
judzkiego lewitę i Danitów w rejonie Góry Efraima i Lajisz/Dan, który później 
dodatkowo wzmocnił król Jeroboam I (1 Krl 12,30–32)33.

2.  Predeuteronomistyczny obraz sanktuarium w Górze Efraima

Zgodnie z przyjętą metodologią, po przybliżeniu literackiej charakterystyki bi-
blijnego przekazu o narodzinach dwu lokalnych miejsc kultu w obrębie ziem 
kananejskich kontrolowanych przez Efraima i Dana, czas na egzegetyczną lek-
turę tych jego fragmentów, które mówią o ich pierwotnym statusie religijnym. 
Z uwagi na brak pozabiblijnych reliktów literackich oraz artefaktów archeolo-
gicznych, które można byłoby powiązać z historią tych miejsc w obrębie Góry 
Efraima i Lajisz/Dan już w epoce żelaza, jedynym źródłem informacji pozostają 
tradycje zebrane w 17,1‒18,31, które, prócz promonarchicznych glos 17,6 i 18,1a, 
należy uznać za przekaz predeuteronomistyczny. Literacki profil i tło religijne 
(model monolatrycznego jahwizmu tolerujący prymitywne formy kultu kana-
nejskiego34) tych źródeł sugerują, że ich obecna wersja odzwierciedla długi pro-
ces przekazu ustnego, który najgłębszymi korzeniami może sięgać opisywanych 
zdarzeń, czyli epoki bezpośrednio poprzedzającej ustanowienie instytucji króla 

33   Leuchter 2007, 435–438.
34  W przekonaniach starożytnego Lewantu bogowie, którzy nie posiadali zewnętrznych 

reprezentacji nie mogli być poznani i uczczeni. Ich wyobrażenia sporządzali doświadczeni 
rzemieślnicy pracujący zwykle w nocy wewnątrz sakralnej zabudowy i według specjalnej 
procedury, aby zapewnić swym dziełom nadprzyrodzoną moc. Oczy, uszy i usta na tych 
wyobrażeniach były zawsze otwarte, by przekonać czcicieli, że bogowie mogą widzieć, słyszeć 
i mówić. W sanktuariach ustawiano je w tych samych miejscach, jakie w pałacach zajmowali 
królowie przyjmujący swych poddanych, a w trakcie kultu wynoszono je też w procesjach 
na zewnątrz, by zamanifestować ich splendor, władzę i opiekę nad rzeszami przybywających 
pielgrzymów. Zgodnie z etykietą królewskiego dworu, dwa razy dziennie składano przed 
nimi ofiary pokarmowe, obmywano je, a otaczającą przestrzeń wypełniano dymem kadzideł 
i odpowiednią muzyką, by w ten sposób zyskać ich pomoc i błogosławieństwo. Oppenheim 
1977, 184–189; Bernhardt 1956, 67–68; McMillion 1999, 225–232; Schmidt 1983, 77.



398 Dariusz Dziadosz

w Izraelu. Teksty te mogą być zatem wiarygodnym punktem odniesienia w re-
konstrukcji tła religijnego towarzyszącego erygowaniu miejsc kultu w Górze 
Efraima i w Lajisz/Dan.

Obecna wersja tekstu o sanktuarium Mikajehu położonym w bliżej nieokre-
ślonym rejonie Góry Efraima35 składa się z kilku dopełniających się tematycznie 
elementów. W pierwszym określa się jego genezę, wyposażenie i pierwotną ob-
sługę (17,1–5). W drugim mówi się o zatrudnieniu w miejsce syna głowy klanu 
uznanego w środowisku lewity-kapłana (17,7–13). W trzecim ośrodek w Górze 
Efraima staje się istotnym punktem odniesienia dla rekonstrukcji zwiadowczej 
misji Danitów szukających ziemi (18,1b–26), a w czwartym jego miejsce zajmuje 
większe centrum kultu ustanowione w zdobytym przez nich Lajisz/Dan (18,27–
31). Z pomocą glos 17,6, 18,1a i 19,1a redaktor ostatecznej wersji 17,1‒18,31 tak 
poukładał, zespolił i zamknął w spójną literacką całość dostępne mu źródła, by 
w ich centrum ciągle pozostawał ośrodek wzniesiony przez Mikajehu, i by to on 
był uznany za fundament i wzorzec dla pokoleniowego centrum kultycznego 
Danitów w Lajisz/Dan.

Tym, co przyciąga uwagę w 17,1‒18,31, jest wyjątkowe społeczno-religij-
ne folklorystyczne tło egzystencji sąsiadujących z sobą rodów Dana, Efraima 
i Judy, niespotykane we wcześniejszych partiach księgi zainteresowanie lokal-
nymi ośrodkami kultu i zadziwiająca jak na teologiczne standardy jej deutero-
nomistycznych i kapłańskich redaktorów pobłażliwość w stosunku do nagan-
nych religijnie i etycznie czynów Mikajehu i Danitów36. Trudno jest bowiem 
zrozumieć neutralność, z  jaką teksty 17,1–5.7–13 i 18,3–6.13–27a.31 mówią 
o sanktuarium w domu Mikajehu oraz o genezie i charakterze ośrodka w Lajisz/
Dan (18,27b–31), której nie sposób pogodzić z nakazami prawa mojżeszowego 
(Wj 20,4–5; Pwt 5,8–9). By odnaleźć się w tym frapującym przekazie, wpierw 
na bazie jego najstarszej warstwy literackiej należy dociec, jakie były rzeczywiste 
intencje fundatorów ośrodka w Górze Efraima i zbadać, jak wyglądała ówczesna 
koncepcja kultu Boga (JHWH) w Izraelu. Jednocześnie trzeba pytać o to, jak te 
zagadnienia oceniali (post)deuteronomistyczni i (post)kapłańscy redaktorzy, 

35  Syntagmę topograficzną har-ʼeprajim «Góra Efraima» należy czytać w sensie regionu 
geograficznego, a nie konkretnej lokalizacji, o czym świadczy otwarcie drugiego epilogu 
księgi: wajehî ʼîš lēwî gār bejarketê har-ʼeprajim «I zdarzyło się w owych, że pewien mąż, lewita, 
mieszkający jako obcy w odległej części Góry Efraima» (Sdz 19,1) oraz inne passusy biblijne 
(Joz 2,9; 17,15; 19,50; 20,7; Sdz 3,27; 4,5; 7,24; 10,1; 1 Krl 4,8).

36  Curtis 1990, 17–31; Curtis 1985, 277–287.



399Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

którzy w duchu współczesnych im przekonań religijnych nadawali ostateczny 
kształt tradycjom zebranym w 17,1‒18,31 i wpisywali je w teologiczną strukturę 
księgi obrazującą religijną apostazję Izraela w dobie sędziów.

Wersy 17,1–5.7–13 relacjonujące okoliczności, w jakich zrodziło się prywatne 
centrum kultu w efraimickim klanie Mikajehu są podobne do innych etiologii 
o izraelskich miejscach czci Boga (JHWH), ale i do tradycji o ośrodkach kultu 
wznoszonych na modłę kananejską (por. Rdz 28,10–22; Sdz 8,24–27; 9,1–4.6; 
1 Sm 1,1‒3,21; 1 Krl 12,25–32; 2 Krl 17,7–18). Z kolei tekst o ustanowieniu 
ośrodka religijnego w Lajisz/Dan (18,1–31), prócz znamion kultycznej etiolo-
gii, przyjmuje styl klanowej/pokoleniowej sagi naznaczonej dużą dozą ironii 
narracyjnej. W rezultacie sukcesywnej pracy edycyjnej kontynuacją 17,1–5 są 
pierwotnie odrębne źródła: 17,7–1337, 18,1b–10 i 18,11–27a oraz dodane naj-
później glosy: 18,30 i 18,31. Te różnorakie formy literackie tworzą dziś spójny 
przekaz ukazujący najwcześniejsze działania religijne podejmowane przez rody 
Efraima i Dana38 w Kanaanie z kilku perspektyw historiograficznych.

W predeuteronomistycznych tekstach o ośrodku w Górze Efraima (17,1–
5.7–13; 18,3–6.13–27a), na największą uwagę zasługują trzy kwestie: 1) prymi-
tywny poziom wiedzy religijnej oraz synkretyczny i raczej zewnętrzny model 
pobożności w efraimickim klanie Mikajehu; 2) ambiwalentny (jahwistyczny 
i bałwochwalczy) koloryt obiektów kultu zainstalowanych w prywatnym sank-
tuarium; 3) wątpliwa jurysdykcja i niski poziom duchowy jego pierwszych stró-
żów i administratorów.

2.1.  Karykaturalny obraz wiary i pobożności w klanie Mikajehu

Pierwszą istotną wskazówką narratora w tej materii jest wystudiowane uży-
cie imienia głównego bohatera, które tylko w otwarciu perykopy pojawia się 
w  pełnej teoforycznej formie: mîkājhû (17,1.4)39, natomiast w  jej kolejnych 

37  Brensinger 1999, 174; Moore 1895, 365–366.
38  W przypadku Danitów modyfikują one obraz ich wcześniejszej bierności społecznej 

utrwalony w 13,1‒16,31, podkreślając operatywność i bezkompromisowość, z jakimi zajęli 
północne ziemie Neftalego (Joz 19,32–39) i  ustanowili tam ośrodek kultu. Begg 2005, 
177–185.

39  To teoforyczne imię składa się z dwu partykuł (pytajnej i porównawczej) dodanych 
do rdzenia tetragramu (mî + kā + jahû), przyjmując sens pytania retorycznego: «kto jak/nad 
JHWH?» (17,1.4; por. Mikajehu, syn Jimli w 1 Krl 22,9). Do osoby bohatera sekcji imię to 
odnosi się tylko w 17,1, w 17,4 powraca, ale określa już dom/klan Mikajehu. Fowler 1993, 152.



400 Dariusz Dziadosz

segmentach aż osiemnaście razy powraca w  wersji skróconej: mîkâ «Mika» 
(17,5.8.9.10.12(2x).13; 18,2.3.4.13.15.18.22(2x).26.27.31). Tę korektę wymusiły 
względy teologiczne. Redaktor księgi nie chciał, by imię Boga JHWH figurowało 
obok terminów opisujących idolatryczne obiekty (jahwistycznego/kananejskie-
go) kultu sporządzone przez Mikę i  jego matkę, a zarazem nie było łączone 
z historią dwu sanktuariów, których religijna ortodoksja i jurysdykcja kapłanów 
budziła jego spore zastrzeżenia40. To konsekwentne skracanie imienia prota-
gonisty w tekście perykopy rzuca istotne światło na to, jak zdarzenia w Górze 
Efraima i w Lajisz/Dan interpretowały środowiska odpowiedzialne za obecny 
kształt 17,1‒18,31. W ich teologicznej optyce teoforyczne imię Mikajehu nabiera 
w tej sekcji i całej księdze tonu polemicznego i ironicznego, stając się elementem 
krytyki działań podejmowanych w sferze religii przez Efraima i Dana, ale też 
wszystkich Izraelitów w dobie rządów sędziów41. Postawa bohaterów 17,1‒18,31, 
jak i całej księgi nie odzwierciedla bowiem idei wyższości Boga Izraela – JHWH 
nad panteonem bóstw kananejskich, która była wpisana w imię Mikajehu, lecz 
jej zaprzecza. Izraelici podważali tę prawdę aktami apostazji, o których mówią 
wcześniejsze części księgi, a Mikajehu i jego klan synkretycznymi formami kultu 
zapożyczanymi i adaptowanymi do czci JHWH od społeczności kananejskich. To 
pierwszy, choć tylko pośredni znak dezaprobaty, jaką edytorzy księgi wyrażają 
wobec religijnego synkretyzmu okazywanego przez Mikajehu i jego klan. W ich 
opinii, działania podejmowane przez ludzi, którzy nadają bądź noszą teoforyczne 
imiona odwołujące się do wiary ojców, a zarazem łamią prawo Boże i czerpią 
wzorce z kultur i religii politeistycznych nie zasługują na uznanie.

Drugim pośrednim symptomem krytyki pod adresem sanktuarium w Gó-
rze Efraima jest sposób, w jaki obecny tekst 17,1–5 prezentuje przyczyny, istotę 
i skutki rodzinnego zatargu między Mikajehu i jego matką, który stał się in-
spiracją do erygowania sanktuarium w ich domu42. Podtekstem dynamicznie 
rozwijającej się narracji w 17,1–5 jest kradzież dużej kwoty pieniężnej (tysiąca 

40  Mueller 2001, 515. Na bazie biblijnych źródeł trudno określić czy te zastrzeżenia były 
formułowane od początku istnienia ośrodka w Górze Efraima, czy pojawiły się później, np.: 
po ustanowieniu sanktuarium w Lajisz/Dan, po reformie Jeroboama I, w trakcie reformy 
Jozjasza lub dopiero na etapie (post)deuteronomistycznej lub (post)kapłańskiej redakcji 
księgi.

41  Wong 2006, 84; Block 1999, 474; McCann 2011, 121. Do pierwszego wniosku prowa-
dzi orędzie sekcji 17,1‒18,31, do drugiego jej funkcja w aktualnej strukturze księgi.

42  Ślady prywatnych lub klanowych sanktuariów posiadających ołtarze, samostojące 
posągi bogów, różne naczynia i przedmioty kultu pochodzące z epoki żelaza odkryto w Me-



401Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

stu syklów srebra), jakiej dopuszcza się przyszły fundator tego religijnego cen-
trum wobec bezimiennej matki. Do przyznania się skłania go dopiero rytualne 
przekleństwo na JHWH, jakie pod adresem złodzieja wypowiada okradziona 
kobieta (17,2–3a). Obie postawy syna i matki, pełne hipokryzji i niekonsekwen-
cji, są ukazywane z dużą dozą ironii, przez co budują mocną podbudowę pod 
negatywny osąd erygowanego przez nich miejsca kultu. Tekst demaskuje wpierw 
pazerność i nieuczciwość Mikajehu, a potem religijną powierzchowność i emo-
cjonalno-uczuciową niedojrzałość jego matki, gdyż w niewielkim odstępie czasu 
w imię JHWH błogosławi syna za zwrot skradzionych pieniędzy, a wcześniej, 
prawdopodobnie w to samo Boże imię, wypowiadała pod jego adresem przekleń-
stwa (por. 17,2ab)43. Co więcej, po odzyskaniu srebra dzieli się z synem podjętą 
wcześniej decyzją, iż całą odzyskaną kwotę poświęci na przedmioty mające wy-
obrażać i reprezentować czczonego przez klan Boga (JHWH). Taka koncepcja 
kultu była typowa dla wierzeń politeistycznych Kanaanu. Jego mieszkańcy czcili 
wyznawane bóstwa, manifestując swe posłuszeństwo i przywiązanie poprzez 
szacunek okazywany ich materialnym wizerunkom, a praktyki te przejmowali 
chętnie Izraelici, o czym wspominają Księgi Historyczne i Prorockie Biblii He-
brajskiej (por. Wj 34,13; Pwt 7,5; 12,3; 16,21; Sdz 6,26; 1 Krl 14,15.23; 2 Krl 17,10; 
Iz 17,8; 27,9; Mi 5,13).

Interpretując religijny podtekst błogosławieństwa i przekleństwa na Boga 
(JHWH), jakie matka Mikajehu wypowiada w kontekście kradzieży jej srebra 
przeznaczonego na wyrób przedmiotów kultu, można przywołać treść starożyt-
nych hebrajskich inskrypcji odkrytych na stanowisku archeologicznym Kun-
tillet ʽAjrud (IX/VIII w. przed Chr.) w północno-wschodniej części półwyspu 
Synaj: brkt ʼtkm lJHWH šmrn wlʼšrth «obyś był błogosławiony przez JHWH Sa-

giddo, Tell Beit Mirsim, Beer-Szebie i Hazor. Albertz 1994. Vol. 1, 99; Miller 2000, 64; Holladay 
1987, 1–17.

43  W świetle deuteronomi(sty)cznej i kapłańskiej teologii, ideę przekleństwa i błog-
osławieństwa w imię JHWH w 17,2–3 można uznać za aluzję do warunkowości przymierza 
na Synaju (Kpł 26,1–33; Pwt 11,26–28), które Izraelici po wejściu do Kanaanu odnowili 
na Ebal i Garizm (Joz 8,30–35) i w Sychem (Joz 23,1‒24,28). Odwołując się do motywu 
przekleństwa i błogosławieństwa w imię JHWH – w 17,2–3 ze względów teologicznych 
przywołuje się tylko to drugie: bārûk benî lJHWH «niech będzie błogosławiony mój syn przez 
JHWH» ‒ narrator ustami kobiety zdaje się przywoływać ten passus przymierza, który mówi 
o podboju Kanaan i wierności Boga, ale też przypomina o Jego sprawiedliwej odpłacie za 
moralne i religijne występki, szczególnie te popełnione w sferze kultu obcych bogów. Jost 
1996, 17–23.



402 Dariusz Dziadosz

marii i [Jego] aszerę»44 oraz w Khirbet el-Qom (druga połowa VIII w. przed 
Chr.) usytuowanym pomiędzy Lakisz a Hebronem w Judzie: brk ʼrjhw lJHWH 
nṣri wlʼšrth «oby Urjahu był błogosławiony przez JHWH i przez Jego aszerę»45. 
Obie te kamienne inskrypcje pozwalają założyć, że zwyczaj błogosławienia/
przeklinania w imię JHWH mógł być praktykowany przez Hebrajczyków (Se-
mitów) już w epoce przedmonarchicznej, a w niektórych przypadkach był zwią-
zany z kultyczną czcią oddawaną zewnętrznym wyobrażeniom Boga (JHWH), 
praktykowaną na terenach Lewantu, a szczególnie w obrębie Syro-Palestyny. 
Ten model pobożności widać u bohaterów cyklu 17,1‒18,31 reprezentujących 
wczesne stadium monolatrycznej religijności Efraima, Judy i Dana. Przywoła-
nie imienia JHWH w proklamowanym publicznie błogosławieństwie inspiru-
jącym wzniesienie lokalnego sanktuarium (17,2) sugeruje jahwistyczny koloryt 
wiary kobiety i jej syna46, ale ich następne słowa i działania każą sądzić, że ich 
pobożność była pod mocnym wpływem idolatrycznej religijności ówczesnych 
społeczności Lewantu47.

Za tym wnioskiem przemawia nade wszystko charakter sporządzonych 
obiektów kultu, o czym poniżej, a także okoliczności darowizny złożonej na ten 
cel. Przez pewien czas srebro było przedmiotem kradzieży i oznaką braku czci 
wobec rodziców, co w myśl ówczesnych reguł religijno-prawnych (Wj 20,12.15; 
Pwt 5,26.19) czyniło je nieczystym rytualnie. Ponadto, zgodnie z 17,2–3, Mika-

44  Bonanno 1986, 238–240.
45  Hadley 2000, 108–110. Ta druga hebrajska inskrypcja nie wiąże, jak tekst z Kuntillet 

ʽAjrud, Boga JHWH z Samarią czy Temanem, stąd wniosek o jej powstaniu dopiero po 
upadku Samarii i Królestwa Północnego Izraela (722 przed Chr.). Keel, Uehlinger 1998, 239; 
Day 1992, 484–485.

46  Wychodząc od archaicznej syntagmy wielbiącej siłę Boga Izraela/Jakuba: ̓ ăbîr jaʽăqōb 
«Mocarz Jakuba» (Rdz 49,24), niektórzy wiążą obiekty kultu z 17,1‒18,31 z JHWH. Na jahwi-
styczny podtekst pobożności w Górze Efraima i Lajisz miałyby wskazywać słowa Mikajehu: 
«zabraliście mi moich bogów, których uczyniłem» (18,24 w wersji TM; LXXAB mają: «mój 
posąg rzeźbiony») i rodzaj praktyk w jego domu (17,5–6). Z tą pierwotną koncepcją Boga 
Izraela – Mocarza niektórzy wiążą Jego tauryczne wyobrażenia (por. Wj 32,1–35 i 1 Krl 
12,28–33), którymi posługiwali się Egipcjanie, Hetyci i inne semickie ludy Lewantu. Weippert 
1961, 105; Gurney 1977, 4.25–26.124–125; Hahn 1981, 324; Carroll 1977, 51–64; Schmidt 
1995, 75–105. W opinii innych badaczy, siłę i potęgę JHWH symbolizowało w północnych 
izraelskich rodach wyobrażenie byka, a w obrębie Południowego Królestwa Judy analogiczną 
rolę odgrywał obraz cherubów (1 Sm 4,4; 2 Sm 6,2; 22,8–16; Ps 18,7–15; 99,1; Iz 37,16). 
Mettinger 1995, 16–20.

47  Bauer 1996, 77–84; Neef 2004, 206–222.



403Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

jehu zwrócił srebro matce nie z powodu woli naprawienia swego bezprawnego 
czynu, lecz trwogi, jaką wywołało w nim jej przekleństwo skutkujące Bożą karą, 
której obawiali się tak Izraelici, jak i wszyscy mieszkańcy starożytnego Lewantu. 
Argumentem przemawiającym za krytyką domowego kultu w klanie Mikajehu 
jest też fakt, iż jego matka, zamiast ofiarować srebro na rzecz prawowiernego 
i uznawanego wówczas Izraelu ośrodka kultu, jakim było, przykładowo nieodle-
głe Szilo (18,31), przyczyniła się do wykonania zakazanego prawem przedmiotu 
(Wj 20,4–5; Pwt 5,8–9). Jej naganna bałwochwalcza inicjatywa zostaje dodat-
kowo zilustrowana w klimacie niesłowności i nieuczciwości wobec Boga i syna, 
gdyż ostatecznie odstąpiła od swego pierwotnego zamiaru, by srebro w całości 
(por. infinitivus absolutus: haqdēš hiqdaštî w 17,2) poświęcić dla JHWH i powie-
rzyć Mikajehu. Z tysiąca stu syklów zwróconych przez syna (17,2–4a), kobieta 
przekazuje rzemieślnikowi równowartość jedynie dwustu syklów (māʼtajim ke-
sep; 17,4b), co podważa jej publicznie deklarowaną hojność, obniża materialną 
wartość sporządzonych obiektów kultu, a przez to przewartościowuje sławę 
sanktuarium w Górze Efraima, a zarazem religijny status wyrosłego na nim 
pokoleniowego ośrodka Danitów w Lajisz (18,30–31)48.

Biorąc pod uwagę oryginalną i archaiczną formę i treść źródeł w 17,1‒18,31, 
można przyjąć, iż komunikowany w nich prymitywny obraz religijności w dużej 
mierze odzwierciedlał historyczne realia ostatniej fazy epoki sędziów w Izra-
elu. Z kolei patrząc na te teksty z perspektywy kolejnych edytorów księgi, nie 
można przeoczyć ich ewoluujących strategii narracyjnych, które zmieniały się 
w zależności od współczesnych im realiów historycznych. W ich konsekwencji 
przekaz o ośrodku religijnym w Górze Efraima nabierał coraz mocniejszego tonu 
ironii narracyjnej, która już na wstępie epilogu księgi miała wzbudzić w lektorze 
wątpliwości co do jego kultycznej legalności i jurysdykcji zatrudnionego w nim 
personelu. Te dwie kwestie bezsprzecznie zajmują najwięcej uwagi narratora, 
o czym poniżej.

48  Na bazie treści 17,4 i paralel biblijnych (por. Rdz 23,15–16; 24,22; Wj 30,23–24; 
38,24–25; 38,28–29; Joz 7,21; 8,26; 9,4), można sądzić, że dwieście syklów srebra pozwalało 
na sporządzenie niewielkiego srebrnego posążka (ok. 2,5 kg) lub wykonanie srebrnej powłoki 
na większym posągu wykonanym z drewna, kamienia czy mniej kosztownego metalu. Block 
1999, 480.



404 Dariusz Dziadosz

2.2. � Jahwistyczny (monolatryczny) czy idolatryczny wymiar kultu  
w domu Mikajehu?

Najtrudniejszym w ocenie passusem opisu narodzin prywatnego ośrodka w Gó-
rze Efraima jest prezentacja umieszczonych w nim obiektów kultu powstałych 
z  inicjatywy Mikajehu i  jego matki. Treść 17,1–5 jest w tej materii ambiwa-
lentna i kontrowersyjna. Deuteronomi(sty)czna i kapłańska teologia zgodnie 
zakazywały fabrykowania kamiennych, drewnianych i metalowych podobizn 
i wyobrażeń Boga (Wj 20,4–5; Pwt 5,8–9) oraz otaczania ich czcią, jak w poli-
teistycznych religiach Lewantu. Tymczasem źródła o Mikajehu i ich późniejsi 
redaktorzy nie wyrażają osądu na temat materialnych obiektów kultu w jego 
domu, jak to czynili wcześniej, opisując postawę Izraelitów w dobie sędziów 
(2,11–15.20–23; 3,7–8.12–14; 4, 1–3; 6,1–6; 10,6–16; 13,1). Na żadnym miejscu 
17,1‒18,31 nie krytykuje się erygowania sanktuarium z jego licznymi reliktami 
typowymi dla religii Kanaanu, nie wpisuje się też tego faktu w starotestamentową 
zasadę Bożej retrybucji zwiastującą karę. Jedynym zabiegiem, na który decydują 
się autorzy i redaktorzy tradycji 17,1–5 jest to, by główną odpowiedzialnością 
za ten proceder obarczyć nie głowę klanu, ale bliską mu kobietę49. Wersy 17,2–4 
dają do zrozumienia, że to matka Mikajehu decyduje o destynacji srebra na 
obiekty idolatrycznego kultu, choć oznajmia, iż chce przez nie uczcić JHWH: 
haqdēš hiqdaštî ʼet-hakkesep lJHWH mijjādî libnî laʽăśôt pesel ûmassēkâ «nieodwołal-
nie/w całości poświęciłam srebro JHWH, z mej ręki dla mego syna, by uczynić 
posążek rzeźbiony i ulany [z metalu]» (17,3). To ona asygnuje środki potrzebne 
na ich wykonanie: wattiqqaḥ ʼimmô māʼtajim kesep «i wzięła jego matka dwieście 
[syklów] srebra» (17,4a) i najmuje rzemieślnika: wattittenēhû laṣṣôrēp wajjaʽăśēhû 
pesel ûmassēkâ «i dała je rękodzielnikowi. I uczynił z niego posążek rzeźbiony 
i ulany [z metalu]» (17,4b). Za bałwochwalczym wydźwiękiem tych obiektów 
najbardziej przemawia użyta terminologia, gdyż pesel i massēkâ są w Biblii synoni-
mami religijnego synkretyzmu w Kanaanie50. Rdzenie tych dwu pojęć wskazują 

49  Podobne zjawisko lektor Biblii Hebrajskiej spotyka w Rdz 27,1–45, gdzie główną winę 
za podstępne wyłudzenie przez Jakuba błogosławieństwa Izaaka kosztem pierworodnego 
Ezawa składa się na Rebekę.

50  Guillaume 2004, 142; Exum 1990, 426. Można wspomnieć tu Izajaszową krytykę 
rzeźbionych idoli pokrytych srebrem (pesîlê kaspekā) i ulanych z metalu podobizn [bogów] 
zdobionych złotem (ʼăpuddat massēkat zehābekā) z Iz 30,22 i 42,17 czy treść błogosławieństw 
i przekleństw, które Mojżesz zlecił wymówić na Garizim i Ebal po zdobyciu Kanaanu: ʼārûr 
hāʼîš ̓ ăšer jaʽăśeh pesel ûmassēkâ tôʽăbat JHWH maʽăśeh jedê ḥārāš weśām bassāter «przeklęty 



405Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

na sposób ich wykonania i podkreślają ich niepowtarzalną formę zewnętrzną. 
Hebrajskie pesel wywodzi się od pāsal «ciąć, rąbać, rzeźbić, żłobić», a więc zwraca 
uwagę na rzemieślniczy proces wyrobu z drewna lub kamienia figury, podobi-
zny bóstwa (Iz 44,9–20)51, a massēkâ pochodzi od rdzenia nsk «lać, ulać, wylać» 
i przywołuje inną znaną w starożytności technologię produkcji posągów opartą 
o wytop z metalu lub pokrywanie ich powłoką ze szlachetnego kruszcu52.

Sama sekcja 17,1‒18,31 nie definiuje bliżej religijnych reliktów w centrach 
Mikajehu i Danitów ani wprost nie mówi komu, i w  jaki sposób oddawano 
przez nie cześć. Ponadto w bardzo dwuznacznym tonie wyraża się o koncepcji 
kultu w tych ośrodkach. Z jednej bowiem strony dwukrotnie przywołuje imię 
JHWH (17,13; 18,6) i termin hāʼĕlōhîm «Bóg» opatrzony rodzajnikiem określo-
nym (18,31)53, co wskazywałoby na Boga Izraela, a z drugiej już w dwu pierw-
szych scenach (17,1–5.7–13) zasiewa duże wątpliwości co do ortodoksji praktyk 
w Górze Efraima i w Lajisz/Dan w czasach Mikajehu i Danitów54. Tej kwestii 
nie rozjaśniają kolejne wersy cyklu (17,5, 18,14.17.20) mówiące o dwu innych 
sakralnych obiektach: efodzie i terafim, które – razem z pesel i massēkâ – służyły 
tamtejszemu lewicie-kapłanowi do praktyk kultycznych i nawiązywania kontaktu 

[niech będzie] mąż, który uczyni posążek rzeźbiony i/lub ulany [z metalu] – obrzydliwość 
u JHWH, dzieło rąk rzemieślnika – i postawi w miejscu ukrytym» (Pwt 27,15).

51  Informacje zawarte w 17,1‒18,31 i w innych biblijnych źródłach sugerują, że w domu 
Mikajehu stanął drewniany (pokryty srebrem) lub metalowy «rzeźbiony posążek» wyo-
brażający Boga, bóstwo lub człowieka (por. Pwt 4,16; 4,23.25; Sdz 17,3.4; 18,24.31; 2 Krl 21,7; 
2 Krn 33,7; Iz 40,20; Na 1,14).

52  W duchu deuteronomi(sty)cznej teologii zarówno religijne inicjatywy Mikajehu, 
jak i Jeroboama I, na których opierał się ostatecznie kult w Dan, są postrzegane jako konty-
nuacja bałwochwalczej aktywności Izraelitów na pustyni synajskiej. Po ulaniu cielca ze złota 
(ʽēgel massēkâ) Aaron rzekł do ludu: ʼēlleh ʼĕlōhejkā jiśrāʼēl «oto twoi bogowie Izraelu» (Wj 
32,4). Te same słowa powiedział Jeroboam I, czyniąc złote cielce w Betel i Dan (1 Krl 12,28; 
14,7–16), a wcześniej podobnie o swej własności wypowiedział się Mikajehu (Sdz 18,24). 
Zbieżność tych biblijnych tradycji dla deuteronomistycznej historiografii jest oczywista, ale 
w predeuteronomistycznych źródłach o Górze Efraima i Dan tych zdarzeń jeszcze się z sobą 
nie wiąże (por. 18,24). Moberly 1983, 164; Köhlmoos 2006, 309–317; Knauf 2006, 291–349.

53  W konsultacji zarządzonej przez Danitów w 18,5–6 obok tetragramu JHWH figuruje 
wprawdzie termin ʼĕlōhîm bez rodzajnika (18,5), ale kontekst narracji wyraźnie wskazuje 
na Boga Izraela (18,6; por. 20,18).

54  Biblijny kontekst dalszy bloku 17,1‒18,31, czyli passusy 1 Krl 13,25–33, 2 Krl 10,29 
i Tb 1,5, już wprost sugerują, że wyrosłe z dziedzictwa ośrodka Mikajehu religijne centrum 
w Dan w epoce podzielonej monarchii miało wybitnie idolatryczny charakter wskutek po-
lityki religijnej promowanej przez Jeroboama I i jego następców.



406 Dariusz Dziadosz

z Bogiem (JHWH) (18,5–6)55. Bo i te dwa obiekty obecne w sanktuarium Mika-
jehu, a potem zabrane przez Danitów (18,18) uchodzą w Biblii – w zależności od 
epoki i kontekstu społeczno-religijnego – zarówno za relikty kultu jahwistycz-
nego, jak i bałwochwalczego. Pojęcie hāʼēpôd «efod» wiązane jest najczęściej ze 
strojem kapłańskim/lewickim (Wj 35,9.27; 39,2–22; Kp 8,7; 1 Sm 2,18.28; 14,3; 
22,18; 23,6; 2Sm 6,14; 1 Krn 15,27), ale jest też tarczą lub szatą drewnianego/
metalowego posążka wyobrażającego lokalne bóstwo (Sdz 8,24–27; Oz 3,4)56. 
Z kolei termin hatterāpîm «terafim» łączy się z izraelską (bliskowschodnią) czcią 
przodków, zmarłych, duchów opiekuńczych (Rdz 31,19.30–32; 1 Sm 19,13; 2 
Krl 23,24; Oz 3,4; Za 10,2)57 i wróżbiarstwem (1 Sm 15,23)58. W 17,1‒18,31 
efod i terafim występują zawsze obok pesel i massēkâ w kontekście rytu konsul-
tacji Boga, który jest jedynym aktem kultu wiązanym z domem Mikajehu (17,5; 
18,5–6.14)59.

Na bazie całościowego obrazu ośrodka w  Górze Efraima zarysowanego 
w 17,1‒18,26 można orzec, że o jego religijnym profilu przesądza nade wszystko 
liczba60, pochodzenie i przeznaczenie pesel i massēkâ, których nie można pogodzić 
z tradycyjną i oficjalną wizją izraelskiej pobożności łączonej z kultem jahwistycz-
nym. Decydującą opinię w tej sprawie zdaje się wyrażać główny protagonista 
cyklu, który wobec Danitów uznaje je za wyobrażenia bogów (kananejskich?) lub 
przynajmniej za wykonane według idolatrycznych wzorców obiekty związane 

55  W biblijnych rytach konsultacji Boga pojawiają się zwykle Urim i Tummim – losy 
związane z efodem kapłańskim, ale w kontekście dywinacji można też spotkać pochodzące 
z kultury akadyjskiej terāpîm. Loretz 1992, 133–178; Horowitz, Hurowitz 1992, 110–111; 
Sabourin 1973, 104–105.

56  Tidwell 1974, 505–507. Niektórzy uważają efod za typ kultycznej maski. Meyers 1992, 
550.

57  Albright 1941, 38–42; Ackroyd 1950/51, 378–380; Hoffner 1967, 230–238.
58  Van der Toorn 1990, 210–211; von Rad 1986, 32.475; McCarter 1995, 237.
59  Bray 2006, 112–123; Smith 1931, 33–36.
60  Treść i bliski kontekst wiersza 17,3 każą sądzić, że kobieta miała na myśli dwa obiekty 

kultu: rzeźbę i przedmiot ulany z metalu (por. 17,3.4; 18,14; por. Wj 34,17; Kpł 19,4; Pwt 
27,15), ale jego składnia może też sugerować hendiadys wskazującą na jeden przedmiot: 
«rzeźbiony [posążek] bożka pokryty metalem (srebrem)». Younger 2002, 337–338; Butler 
2009, 378–379. Niektórzy sugerują, że happesel i hammassēkâ w najstarszej warstwie 17,1‒18,31 
są synonimami i odnoszą się do tego samego obiektu kultu, funkcjonując jako rodzaj emfazy. 
Soggin 1987, 265. Tej hipotezie przeczy jednak to, iż w 18,17–18 terminy te są oddzielone 
dwoma innymi przedmiotami kultu (hāʼēpôd i hatterāpîm), co oznacza, że odnosiły się do 
innych obiektów czci.



407Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

z kultem JHWH: ʼet-ʼĕlōhaj ʼăšer-ʽāśîtî leqaḥtem «bogów, których uczyniłem, wy 
zabraliście» (18,24)61. Warto też zaznaczyć, że w świetle wskazówek przypisanych 
Mojżeszowi (Pwt 4,1‒13,19) Izraelici w podbitym Kanaanie mogli oddawać cześć 
JHWH tylko w miejscu przez Niego wskazanym lub uświęconym pobytem arki 
przymierza. Ośrodki Mikajehu i Danitów takimi miejscami nie były (por. Pwt 
12,4–7.11.13–14.17–18.26–27), a historiograficzne i teologiczne tło księgi każe 
je zrównać z bałwochwalczą kultyczną inicjatywą Gedeona (8,24–27).

W sumie ocena kultu w Górze Efraima i Dan nie jest jednoznaczna, podob-
nie jak ocena ośrodka w Betel. Najstarsze warstwy źródeł Sdz 17,1‒18,31, 2 Krl 
2,1–2 i Am 7,10–13 sugerują, że u zarania swej izraelskiej historii były centrami 
kultu jahwistycznego, a przynajmniej nie nosiły ewidentnych śladów skażenia re-
ligijnym synkretyzmem Kanaanu. W oryginalnym trzonie 17,1‒18,31 utrwalono 
autentyczny starożytny klimat religijno-kulturowy dla tej części Syro-Palestyny, 
nie poddając bezpośredniej krytyce ani osoby fundatora prywatnego ośrodka 
religijnego – Mikajehu, ani figury wędrującego lewity-kapłana z Betlejem, ani też 
poszukujących własnej ziemi i tożsamości religijnej Danitów, mimo iż nie zawsze 
uciekali się do poprawnych etycznie działań. Najstarsze warstwy 17,1‒18,31 neu-
tralnie oceniają ośrodki w Górze Efraima i Lajisz/Dan, ukazując je jako miejsca 
kultu, które zostały poświęcone Bogu JHWH62 z zamiarem, by to On rozciągnął 
władzę nad tą częścią Syro-Palestyny.

Wiele wskazuje na to, że idolatrycznych form i politeistycznego kolorytu 
kult w Górze Efraima, Dan (i Betel) nabrał na dalszych etapach historii tych 
ośrodków, co notują późniejsze teksty biblijne podważające ich religijną orto-
doksję, krytykujące praktykowane w nich wzorce pobożności i coraz mocniej 
zapowiadające upadek (1 Krl 12,26–30; 13,1–34; 2 Krl 17,16; Am 8,14; Oz 4,17; 
8,4; 13,1–2; 14,9)63. (Post)deuteronomistyczny redaktor 17,1‒18,31 zauważył 
ten historyczny trend w transformacji religijności rodów Efraima, Judy i Dana, 
i postanowił ukazać go, m.in., poprzez wykorzystanie pojęcia massēkâ, które 

61  Trzeba bowiem pamiętać, że z czcią JHWH Mikajehu wiązał zaangażowanego lewi-
tę-kapłana pochodzącego z Betlejem w Judzie (por. 17,13).

62  Miller 2000, 93–94.251–252; Halpern 1976, 31–42. W opinii niektórych egzegetów, 
jahwistyczne korzenie kultu w Lajisz/Dan (Górze Efraima) i Betel zmodyfikowała dopiero 
religijna polityka Jeroboama I i jego następców (1 Krl 11‒22). W jej następstwie te dwa 
ośrodki zaczęły tolerować praktyki politeistyczne i zwyczaje kananejskie.

63  Ahlström 1963, 26–27; Toews 1993, 73.121–123. Pojęć happesel i hammassēkâ w sensie 
reliktów kananejskiego kultu zabronionego przez prawo Mojżesza zaczęto prawdopodobnie 
używać na obszarze Królestwa Północnego Izraela dopiero za Ozeasza (por. Oz 8,4–5).



408 Dariusz Dziadosz

w jego epoce miało już negatywne (idolatryczne) konotacje znaczeniowe. Dodał 
je w roli emfatycznego synonimu do terminu happesel64 figurującego w najstar-
szym materiale o erygowaniu sanktuarium w Górze Efraima, a potem w Lajisz/
Dan, aby zasygnalizować lektorowi Biblii Hebrajskiej, że praktyka oddawania 
bałwochwalczej czci złotym cielcom ustanowiona przez Jeroboama I posiadała 
korzenie sięgające czasów przedmonarchicznych65. Przez odpowiednie korekty 
oryginalnego materiału źródłowego, jego teologiczną relekturę i układ, z jednej 
strony zdołał utrzymać pierwotny jahwistyczny koloryt predeuteronomistycz-
nych tradycji o centrach w Górze Efraima i Lajisz/Dan, a z drugiej wyjaśnić 
przyczyny ich późniejszej kananeizacji. Ambiwalencja i ironia narracyjna, z ja-
kimi prezentuje genezę ustanowienia tych dwu ośrodków i czczonych w nich 
obiektów kultu staje się zabiegiem strategicznym, który ułatwia zrozumienie 
złożonych, głębokich i długotrwałych mechanizmów religijnej transformacji, 
jaka dokonała się w strukturach pokoleń hebrajskich w ostatniej fazie epoki 
przedmonarchicznej.

2.3.  Status i poziom moralny kultycznego personelu w Górze Efraima

Innym oryginalnym elementem biblijnej rekonstrukcji najwcześniejszej historii 
miejsc kultu na terenach Efraima i Dana jest obraz zaangażowanych w nich 
funkcjonariuszy. Blok 17,1‒18,31 oferuje jedną z najstarszych tradycji o wędru-
jących lewitach-kapłanach (17,5.7–13; 18,3–6.13–27a; por. 19,1‒20,7; Ezd 10,15; 
Ne 10,40), którzy szukają stałego miejsca pośród członków innych pokoleń i na 

64  W Biblii pesel nie zawsze wiąże się z kananejskim kultem, może też obrazować bli-
skowschodni sposób upamiętniania zdarzeń, którego wzorcem są starożytne akadyjskie, 
asyryjskie i babilońskie kamienne świadectwa nadania własności ziemskiej przez króla, tzw. 
kudurru – rzeźbione stele (por. kamienie ustawione przez Jozuego w Gilgal i nad Jordanem 
w Joz 4,20–24 czy kamienne posągi – happesîlîm obok Gilgal w Sdz 3,19.26). Dziadosz 2022, 
263–274. Takie kamienne posągi/stele/rzeźby/tablice posiadały podobizny bogów/królów 
i umieszczane były w lokalnych sanktuariach lub na granicach posiadłości nadanych przez 
władcę. Lindars 1995, 143. W najstarszych biblijnych i pozabiblijnych tekstach rdzeń psl ma 
sens religijnie neutralny, a dopiero w tradycjach deuteronomi(sty)cznych służy do opisu 
materialnych wyobrażeń bóstw/idoli fabrykowanych przez nie-Izraelitów.

65  Trzeba pamiętać, że biblijni autorzy i redaktorzy z Judy dość szybko po rozpadzie 
Królestwa Dawida uznają centra erygowane na północy za niejahwistyczne (czczące Boga El/
Elohim), a nawet bałwochwalcze, co manifestują za pomocą deprecjacyjnej nomenklatury: 
bāmâ/bāmôt «wyżyna, wyżyny» (1 Krl 12,31). Mazar 1988, 45; Gevirtz 1981, 21–37; Vaughan 
1974, 10–33; Wyatt 1992, 74.82; Kennedy 1987, 138–144.



409Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

różny sposób realizują swą funkcję, a zarazem ukazuje ich stopniowe wypie-
ranie przez stałe kapłańskie rody wywodzące się z rodu Lewiego (18,30). Na 
bazie predeuteronomistycznych relacji o dwu anonimowych lewitach-kapłanach 
związanych z judzkim Betlejem, którzy grają kluczowe role w sagach o Danitach 
(18,1–31) i bratobójczej wojnie z Beniaminitami (19,1‒21,25) można założyć, 
iż w okresie osiedlania się Izraelitów w Kanaanie funkcja i posługa lewitów-ka-
płanów nie musiała wiązać się z pochodzeniem z rodu Lewiego (por. lewitę-
-kapłana z Judy w 17,7–9 i Efraima w 19,1.18 oraz kapłanów z rodu Lewiego 
w 18,30 (Dan) i 1 Sm 1‒3 (Szilo)). W tym czasie lewici-kapłani pełnili funkcję 
stróżów i funkcjonariuszy kultycznych w prywatnych (domowych) miejscach 
kultu (17,7–13; 18,3–6.13–26) i w nieco większych pokoleniowych ośrodkach 
(18,27–31; 1 Sm 1‒3), a także podejmowali role liderów moderujących życie 
społeczno-religijne okolicznych społeczności (por. leʼāb ûlekōhēn  – funkcja/
urząd ojca i kapłana klanu/rodu/pokolenia w 17,10 i 18,19). Niewykluczone, 
że z czasem niektórzy z nich stawali się oficjalnymi urzędnikami (królewskimi) 
służącymi w większych ośrodkach kultu (1 Krl 12,31)66.

Cykl 17,1‒18,31 jest jedynym w Biblii tekstem, w którym obsługę klanowych 
i pokoleniowych centr religijnych oraz wpływ na religijno-kulturowe życie lo-
kalnych społeczności gwarantowali lewici-kapłani67 związani z Judą i Efraimem 
(17,5.7; 19,1.18)68, a nie tylko ci, którzy pochodzili z pokolenia Lewiego (18,30; 
por. Kpł 8,1‒10,20)69. Autorzy i redaktorzy tych źródłowych tradycji podchodzą 
do urzędu lewity-kapłana z tym samym dystansem, co do zagadnienia kultu 
w centrach Efraima i Dana. Nie określają specyfiki i zakresu obowiązków lewi-
ty-kapłana z Betlejem, można więc tylko założyć, iż były skupione na obiektach 
prywatnego sanktuarium Mikajehu (18,13–20). Jego jedynym kultycznym dzia-
łaniem w 17,1‒18,31 jest ryt konsultacji Boga (JHWH), który animuje w imie-
niu Danitów w Górze Efraima (18,5–6). Więcej miejsca teksty te poświęcają 
statusowi lewity-kapłana70 i  jego inwestyturze kapłańskiej udzielonej przez 

66  Abba 1977, 256–267; Gunneweg 1965, 23; Ringgren 1966, 51–52.164.205; Cody 
1969, 54.

67  Fohrer 1972, 115.
68  Teksty biblijne sugerują, że choć nie wszyscy lewici podejmowali w epoce przed-

monarchicznej funkcje kultyczne czy społeczno-religijne, to cieszyli się dużym szacunkiem 
wśród pokoleń (18,1‒20,7).

69  Vriezen 1967, 174–175.
70  W tej materii najwięcej kontrowersji budzi enigmatyczne użycie pojęcia lēwî, które 

w obrębie perykopy można rozumieć w sensie przynależności etnicznej do rodu Lewiego, ale 



410 Dariusz Dziadosz

Mikajehu, a wyrażonej typową dla Biblii terminologią: wajemallēʼ mîkâ ʼet-jad 
hallēwî „i napełnił Mika rękę lewity” (17,12; por. Wj 28,41; 29,9.29.35; 32,29; Kpł 
8,33; 16,32; 21,10; Lb 3,3; 1 Krl 13,33)71. W opinii (post)deuteronomistycznego 
redaktora, misja lewity-kapłana z Betlejem od początku budziła zastrzeżenia. 
Mikajehu nie miał bowiem tytułu, aby być konsekratorem72, natomiast jego 
wybrańcy: syn i prawdopodobnie też młodzieniec z Betlejem nie mieli odpo-
wiedniego lewickiego pochodzenia i przygotowania, aby przyjąć powierzaną im 
misję, a przybysz/obcy z Judy był ku temu dodatkowo zbyt młody (17,5.7; por. 
Wj 29,1–37; Kpł 8,1‒9,24). Zgodnie z przesłaniem ostatecznej wersji 17,1‒18,31, 
konsekracja pierwszych kapłanów w Górze Efraima, a w konsekwencji pierwotna 
lewicko-kapłańska posługa w Lajisz/Dan (por. 18,19–20.27a i 18,30) były nie-
ortodoksyjne, co również rzucało negatywne światło na sakralną prawowierność 
sprawowanego tam kultu.

Poza podkreśleniem braków natury formalnej, które w świetle prawa obo-
wiązującego w czasach redaktorów księgi podważało kultyczną jurysdykcję syna 
fundatora sanktuarium w Górze Efraima oraz zaangażowanego tam lewitę-ka-
płana, oryginalne źródła o Mikajehu i Danitach w 17,1‒18,31 zostały tak ułożone 
i odczytane, by postać młodzieńca z Betlejem, która okaże się kluczową także dla 
ustanowienia ośrodka kultu w Lajisz/Dan, budziła kontrowersje natury religij-
no-moralnej73. W kluczu wystudiowanej ironii narracyjnej na kolejnych etapach 
opowiadania podkreśla się więc nielojalność i niewdzięczność lewity-kapłana 

też uznać za wyraz konkretnej funkcji religijno-społecznej pełnionej w przedmonarchicznym 
Izraelu lub czasach redaktora księgi. Nelson 1993, 4. Inną kontrowersją jest młody wiek lewi-
ty-kapłana (por. termin naʽar), który nie wpisuje się w wymagany prawem przedział 25/30–50 
lat (Lb 4,3.30; 8,24–26). Wątpliwości budzi też materialno-społeczna pozycja w obrębie 
miejsca wcześniejszego pobytu w Betlejem: wehûʼ gār-šām «i zamieszkiwał tam jako obcy».

71  Znany na obszarze Lewantu archaiczny ryt wyświęcenia lewity-kapłana polegał 
prawdopodobnie na włożeniu przez konsekratora w jego rękę/ręce przedmiotu, który sym-
bolizował powierzaną mu władzę i urząd, a także gwarantował odpowiednie uposażenie. 
Milgrom 1991, 539. Opisana w 17,5.12 konsekracja, poza tekstami o Aaronie i jego synach 
(Wj 28,41; 29,9.29.33.35; 32,29; Kpł 8,33; 16,32; 21,10; Lb 3,3), powraca w Biblii tylko w 1 Krl 
12,31–32; 13,33, gdzie mówi się o ustanowieniu przez Jeroboama I nielewickich kapłanów 
dla wyżynnych miejsc kultu Północnego Królestwa, a także dla Betel i prawdopodobnie Dan.

72  Nie jest jednak wykluczone, że pierwotne źródło 17,7–13 sankcjonowało hebrajskie 
prerogatywy głowy rodu/pokolenia do tego, by na swoim terenie ustanawiać sanktuaria 
i z własnych środków wyposażać je w obiekty kultu oraz zapewniać im dobrany przez siebie 
personel kultyczny.

73  Bartusch 2003, 200; Butler 2009, 388.



411Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

z Betlejem, który w domu Mikajehu znalazł stałe utrzymanie, zatrudnienie i duży 
prestiż społeczny (17,7–13), a mimo to, gdy tylko stanął w obliczu atrakcyjniej-
szej korupcyjnej oferty życiowej, zdecydował się na zerwanie umowy zawartej 
ze swym dobroczyńcą i wejście w sojusz z agresywnymi Danitami, okazując 
im pomoc w siłowym przejęciu prywatnego ośrodka kultu (kradzież reliktów; 
18,3–27a). Podsumowującą redakcyjną oceną bezprawnego działania lewity-ka-
płana z Góry Efraima jest sumaryczna nota z 18,30 informująca o zastąpieniu go 
przez Danitów osobą Jonatana, syna Gerszoma, syna Mojżesza i jego potomkami 
we wzniesionym centrum w Lajisz/Dan. W duchu ironii narracyjnej ten fakt 
podważa bowiem trwałość jego oficjalnej (urzędowej) obietnicy błogosławień-
stwa JHWH dla działań podjętych przez Danitów (18,5–6), jaką proklamował 
w Górze Efraima. Treść tej obietnicy pełni rolę teologicznej osnowy najstarszej 
warstwy cyklu 17,1‒18,31, ale wskutek jej późniejszej teologicznej relektury uwa-
runkowanej dynamicznie rozwijającą się sytuacją historyczną w Izraelu zyskuje 
zupełnie nową wymowę. Z ostatecznej wersji 17,1‒18,31 lektor dowiaduje się, 
że dla nielojalnego i nieuczciwego lewity-kapłana z Betlejem i podstępnych 
Danitów to Boże błogosławieństwo nie trwało długo. Wskutek popełnionych 
przestępstw etycznych i  religijnych, ich kultyczne, wizerunkowe i  material-
ne zdobycze okazały się tylko czasowe. Nielojalny i nieuczciwy lewita-kapłan 
z Betlejem stracił swój urząd niedługo po ustanowieniu ośrodka w Lajisz/Dan 
(18,30), a bezwzględni Danici utracili podstępnie zdobyte ziemie i skradzione 
relikty kultu w okresie inwazji asyryjskiej (18,31).

3.  Predeuteronomistyczna geneza ośrodka kultu w Lajisz/Dan

Biblijne źródła na temat ustanowienia przedmonarchicznego ośrodka religijnego 
w Lajisz/Dan są bardzo skąpe, a w aktualnej wersji cyklu 17,1‒18,31 wpisane 
są w jego epilog (18,27a.30–31), który jest mocno zakotwiczony w tradycjach 
o sanktuarium w Górze Efraima (17,1–5.7–13; 18,3–6.13–26) i ściśle związanej 
z nimi sagi pokoleniowej rekonstruującej genezę podboju ziem pozostających 
pod jurysdykcją Neftalego (18,1–2.7–12.27b–29). Celem takiego zakotwiczenia 
jest pokazanie, że społeczno-religijne dziedzictwo kultycznego ośrodka w Laj-
isz/Dan zależy w pełni od prywatnego sanktuarium stworzonego przez klan 
Mikajehu. Sumaryczne informacje o ustanowieniu miejsca kultu w Lajisz/Dan 
tworzą skrajne strukturalne części tego epilogu i stanowią klamrę literacką dla 
opisu bezwzględnego podboju miasta Lajisz (18,27b–29). Ich pierwsza odsłona 



412 Dariusz Dziadosz

(18,27a) informuje o tym, że danicki ośrodek opierał się w całości na sakralnym 
wyposażeniu i personelu z przejętego sanktuarium w Górze Efraima, natomiast 
odsłona zamykająca obejmuje dwa dopełniające się sumaria historiograficzne 
dołączane na sukcesywnych etapach redakcji księgi, które z pomocą nieco od-
miennej terminologii i poprzez inny pryzmat historiograficzny podają te same 
historyczne uaktualnienia74.

Ideowo-teologiczne przesłanie predeuteronomistycznego źródła (18,27–29) 
i jego późniejszych ekspansji (18,30.31) jest dość klarowne. Religijno-kultycznym 
fundamentem ośrodka w Lajisz/Dan jest dorobek Mikajehu z Góry Efraima, 
który wpisuje się w anikoniczne tło najstarszej wersji jahwizmu w Izraelu i ido-
latryczne formy synkretyzmu religijnego praktykowane w Kanaanie75. Istotną 
korektą pierwotnej formuły kultycznej było jedynie zaangażowanie nowej ob-
sługi kapłańskiej z rodu Lewiego, która na późniejszych etapach historii Izraela 
była uznawana za prawowierną, a w Lajisz/Dan dotrwała do upadku tego miejsca 
kultu76. W opinii archeologów i egzegetów, danickie sanktuarium w Lajisz/Dan 
od początku istnienia odzwierciedlało profil okolicznych syro-palestyńskich cen-
trów kultu. Zgodnie z obowiązującymi wówczas standardami, i w nim znajdował 
się jeden lub kilka przedmiotów czci: wpierw te zrabowane z domu Mikajehu 
(przede wszystkim happesel; 17,2–5.14–20.24; 18,27a.30.31) albo inny odlany 
z metalu (srebra, złota) i symbolicznie grawerowany relikt77, zaś po rozpadzie 

74  W porównaniu z treścią 18,27a, wers 18,30 wnosi tylko wzmiankę o zastąpieniu lewity 
z Góry Efraima posługą ortodoksyjnego kapłana z rodu Lewiego – Jonatana i jego synów 
trwającą aż do upadku Lajisz/Dan. Z kolei wers 18,31 uznawany za późną glosę z okresu 
Jozjasza zbudowaną na 18,30 definiuje stały idolatryczny charakter tego ośrodka, zestawiając 
go z prawowiernym miejscem kultu w Szilo. Pitkänen 2003, 272–275.

75  Na bazie biblijnych tradycji należy sądzić, że najgłębsze korzenie kultu w Lajisz/Dan 
tkwiły w epoce sędziów, że przetrwał on czas asyryjskiej i babilońskiej niewoli i dotrwał do 
epoki perskiej i helleńskiej. Bray 2006, 27; Biran 1994, 214–215.

76  Data tego upadku w dwu sumariach zamykających cykl jest niejednakowa. W 18,30 
sugeruje się czas inwazji asyryjskiej kładącej kres wolności społeczno-religijnej dla Królestwa 
Izraela (722 r . przed Chr.), zaś w 18,31 okres upadku Szilo, który sprowokowali Filistyni 
w ostatniej fazie epoki sędziów (1 Sm 4,1‒7,1).

77  Niektórzy sugerują, że był to posąg reprezentujący miejscowego boga burzy – Jahu. 
Pedersen 1940, 225–226.173–174; Eerdmans 1947, 47.75. Inni sądzą, że w Dan od epoki 
patriarchów oddawano cześć JHWH jako Bogu płodności, wykorzystując do tego znany na 
starożytnym Bliskim Wschodzie symbol cielca, który był formą cokołu, piedestału lub tronu 
wyobrażającą Jego niewidoczną obecność. Anderson 1966, 78–88.



413Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

zjednoczonego Królestwa Dawida ustawiono tam z rozkazu Jeroboama I złotego 
cielca (1 Krl 12,28–30).

Merytoryczny i teologiczny profil kolejnych sekcji cyklu (18,1–10.11–26.27–
29.30.31) sugeruje, że Danici przejęli w Lajisz/Dan rolę, jaką w 17,1–5.7–13 pełnił 
Mikajehu i zaangażowany przez niego lewita-kapłan, inicjując na północno-
-wschodnich ziemiach Neftalego kult JHWH według synkretycznej koncepcji 
kananejskiej78. Z kolejnych wierszy 17,1‒18,31 wynika jednak, iż zarówno dzieło 
Mikajehu i  jego oczekiwania wiązane z nowopowstałym centrum religijnym 
(por. 17,13), jak i strategiczne plany Danitów przyniosły tylko częściowy rezultat. 
W świetle deuteronomi(sty)cznej i kapłańskiej teologii zapisanej w księdze, ośro-
dek w Górze Efraima nie zyskał błogosławieństwa od JHWH, czego dowodem 
był rabunek umieszczonych tam obiektów kultu dokonany przez nielojalnego 
lewitę-kapłana z inspiracji Danitów, którzy w biblijnym przekazie są jedyny-
mi beneficjentami praktyk religijnych sprawowanych w tym miejscu (18,5–6). 
W kluczu narracyjnej ironii bieg zdarzeń z 18,13–26 odczytany w teologicznym 
kontekście całej księgi oznacza nie tylko upadek prywatnego ośrodka Mikajehu, 
ale już na tym etapie dziejów Izraela wieszczy także schyłek erygowanego przez 
Danitów sanktuarium w Lajisz/Dan i innych pokoleniowych i królewskich centr 
kultu Północnego Królestwa, ponieważ – zdaniem redaktorów tych źródeł – 
wszystkie one powstały i  funkcjonowały w kontekście społeczno-religijnych 
nadużyć. Tę dyskretną, ale krytyczną recenzję oryginalnego materiału źródło-
wego tworzą, poprzez zaakcentowanie wielorakich negatywnych uwarunkowań 
towarzyszących narodzinom klanowego miejsca kultu w Górze Efraima i za-
kwestionowanie pochodzenia i kompetencji jego personelu79, a następnie przez 
uczynienie z 17,1–5.7–13 i 18,3–6.13–26 wprowadzenia do historii powstania 
ośrodka w Lajisz/Dan (18,27–31).

W przeciwieństwie do stosunkowo obszernych tradycji o powstaniu i dzia-
łaniu ośrodka w Górze Efraima (17,1‒18,26), ubogie biblijne teksty o genezie 
sanktuarium w Lajisz/Dan (18,27a.30.31) i jego późniejszej egzystencji warun-
kowanej inicjatywami Jeroboama I (1 Krl 12,29–30; 2 Krl 10,29; Tb 1,5) znajdują 
większy oddźwięk w archeologii. Bo choć obecny stan wiedzy archeologicznej 

78  Teksty o Mikajehu i Danitach mogą być dziełem lewicko-kapłańskich środowisk 
działających w Dan, które były aktywne przed niewolą asyryjską sprowokowaną w półno-
cnych regionach Syro-Palestyny już najazdem Tiglat-Pilezera III w 733–732 r. przed Chr. 
Cody 1969, 53–54.

79  Block 1999, 488; Bartusch 2003, 200.



414 Dariusz Dziadosz

i etnograficznej wciąż nie pozwala potwierdzić etnicznych więzi między biblijny-
mi Danitami a waleczną społecznością Danuna, która z innymi Ludami Morza 
rzuciła wyzwanie Egiptowi pod koniec XIII w. przed Chr.80, to na ich obecność 
i aktywność kultyczną na ziemiach Neftalego mogą wskazać wykopaliska prowa-
dzone w Tel Dan (Tel el Qadi), które niektórzy badacze utożsamiają z Lajisz/Dan 
opisanym w 18,27–31; 1 Krl 12,29–30; 2 Krl 10,29; Tb 1,5. Na tym stanowisku 
archeologicznym zespół prof. A. Birana odkrył, m.in., pozostałości kamiennych 
budowli, które niektórzy uznają za architektoniczną strukturę starożytnego lo-
kalnego sanktuarium81. Największym znaleziskiem w tej materii są resztki bramy 
kamiennej z epoki żelaza, którą Biran uznał za relikt z czasów Jeroboama I82, 
choć tej opinii nie podzielają wszyscy83. Dziś archeolodzy potwierdzają tylko 
starożytność stanowiska Tel Dan, różnią się jednak znacząco w definicji jego 
wieku oraz społeczno–kulturowej i religijnej specyfiki życia jego mieszkańców 
z epoki żelaza. Niektórzy interpretują ten etap historii tego miejsca w łączności 
z biblijnym tekstem 17,1‒18,29. Inni za wiarygodny historycznie uznają tylko 
przekaz biblijnych sumariów 18,30 i 18,31, których autorzy patrzą na sanktu-
arium w Lajisz/Dan (Tel Dan) przez perspektywę epoki ośrodka w Szilo i okresu 
inwazji asyryjskiej Salmanassara V (722/721 przed Chr.)84.

Zakończenie

Analiza literackiej i  teologicznej charakterystyki źródeł zebranych w  cyklu 
o Mikajehu, lewicie i Danitach oraz propagowanym przez nich kulcie w Górze 
Efraima i Lajisz/Dan rzuca wiele światła na uwarunkowania życia społeczno-
-religijnego hebrajskich pokoleń Efraima, Judy i Dana w ostatniej fazie izrael-
skiej teokracji. Najwięcej uwagi ich autorzy i redaktorzy poświęcili genezie kultu 

80  Biran 1994, 141–142; Bartusch 2003, 36.
81  Archeolodzy zakładają, że bliżej nieznana etnicznie społeczność zamieszkiwała ten 

rejon od wczesnego brązu II (ok. 3.000 r. przed Chr.) z przerwami aż do czasów rzymskich. 
Biran and Ben-Dov 2002, 251–258; Biran and Ilan and Greenberg 1996, 1–64; Ilan 1995, 
117–137. Największym uznanym odkryciem z Tel Dan jest datowana na IX w. przed Chr. stela 
z aramejską inskrypcją króla Chazaela sławiącą jego zwycięstwo militarne nad Ochozjaszem, 
synem Jorama, „królem z domu Dawida”.

82  Biran 1994, 238–241.
83  Barkay 1992, 312; Singer 1984, 52–58.
84  Wood 2003, 187–188.



415Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

sprawowanego w bliżej nieokreślonych topograficznie centrach regionu Góry 
Efraima i północno-wschodnich terenów oddanych Neftalemu. Ustanowienie 
tych dwu centr jest ukazywane w 17,1‒18,31 na tle narastającego kryzysu spo-
łeczno-religijnego i duchowej dekadencji, który objął przywódców i lud Izraela 
po śmierci Jozuego oraz kontrowersyjnego pod kątem etycznym militarnego 
podboju Lajisz. Przekaz o nagannych, a przynajmniej frapujących działaniach 
w domenie kultu i moralności, których dopuszcza się Mikajehu, jego matka 
i synowie (17,1–5), zatrudniony w ich domu lewita-kapłan z Betlejem (17,12; 
18,15–27), a następnie agresywni Danici (18,13–27.30–31; por. 13,1), sprawia, że 
choć same źródła tego cyklu ani ich późniejsi redaktorzy wprost nie kwestionują 
religijnych praktyk sprawowanych w Górze Efraima i Lajisz/Dan, to lektor Biblii 
Hebrajskiej nabiera dużych wątpliwości do ich ortodoksyjności. Odczytując już 
bowiem jego epilog (18,30–31) czyniący aluzję do przyszłej historii Dan widzia-
nej przez pryzmat upadku Szilo i inwazji asyryjskiej, spontanicznie wraca się do 
formułowanej w wielu miejscach księgi konkluzji, iż czas sędziów naznaczony 
był stałymi odstępstwami od JHWH, które wpierw prowokowały powstawanie 
bałwochwalczych (synkretycznych) miejsc kultu na ziemiach przejętych przez 
Izraelitów, a potem wywoływały ich upadek spowodowany najazdem obcych 
wojsk uznanym przez jej redaktorów za wyraz gniewu Bożego i sprawiedliwej 
odpłaty za złamanie przymierza.

O oryginalności źródeł tworzących cykl 17,1‒18,31 przesądza niespotyka-
ny w innych częściach księgi neutralny, a nawet pozytywny stosunek do tych 
dwu miejsc kultu. Opisane w nich sanktuaria, ich uposażenie i zatrudnieni le-
wici-kapłani nie spotykają się z bezpośrednią krytyką ze strony ich autorów 
i redaktorów, jak to ma miejsce w przypadku większości passusów księgi przy-
wołujących izraelski kult z epoki sędziów, co każe sądzić, że odzwierciedlają 
historyczną sytuację z okresu przedwygnaniowego. Wiele wskazuje na to, że te 
źródła nawet w okresie (post)deuteronomistycznej i (post)kapłańskiej edycji 
księgi wciąż cieszyły się dużą wiarygodnością i estymą, sprawiając, iż ich redak-
torzy nie odważyli się potępić praktyk w Dan (Górze Efraima), jak to ma miejsce 
wobec Betel, Dan i Samarii w 1 Krl 12,25‒13,34; 16,34; 2 Krl 10,29; 23,4.15.17.19; 
Tb 1,5; 2,6; Jr 48,13; Oz 6,10; Am 3,14; 4,4; 5,5–6; 7,10–13. Być może działo się 
tak z racji geograficznego oddalenia Dan, które nie stanowiło tak dużej konku-
rencji dla świątyni w Jerozolimie, jak izraelskie Betel czy Samaria. Nie jest też 
wykluczone, że na obszarze północnych pokoleń izraelskich aż do czasu Amosa 
i Ozeasza tolerowano anikoniczne reprezentacje Boga Izraela. Na wciąż żywy 
kult w Lajisz/Dan może wskazywać pośrednio ironicznie przywoływana przez 



416 Dariusz Dziadosz

Amosa formuła przysięgi, którą posługiwali się wyznawcy Boga/bogów w tym 
mieście i całym pokoleniu Dana. W opinii proroka potępiającego kult w Samarii, 
Dan i Beer-Szebie (por. Am 8,14), wzywanie Boga/bogów miasta/pokolenia Dan 
i przysięganie na Jego imię jest bezużyteczne, gdyż nie przyniesie pomocy i nie 
uchroni przed dotkliwym i nieodwracalnym upadkiem sprowadzonym przez 
JHWH. Co istotne, mówiąc o kulcie w Lajisz/Dan, prorocy Amos i Ozeasz i cykl 
Sdz 17,1‒18,31 nie odwołują się do idei złotych cielców i nieprawowiernego ka-
płaństwa promowanych przez Jeroboama I. Czyni to wyłącznie deuteronomista 
w 1 Krl 12,28–31; 2 Krl 10,29; 17,16) i opierający się na jego opinii Kronikarz (2 
Krn 11,15; 13,8–9; por. Tb 1,5). Obydwa te środowiska historiograficzne, odwo-
łując się do obowiązującego w Judzie zakazu sporządzania wszelkich zewnętrz-
nych reprezentacji JHWH, mocno potępiają religijne innowacje praktykowane 
w Północnym Izraelu.

Zestawiając tło historyczne źródeł zebranych w 17,1‒18,31 z realiami reli-
gijno-kulturowymi tej części Lewantu, można przyjąć, iż kult zainaugurowany 
przez Mikajehu w Górze Efraima i Danitów w Lajisz/Dan wpisywał się w ramy 
monolatrii jahwistycznej propagowanej przez hebrajskie pokolenia po wejściu 
do Syro-Palestyny. Jej anikoniczna formuła funkcjonowała w prywatnych (do-
mowych), a także większych publicznych (pokoleniowych) miejscach kultu, gdzie 
przenikała się z różnorodnymi, często dość prymitywnymi formami politeistycz-
nego synkretyzmu religijnego ludów Syro-Palestyny przez cały okres sędziów 
oraz epokę zjednoczonej i podzielonej monarchii.

Bibliografia

Abba, Raymond. 1977. „Priests and Levites in Deuteronomy.” Vetus Testamentum 27: 
256–267.

Ackroyd, Peter R. 1950/51. „The Teraphim.” Expository Times 62: 378–380.
Ahlström, Gösta W. 1963. Aspects of Syncretism in Israelite Religion. Lund: Gleerup.
Albertz, Rainer. 1994. A History of Israelite Religion in the Old Testament Period. Vol. 1–2. 

London: SCM Press.
Albright, William. 1941. „Are the Ephod and the Teraphim Mentioned in Ugaritic Lite-

rature?.” Bulletin of the American Society of Overseas Research 83: 38–42.
Amit, Yairah. 2000. „Bochem, Bethel and the Hidden Polemic (Judg. 2, 1–5).” In Studies 

in Historical Geography and Biblical Historiography. Presented to Zecharia Kallai, edited 



417Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

by Gershon Galil and Moshe Weinfeld, 121–131. Vetus Testamentum. Supplements 
81. Leiden: Brill.

Amit, Yairah. 1999. The Book of Judges. The Art of Editing. Biblical Interpretation Series 38. 
Leiden: Brill.

Amit, Yairah. 1990. „Hidden Polemic in the Conquest of Dan: Judges xvii–xviii.” Vetus 
Testamentum 40: 4–20.

Anderson, Georg W. 1966. The History and Religion of Israel. Oxford: Oxford University 
Press.

Arnold, William R. 1917. Ephod and Ark: A Study in the Records and Religion of the Ancient 
Hebrews. Harvard Theological Studies 3. Cambridge: Cambridge University Press.

Barkay, Gabriel. 1992. „The Iron Age II–III.” In The Archaeology of Ancient Israel, edited by 
Amnon Ben-Tor, 302–373. New Haven: Yale University Press.

Bartusch, Mark W. 2003. Understanding Dan: An Exegetical Study of a Biblical City, Tribe and 
Ancestor. Journal for the Study of the Old Testament. Supplements 379. Sheffield: 
Sheffield Academic Press.

Bauer, Uwe F. 2000. „Judges 18 as an Anti-Spy Story in the Context of an Anti-Conquest 
Story: The Creative Usage of Literary Genres.” Journal for the Study of the Old Testament 
88: 37–47.

Bauer, Uwe F. 1998. Warum nun übertretet ihr SEIN Geheiss!”: Eine synchrone Exegese der An-
ti-Erzählung von Richter 17‒18, Beitrage zur Erforschung des Alten Testaments & des 
Antiken Judentums 45, Frankfurt am Main: Peter Lang.

Bauer, Uwe F. 1996. „Zum Problem des Handelns Gottes nach Ri 17–18.” In YHWH – Ky-
rios ‒ Antitheism or the Power of the Word. Dielheimer Blätter zur Archäologie und 
Textüberlieferung der Antike und Spätantike 14, edited by Karel A. Deurloo and 
Bernd J. Diebner, 77–84. Heidelberg: Rudolf Lehr.

Becker, Uwe. 1990. Richterzeit und Königtum. Redaktionsgeschichtliche Studien zum 
Richterbuch. Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 192. 
Berlin: Walter de Gruyter.

Begg, Christopher. 2005. „The Danites and Their Land according to Josephus.” Epheme-
rides Theologicae Lovanienses 81 (1): 177–185.

Beldman, David. J. 2017. The Completion of Judges: Strategies of Ending in Judges 17–21. Si-
phrut 21. Winona Lake: Eisenbrauns.

Bernhardt, Karl-Heinz. 1956. Gott und Bild. Berlin: Bleeker.
Biran, Avraham. 1994. Biblical Dan. Jerusalem: Hebrew Union College.
Biran, Avraham and Rachel Ben-Dov. 2002. Dan II: A Chronicle of the Excavations and the 

Late Bronze Age “Mycenaean” Tomb. Jerusalem: Hebrew Union College.
Biran, Avraham and David Ilan and Raphael Greenberg. 1996. Dan I: A Chronicle of the 

Excavations, the Pottery Neolithic, the Early Bronze Age and the Middle Bronze Age Tombs. 
Jerusalem: Hebrew Union College.



418 Dariusz Dziadosz

Block, Daniel I. 1999. Judges. Ruth. The New American Commentary 6. Nashville: Broad-
man & Holman Publishers.

Boling, Robert G. 1975. Judges. Introduction, Translation and Commentary. The Anchor Yale 
Bible 6a. New Haven: Yale University Press.

Bonanno, Anthony. 1986. Archaeology and Fertility Cult in the Ancient Mediterranean, Am-
sterdam: B.R. Grüner Pub. Co.

Bray, Jason S. 2006. Sacred Dan. Religious Tradition and Cultic Practice in Judges 17–18. Library 
of Hebrew Bible/Old Testament Studies 449. New York: T&T Clark.

Brensinger, Terry L. 1999. Judges. Believers Church Bible Commentary. Scottdale: Herald 
Press.

Brettler, Mark Z. 2002. The Book of Judges. Old Testament Readings. London: Routledge.
Brownback, Lydia. 2021. Judges: The Path from Chaos to Kingship. Flourish Bible Study. 

Westminster: Crossway.
Burney, Charles F. 1920. The Book of Judges with Introduction and Notes. London: Rivingtons.
Butler, Trent C. 2009, Judges. Word Biblical Commentary 8. Nashville: Thomas Nelson.
Carroll, Robert P. 1977. „The Aniconic God and the Cult of Images.” Studia Theologica 

31 (1): 51–64.
Cody, Aelered. 1969. A History of Old Testament Priesthood. Analecta Biblica 35. Rome: 

Pontifical Biblical Institute.
Curtis, Andrian H. 1990. „Some Observations on ‘Bull’ Terminology in the Ugaritic Texts and 

the Old Testament.” In In Quest of the Part. Studies on Israelite Religion. Literature and 
Prophetism, edited by Adam van der Woude, 17–31. Oudtestamentlische Studien 26. 
Leiden: Brill.

Curtis, Edward M. 1985. „The Theological Basis for the Prohibition of Images in the Old 
Testament.” Journal of the Evangelical Theological Society 28 (3): 277–287.

Day, John. 1992. „Asherah.” In Anchor Bible Dictionary. Vol. 1, edited by David N. Freedman, 
483–487. New York: Doubleday.

Diakonoff, Igor. 1991. Early Antiquity. Chicago: University of Chicago Press.
Dohmen, Christoph. 1982. „Das Heiligtum von Dan: Aspekte religionsgeschichtlicher 

Darstellung im Deuteronomistischen Geschichtswerk.” Biblische Notizen 17 (1): 17–25.
Dziadosz, Dariusz. 2022. Gilgal. Biblia – Archeologia – Teologia. Studium historyczno-krytyczne 

deuteronomi(sty)cznych tradycji o podboju Kanaanu. Rzeszów: Bonus Liber.
Eerdmans, Bernardus D. 1947. The Religion of Israel. Leiden: Universitaire Peers Leiden.
Exum, J. Cheryl. 1990. „The Centre Cannot Hold: Thematic and Textual Instabilities in 

Judges.” Catholic Biblical Quarterly 52 (3): 410–431.
Fohrer, Georg. 1972. History of Israelite Religion. Nashville: Abingdon Press.
Fowler, Jeaneane. D. 1993. Theophoric Personal Names in Ancient Hebrew. A Comparative 

Study. Journal for the Study of the Old Testament. Supplement Series 49. Sheffield: 
Sheffield Academic Press.



419Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

Frolov, Serge. 2004. The Turn of the Cycle: I Samuel 1–8 in Synchronic and Diachronic Per-
spectives. Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 342. Berlin: 
Walter de Gruyter.

Gall, August F. 1898. Altisraelitische Kultstätten. Beihefte zur Zeitschrift für die alttesta-
mentliche Wissenschaft 3. Giessen: Ricker.

Gevirtz, Stanley. 1981. „Adumbrations of Dan in Jacob’s Blessing on Judah.” Zeitschrift für 
die alttestamentliche Wissenschaft 93: 21–37.

Glassman, Ronald M. 2017. The Political Structure of the Canaanite City-States: Monarchy and 
Merchant Oligarchy. Vol. 1: The Origins of Democracy in Tribes, City-States and Nation-States. 
New York: Springer International Publishing.

Gerbrandt, Gerald E. 1986. Kingship According to the Deuteronomistic History. Society of 
Biblical Literature. Dissertation Series 87. Atlanta: Scholars Press.

Gray, John. 1967. Joshua, Judges, Ruth. The New Century Bible Commentary. London: 
Thomas Nelson.

Guillaume, Philippe. 2004. Waiting for Josiah. The Judges. Journal for the Study of the Old 
Testament. Supplements 385. Sheffield: Sheffield Academic Press.

Gunneweg, Anthonius H. 1965. Leviten und Priester. Forschungen zur Religion und Li-
teratur des Alten und Neuen Testaments 89. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Gurney, Oliver R. 1977. Some Aspects of Hittite Religion. Oxford: Oxford University Press.
Hadley, Judith. 2000. The Cult of Asherah in Ancient Israel and Judah. Evidence for a Hebrew 

Goddess. Cambridge: Cambridge University Press.
Hahn, Joachim. 1981. Das „Goldene Kalb.” Die Jahwe-Verehrung bei Stierbildern in der Geschi-

chte Israels. Europäische Hochschulschriften 23.154. Frankfurt/M: Lang.
Hallo, William. 1983. „Cult Statue and Divine Image: A Preliminary Study.” In Scripture in 

Context II, edited by William Hallo and James Moyer and Leo Perdue, 1–17. Winona 
Lake: Eisenbrauns.

Halpern, Baruch. 1976. „Levitic Participation in the Reform Cult of Jeroboam I.” Journal 
of Biblical Literature 95 (1): 31–42.

Haran, Menahem. 1978. Temples and Temple-Service in Ancient Israel. An Inquiry into the 
Character of Cult Phenomena and the Historical Setting of the Priestly School. Oxford: The 
Clarendon Press.

Hertzberg, Hans W. 1985. Giosuè, Giudici, Rut. Antico Testamento 9. Brescia: Paideia.
Hoffner, Harry A. 1967. „The Linguistic Origins of Teraphim.” Bibliotheca Sacra 124: 

230–238.
Holladay, John S. 1987. „Religion in Israel and Judah under the Monarchy.” In Ancient 

Israelite Religion. FS. Frank Moore Cross, edited by Patrick D. Miller and Paul D. Hanson 
and S. Dean McBride, 249–299. Philadelphia: Fortress Press.

Horowitz, Wayne and Victor Hurowitz. 1992. „Urim and Thummim in Light of a Pse-
phomancy Ritual from Assur (LKA 137).” Journal of the Ancient Near Eastern Society 
21: 95–115.



420 Dariusz Dziadosz

Ilan, David. 1995. „Mortuary Practices at Tel Dan in the Middle Bronze Age: A Reflection 
of Canaanite Society and Ideology.” In The Archaeology of Death in the Ancient Near East, 
edited by Stuart Campbell and Anthony Green, 117–137. Oxford: Oxbow Books.

Jost, Renate. 1996. „Die Fluch der Mutter: Feministisch-sozialgeschichtliche Überle-
gungen zu Ri 17,1–6.” In Gott an den Rändern. Sozialgeschichtliche Perspektiven auf die 
Bibel, edited by Urlike Bail and Renate Jost, 17–23. Gütersloh: Gütersloh Verlagshaus.

Keel, Othmar and Christoph Uehlinger. 1998. Gods, Goddesses, and Images of God in Ancient 
Israel, Edinburgh: T & T Clark.

Kennedy, James. 1987. „The Social Background of Early Israel’s Rejection of Cultic Ima-
ges: A Proposal.” Biblical Theology Bulletin 17: 138–144.

Knauf, Ernst A. 2006. „Bethel: The Israelite Impact on Judean Language and Literature.” 
In Judah and the Judeans in the Persian Period, edited by Oded Lipschits and Manfred 
Oeming, 291–349. Winona Lake: Eisenbrauns.

Köhlmoos, Melanie. 2006. Bet-El-Erinnerungen an eine Stadt: Perspektiven der alttestamen-
tlichen Bet-El-Überlieferungen. Forschungen zum Alten Testament 49. Tübingen: Mohr 
Siebeck.

Kuenen, Abraham. 1892. Historisch-kritische Einleitung in die Bücher des Alten Testaments. 
Leipzig: Otto Schulze.

Kratz, Reinhard G. 2000. Die Komposition der erzählenden Bücher des Alten Testaments. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Leuchter, Mark. 2007. „Now There Was a [Certain] Man. Compositional Chronology in 
Judges – 1 Samuel.” The Catholic Biblical Quarterly 69: 429–439.

Lindars, Barnabas. 1995. Judges 1‒5. A New Translation and Commentary. Edinburgh: T & 
T Clark.

Loretz, Oswald. 1992. „Die Teraphim als ‘Ahnen-Götter-Figur(in)en’ im Licht der Texte 
aus Nuzi, Emar, und Ugarit.” Ugarit Forschungen 24: 133–178.

Marcus, David. 1988. „In Defence of Micah: Judges 17:2. He Was Not a Thief.” Shofar 
6(3): 72–80.

Martin, James D. 1975. The Book of Judges. The Cambridge Bible Commentary on the New 
English Bible. Cambridge: Cambridge University Press.

Mayes, Andrew David H. 1974. Israel in the Period of the Judges. Study in Bible Theology 
2.29. London: Allenson–Breckinridge Books.

Mayes, Andrew David H. 1983. The Story of Israel Between Settlement and Exile. A Redactional 
Study of the Deuteronomistic History. London: SCM Press.

Mayes, Andrew David H. 2001. „Deuteronomistic Royal Ideology in Judges 17–21.” Bi-
blical Interpretation 9 (3) 241–258.

Mazar, Amihai. 1988. „On the Cult Places and Early Israelites: A Response to Michael 
Coogan.” Biblical Archaeology Review 14: 45.



421Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

McCann, J. Clinton. 2011. Judges. A Bible Commentary for Teaching and Preaching. 
Louisville: Westminster John Knox Press.

McCarter, P. Kyle. 1995. 1 Samuel. Anchor Yale Bible 8. New York: Doubleday.
McMillion, Phillip. 1999. „Worship in Judges 17–18.” In Worship and the Hebrew Bible. FS. 

T. Willis, edited by Matt Graham and Rick Marrs and Steven McKenzie, 225–243. 
Journal for the Study of the Old Testament. Supplements 284. Sheffield: Sheffield 
Academic Press.

Mettinger, Tryggve. 1995. No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient Near Eastern 
Context. Stockholm: Almqvist & Wiksell International.

Meyers, Carol. 1992. „Ephod.” In Anchor Bible Dictionary. Vol. 2, edited by David N. Fre-
edman, 550. New York: Doubleday.

Miller, Patrick D. 2000. The Religion of Ancient Israel. Louisville: Westminster John Knox 
Press.

Milgrom, Jacob. 1991. Leviticus 1˗16. A New Translation with Introduction and Commentary. 
Anchor Bible 3B. New York: Doubleday.

Moberly, R. Walter. 1983. At the Mountain of God. Story and Theology in Exodus 32‒34. Journal 
for the Study of the Old Testament. Supplements 22. Sheffield: Sheffield Academic 
Press.

Moore, George. 1895. A Critical and Exegetical Commentary on Judges. The International 
Critical Commentary on the Holy Scriptures of the Old and New Testaments. Edin-
burgh: T&T Clark.

Mueller, E. Aydeet. 2001. The Micah Story: A Morality Tale in the Book of Judges. Studies in 
Biblical Literature 34. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Naʼaman, Nadav. 2005. „The Danite Campaign Northward (Judges 17‒18) and the Migration 
of the Phocaeans to Massalia (Strabo IV 1,4).” Vetus Testamentum 55 (1): 47–60.

Neef, Heinz-Dieter. 2004. „Michas Kult und Jahwes Gebot: Judc 17:1–18:31: Von kulti-
schen Pluralismus zur Alleinverehrung YHWHs.” Zeitschrift für die alttestamentliche 
Wissenschaft 116 (2): 206–222.

Nelson, Richard D. 1993. Raising Up a Faithfull Priest: Community and Priesthood in Biblical 
Theology. Louisville: Westminster John Knox Press.

Niditch, Susan. 2008. Judges. A Commentary. The Old Testament Library. Louisville: West-
minster John Knox Press.

Niemann, Hermann M. 1985. Die Daniten: Studien zur Geschichte eines altisraelitischen Stäm-
mes. Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 135. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Noth, Martin. 1962. „The Background of Judges 17–18.” In Israel’s Prophetic Heritage: Essays 
in Honor of James Muilenburg, edited by Bernhard W. Anderson and Walter Harrelson, 
68–85. New York: Harper & Brothers.



422 Dariusz Dziadosz

Noth, Martin. 1991. The Deuteronomistic History. Journal for the Study of the Old Testa-
ment. Supplements 15. Sheffield: Sheffield Academic Press.

O’Connell, Robert H. 1996. The Rhetoric of the Book of Judges. Leiden: Brill.
Olson, Dennis T. 1998. Judges. New Interpreter’s Bible 2. Nashville: Abingdon Press.
Oppenheim, A. Leo. 1977. Ancient Mesopotamia: Portrait of a Dead Civilization. Chicago: 

University of Chicago Press.
Organ, Barbara. 1987. Judges 17–21 and the Composition of the Book of Judges. Toronto.
Peckham, Brian. 1985. The Composition of the Deuteronomistic History. Harvard Semitic 

Monographs 35. Atlanta: Scholars Press.
Pedersen, Johannes. 1940. Israel: Its Life and Culture. London: Oxford University Press.
Penna, Angelo. 1962. Giudici e Rut. Torino: Marietti.
Pfeiffer, Robert H. 1948. Introduction to the Old Testament. London: Harper & Brothers.
Pitkänen, Pekka. 2003. Central Sanctuary and Centralization of Worship in Ancient Israel: From 

the Settlement to the Building of Solomon’s Temple. Piscataway: Gorgias Press.
Rad von, Gerhard. 1986. Teologia Starego Testamentu. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax.
Ringgren, Helmer. 1966. Israelite Religion. Philadelphia: Fortress.
Sabourin, Leopold. 1973. Priesthood: A Comparative Study. Leiden: Brill.
Schmidt, Brian B. 1995. „The Aniconic Tradition.” In The Triumph of Elohim: From Yahwisms 

to Judaisms, edited by Diana Vikander Edelman, 75–105. Grand Rapids: Eerdmans.
Schmidt, Werner H. 1983. The Faith of the Old Testament: A History. Oxford: Wiley-Blac-

kwell.
Schneider, Tammi J. 2000. Judges. Berit Olam. Studies in Hebrew Narrative & Poetry. 

Collegeville: A Michael Glazier Book.
Singer, Suzanne. 1984. „Is the Cultic Installation at Dan Really an Olive Press?.” Biblical 

Archaeology Review 10: 52–58.
Smith, Sidney. 1931. „What Were the Teraphim?.” Journal of Theological Studies 33: 33–36.
Soggin, Alberto J. 1987. Judges. A Commentary. The Old Testament Library. London: SCM 

Press.
Sweeney, Marvin A. 1997. „Davidic Polemics in the Book of Judges.” Vetus Testamentum 

47: 517–529.
Täubler, Eugen. 1958. Biblische Studien. Die Epoche der Richter. Tübingen: Mohr.
Tidwell, Neil L. 1974. „The Linen Ephod.” Vetus Testamentum 24 (4): 505–507.
Toews, Wesley I. 1993. Monarchy and Religious Institution in Israel under Jeroboam I. Society 

of Biblical Literature. Monograph 47. Atlanta: Scholars Press.
Toorn, van der Karel. 1990. „The Nature of the Biblical Teraphim in the Light of Cuneiform 

Evidence.” Catholic Biblical Quarterly 52 (2): 203–222.
Vaughan, Patrick H. 1974. The Meaning of „bāmâ” in the Old Testament. A Study of the Etymo-

logical, Textual, and Archaelogical Evidence. Cambridge: Cambridge University Press.



423Geneza sanktuariów z Góry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych źródeł

Veijola, Timo. 1977. Das Königtum in der Beurteilung der deuteronomistischen Historiographie. 
Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung. Annales Academiae Scientiarum Fennicae 
B 198. Helsinki.

Vincent, Albert. 1952. Le livre des Juges. Le livre de Ruth. Paris: Editions du Cerf.
Vriezen, Theodore C. 1967. The Religion of Ancient Israel. London: Westminster Press.
Webb, Barry G. 1987. The Book of Judges: An Integrated Reading. Journal for the Study of the 

Old Testament. Supplement Series 46. Sheffield: Sheffield Academic Press.
Weippert, Manfred. 1961. Gott und Stier. Bemerkungen zu einer Terrakotte aus Yafa. Zeitschrift 

des Deutschen Palästina-Vereins 77: 93–117.
Wellhausen, Julius. 1905. Prolegomena zur Geschichte Israels. Berlin: Georg Reimer.
Wiersbe, Warren W. 1994. Be Available. Judges. Wheaton: Victor Books.
Wong, Gregory. 2006. Compositional Strategy of the Book of Judges. An Inductive, Rhetorical 

Study. Vetus Testamentum. Supplements 111. Leiden: Brill.
Wood, Bryant G. 2003. „From Ramesses to Shiloh: Archaeological Discoveries Bearing on 

the Exodus-Judges Period.” In Giving the Sense, edited by David Howard and Michael 
Grisanti, 256–282. Grand Rapids: Kregel.

Wyatt, Nicolas. 1992. „Of Calves and Kings. The Canaanite Dimension in the Religion 
of Israel.” Scandinavian Journal of the Old Testament 6: 68–91.

Yee, Gale A. 1995. „Ideological Criticism: Judges 17–21 and the Dismembered Body.” In 
Judges and Method. New Approaches in Biblical Studies, edited by Gale A. Yee, 146–170. 
Minneapolis: Fortress Press.

Younger, K. Lawson. 2002. Judges and Ruth. The NIV Application Commentary. Grand 
Rapids: Zondervan.

Zakovitch, Yair. 1983. „The Associative Arrangement of the Book of Judges and Its Use 
for the Recognition of Stages in the Formation of the Book.” In Isac Leo Seeligmann 
Volume: Essays on the Bible and the Ancient World, edited by Alexander Rofé and Yair 
Zakovitch, 161–183. Jerusalem: Rubenstein.


