Biblica

et
Dariusz Dziadosz Patristica
Thoruniensia
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawta Il w Lublinie
dariuszdzi@op.pl 17 (2024) 4: 389-423
ORCID: 0000-0002-5191-0560

ISSN (print) 1689-5150
https://doi.org/10.12775/BPTh.2024.021 ISSN (online) 2450-7059

Geneza sanktuariéw z Gory Efraima i Lajisz/Dan
w optyce najstarszych biblijnych zrédet i ich (post)
deuteronomistycznej i (post)kaptanskiej relekturze
(Sdz17,1-18,31)

The Origins of the Sanctuaries of Mount Ephraim
and Laish/Dan in the Optics of the Earliest Biblical Sources
and their (Post-)Deuteronomistic and (Post-)Priestly
Reappraisal (Judg. 17:1-18:31)

Abstrakt: Opis historii sanktuarium Mikajehu i najwcze$niejszych dziejéw powstalego
na jego kultycznym wzorcu pokoleniowego oérodka religijnego w Lajisz/Dan tworzy
obecne strukturalne ramy pierwszego epilogu Ksiegi Sedziow (17,1-5; 18,14-26.27-
31), ktdry definiuje tez pochodzenie, status i role lewickiego kaplanstwa w schylkowej
fazie teokracji w Izraelu (17,7-13; 18,3-6.17-20.24.27.30). Te stricte religijno-kultyczne
teksty kolejni redaktorzy ksiegi ztaczyli z tradycjami o spoteczno-militarnej aktywnos-
ci Danitéw, oferujac niepowtarzalng w catej Biblii Hebrajskiej folklorystyczna rekon-
strukcje genezy i pierwotnej aktywnosci prywatnego miejsca kultu w Gorze Efraima
oraz lokalnego religijnego osrodka w Lajisz/Dan, ktory z czasem, obok Betel i Samarii,
bedzie stanowit trwaly punkt odniesienia dla Zycia religijnego hebrajskich pokolen
zamieszkujacych potnocne tereny Krélestwa Izraela.

Abstract: The description of the history of the sanctuary of Micah and the earliest his-
tory of the generational religious centre at Lajish/Dan that emerged from its cultic
pattern forms the present structural framework of the first epilogue of the Book of
Judges (17:1-5; 18:14-26.27-31), which also defines the origin, status and role of the
Levitical priesthood in the declining phase of theocracy in Israel (17:7-13; 18:3-6.17-
20.24.27.30). These strictly religious and cultic texts were combined by the successive
editors of the book with traditions about the socio-military activity of the Danites,
offering a folkloric reconstruction of the origins and early activities of the private place
of worship at Mount Ephraim and the local religious centre at Lajish/Dan, which is
unique to the entire Hebrew Bible. This site, along with Bethel and Samaria, would


https://orcid.org/0000-0002-5191-0560
https://doi.org/10.12775/BPTh.2024.020

390

Dariusz Dziadosz

later constitute a lasting reference point for the religious life of the Hebrew generation
inhabiting the northern areas of the kingdom of Israel.

Stowa kluczowe: Gora Efraima, Lajisz/Dan, Mikajehu, Danici, kult, kaptan-lewita, epoka
sedziow.

Keywords: Mount Ephraim, Laish/Dan, Micah, sons of Dan, cult, Leviticus priest, the
age of judges.

Tradycje o osrodkach kultu umiejscowionych w obrebie Géry Efraima i Lajisz/
Dan utrwalone w pierwszym epilogu Ksiegi Sedziéw (17,1-18,31) to jedyne
starotestamentowe teksty, ktore mowig o statym i strukturalnie zorganizowanym
prywatnym lub jednopokoleniowym miejscu czci Boga (JHWH) funkcjonuja-
cym juz w okresie przedmonarchicznym!. Ponadto te zrodta nalezg do najstar-
szych zapiséw biblijnych o religijno$ci rodéw hebrajskich osiadlych na terenach
poludniowego i centralnego Kanaanu, ktére w epoce podzielonej monarchii
utworza Péinocne Krolestwo Izraela. Poza tradycjami o §wiatyni w Jerozolimie,
w Biblii Hebrajskiej nie ma poréwnywalnego objeto$ciowo i jakosciowo zbioru
tradycji, ktéry tak dokladnie odtwarzatby poczatki i pierwotng aktywnos¢ izrael-
skiego czy kananejskiego miejsca kultu. Nie ma tez innego zrodta, ktére oferowa-
toby tyle informacji o Danitach i ich spoleczno-religijnej i militarnej dziatalnosci
w przedmonarchicznej fazie pobytu w Syro-Palestynie (por. Rdz 14,14; 30,6;
35,25;49,16; Wj 1,4; Lb 1,38-39; 2,31; Pwt 27,13; 33;22; 34,1; Joz 19,40-48; Sdz
1,34-36;5,17; 13,1-16,31;20,1; 1 Sm 3,20; 2 Sm 3,10; 17,11; 24,2.6.15; 1 Krl 5,5;
12,29-30; 2 Krl 10,29; Jr 4,15; 8,16).

ZYozony literacko i gruntownie opracowany redakcyjnie materiat zZrédlo-
wy 17,1-18,312, ktéry bedzie przedmiotem analiz w artykule, tworzy pierwszy

! Taka chronologie sugeruje deuteronomistyczny historiograf, sytuujac zdarzenia
17,1-18,31 w finalnym okresie osiedlania si¢ Izraelitow przybylych do Kanaanu na przetomie
po6znego Brazu i wezesnego Zelaza. W tej epoce spoleczno-polityczna i militarna struktura
Kanaanu opierala si¢ na systemie panstw-miast podleglych pobliskim monarchiom Me-
zopotamii. Glassman 2017, 473-476; Diakonoff 1991, 297. Tre$¢ 17,1-18,29 nie pozwala
na doktadnag datacje historii klanu Mikajehu i rodu Dana. Leuchter 2007, 429-439; Frolov
2004, 37-43.

2 Zrédta zebrane w 17,1-18,31 nosza $lady (post)deuteronomistycznych i (post)
kaplanskich elaboracji, ktére mialty w lektorze ksiegi wywola¢ krytyczna ocene kultu
i kaptanow kluczowych centr religijnych Péinocnego Izraela: Betel i Dan (Géry Efraima)



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

czlon dwustopniowego epilogu Ksiegi Sedziéw (por. 17,1-18,31 i 19,1-21,25)
i jest pozna historiograficzng rekonstrukcja zdarzen umiejscawianych na kon-
cowym etapie rzagdow charyzmatycznych lideréw Izraela ($6ptim). W kontrascie
do wczeéniejszych blokow ksiegi (1,1-3,6% i 3,7-16,31), ktore koncentruja sie na
trudnej spoteczno-militarnej i religijno-kulturowej sytuacji hebrajskich rodéw
w Kanaanie po $mierci Jozuego, sekcja 17,1-18,31 skupia si¢ na pochodzeniu
i specyfice kultu sprawowanego w dwu zwigzanych wspdlna tradycja centrach
religijnych potozonych na skrajnych obrzezach ziem podbitych przez péinocne
rody Izraela.

Celem badawczym artykutu jest odtworzenie mozliwie najstarszych kontek-
stow historycznych i teologicznych kryjacych si¢ za ostateczng wersja hebrajskich
zrodet w 17,1-18,31 poswieconych tym dwom zaleznym od siebie o$rodkom
religijnym, a takze sprecyzowanie kierunku, w jakim nast¢gpowala pdzniejsza
(re)interpretacja i ideowo-teologiczna ocena sprawowanego w nich kultu, kté-
ra ewoluowala na kolejnych etapach edycji deuteronomistycznej historiografii
Izraela (Joz-2 Krl)%. Zgodnie z regulami hermeneutyki sprawdzonej dla tego
typu tekstow (metoda historycznokrytyczna i jej dopelniajace si¢ podejscia:
diachroniczne i synchroniczne) wpierw zostanie zaprezentowany profil literac-
ki i redakcyjny badanych zZrédet biblijnych, a nastepnie przeanalizowane te ich
tresci, ktore pozwalaja na odtworzenie i interpretacje poczatkéw kultu w rejonie
Gory Efraima i Lajisz/Dan®.

i ich reformatora — Jeroboama I. Na’aman 2005, 48-53. Pierwotnie ksiege zamykata saga
o Samsonie (13,1-16,31), gdyz cykle 17,1-18,31 1 19,1-21,25 opieraja si¢ na odrebnych zrédi-
ach i ukazuja inny geopolityczny i religijno-kulturowy obraz epoki sedziéw niz jej wstep
(1,1-3,6) i centralny korpus (3,7-16,31). Zakovitch 1983, 173-174; Bartusch 2003, 184-185;
Organ 1987, 239-246; Bray 2006, 31; Beldman 2017, 78-84; Amit 1999, 311-313.

3 Trzeba pamietaé, ze dwustopniowy prolog (1,1-36; 2,1-3,6) i epilog (17,1-18,31;
19,1-21,25) tworzg klamre literacka obejmujgca narracyjny trzon ksiegi po$wiecony sedziom
i administratorom Izraela. Gooding 1982,70-79; Block 1999, 474-475; Peckham 1985, 35-37;
Schneider 2000, 229; Younger 2002, 30-33.

4 Becker 1990, 253-255.295-296; Sweeney 1997, 517-529; Brettler 2002, 412.

> Archeologiczne artefakty z Kanaanu oraz starozytne pozabiblijne i biblijne relikty
literackie sugeruja, ze pierwotne miejsca czci lokalnego Boga/bogdéw byly lokalizowane
w wyzynnych gajach lub wérdd zyznych réwnin. Mialy one posta¢ niewielkich otwartych
lub zadaszonych konstrukcji, w ktérych na wprost wejscia umieszczano (w niszy) posag
czczonego Boga/bostwa wykonany z kamienia, drewna lub metalu. Obok znajdowaly sie
sale dla kaplanow i innych funkcjonariuszy kultu, ktérzy petnili role strézéw (1 Sm 1), oraz
dziedziniec i wieza. Kuenen 1892. Vol. 2, 28-29; Moore 1895, 33-35.370.

391



392

Dariusz Dziadosz

1. Charakterystyka literacka przekazéw o kulcie w Gérze Efraima
i Lajisz/Dan

Literacki profil kompozycji 17,1-18,31 jest w dyskusji egzegetycznej ujmowany
niejednakowo. Jedni uznajg ja za tekst o duzej wiarygodnosci historycznej wy-
razony jezykiem starotestamentowej historiografii, ktory przez pryzmat wiekow
pézniejszych — m.in. epoke podzielonej, a nastepnie upadlej monarchii - od-
twarza przedmonarchiczne dzieje wybranych plemion Izraela i ich religijnych
centr®. Inni widza w niej przekaz wylacznie teologiczny, ktéry w propagandowym
duchu polemiki z perspektywy czasu krytycznie ocenia dwa miejsca kultu na
krancowych obrzezach Krélestwa Péinocnego i uznaje je za nieortodoksyjne,
a zarazem obnaza niski poziom Zycia religijnego ich fundatoréw i kaptanow’.
Zbior tradycji w 17,1-18,31 inicjuje krotka dwustopniowa folklorystyczna
saga pokoleniowa, w ktdrej wpierw na tle sporu Mikajehu i jego matki uka-
zuje sie utworzenie prywatnego sanktuarium w ich domu (17,1-5a), a po-
tem definiuje status zatrudnionego tam personelu kultycznego (17,5b.7-13).
W te pierwsza odstone opowiesci, ktérg mozna uzna¢ za pierwotnie nieza-
lezny od najblizszego kontekstu przekaz o zabarwieniu folklorystycznym
oferujacym etiologie prywatnego miejsca kultu®, wpisano z czasem pokrew-
ng literacko, topograficznie i chronologicznie tradycje o podbojach Danitéow
(18,1-31)°. Narracyjna strategia (post)deuteronomistycznych!? i (post)kaptan-

® Duzg wiarygodnos¢ historyczna daje sie szczegolnie glosom 18,30-31, ktére potwierd-
zaja kultyczng aktywno$¢ Danitéw w Lajisz od jego zdobycia po utrate na rzecz asyryjskiego
lub babilonskiego najezdzcy.

7 Marcus 1988, 72-80; Brownback 2021, 128; Toews 1993, 163; Bauer 1998, 440-445,

8 Poczatkowo uznawano literacka jedno$¢ bloku 17,1-18,31 (Arnold 1917, 99.105),
ale z czasem zaczeto zauwazaé odrebnos¢ jego zrddel, ktére w spdjny przekaz ztaczono na
ostatnich etapach edycji ksiegi za pomocg 17,2-4 i 18,14.17-18.20. Burney 1920, 408.416.

9 (Post)deuteronomistyczny historiograf sugeruje, Ze ta niekorzystna dla Danitéw
sytuacja trwala od czasu drugiego podziatu ziem kananejskich w Szilo (Joz 19,40-48). Mimo
staran Danitéw podjetych po $mierci Jozuego (Sdz 1,34-35), realizacja polecen z Szilo, by
przejac strategiczne tereny Kanaanu przylegajace do ziem Filistynéw, Judy, Efraima, Manas-
sesa i Beniamina, okazala si¢ dla nich zbyt trudna, stad postanowili wyemigrowac na mniej
atrakcyjne ziemie sgsiadujace z rodem Neftalego (18,1-31).

10 Te kregi edytorskie ukazujg, m.in., instytucje kréla jako jedyna rekojmie przywrécenia
fadu religijno-moralnego w Izraelu (17,6; 18,1; por. 19,1; 21,25) w miejsce powaznych na-
duzy¢ w sferze kultu i sprawiedliwo$ci spolecznej. Mueller 2001, 7-11; Yee 1995, 167.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

skich!! redaktoréw ksiegi sprawita, ze cykl o perypetiach indywidualnych i zbio-
rowych bohateréw Judy, Efraima i Dana opisanych w 17,1-18,31 stal si¢ jednym
z jej najbardziej frapujacych i kluczowych blokéw strukturalnych. Definitywnie
zamyka on opis nagannych pod katem spoleczno-religijnym dziejéw hebraj-
skich pokolen w okresie sedziéw (3,7-16,31), a zarazem kladzie podwaliny
pod deuteronomistyczng wizje izraelskiej monarchii (1 Sm 7,1-2 Krl 25,30).
Juz na tym etapie rzadow teokratycznych lideréw monarchi¢ zapowiadajg noty
redakcyjne w 17,6, 18,1a, 19,1a i 21,25, a dodatkowo wzmacniaja poczatko-
we rozdzialy 1Samuela (1,1-3,21; 4,1-7,1) skupione na o$rodku w Szilo, arce
przymierza i trzech zestawionych z sobg instytucjach: upadajacym kaplanstwie
Helidow, profetyzmie zainicjowanym przez Samuela i instytucji krola rodzacej
sie w monolatrycznym kontekscie izraelskiego jahwizmu i politeistycznej cy-
wilizacji Syro-Palestyny (1 Sm 7,1-12,25).

Kluczowym problemem sekcji 17,1-18,31 jest ocena historycznej wiarygod-
nosci zapisanych w niej tradycji o wyposazeniu i kulcie w prywatnym sank-
tuarium Mikajehu i w o$rodku w Lajisz/Dan oraz statusie postugujacych tam
lewitéw-kaptanéw. Niejednomyslne opinie w tej materii mozna zamkna¢ w ob-
rebie dwu reprezentatywnych dla archeologii i egzegezy stanowisk: maksymali-
stycznym, optujacym za historycznoscig 17,1-18,31'21 minimalistycznym, ktére
ja kwestionuje, widzac w tym bloku tradycji owoc péznej teologicznej inwencji
(post)deuteronomistycznych i (post)kaptanskich redaktoréw!?.

11 (Post)kaptanskim $rodowiskom przypisuje sie, m.in., wers 18,30 zapewniajacy jury-
sdykcje kaplanom w Lajisz/Dan, ktorego tres¢ zestawia sie z deuteronomistyczna tradycja
1 Krl 12,25-33 (por. 2 Krn 16,4; Tb 1,5).

12 0d publikacji Wellhausena uwaza sie, iz cykl 17,1-18,31 odzwierciedla historyczne
uwarunkowania epoki przedmonarchicznej bardziej niz przekaz o Szilo i postudze Helego
i Samuela (por. 18,31 i 1 Sm 1,1-4,22). Wellhausen 1905, 129.235-236. To, iz model kultu
w Gorze Efraima i Lajisz nie spotyka si¢ z krytyka redaktora ksiegi oznacza, ze w jego czasach
byt akceptowany przynajmniej w pétnocnym Izraelu. Sposéb jego oceny mogt ulec zmianie
dopiero po religijnej reformie Jozjasza wzorowanej na kultycznych przepisach Tory. Bray
2006, 5.

13 Niektérzy do dzi§ uznajg 17,1-18,31 za oryginalng oraz jednorodng literacko i te-
matycznie kompozycje (Block 1999, 476), ale wigkszo$§¢ zauwaza w niej pdzniejsze korekty
podyktowane, m.in., krytyka polityki religijnej Jeroboama I, ktorej symbolem byto zastapienie
ztotym cielcem obiektéw kultu przyniesionych tam z domu Mikajehu i wprowadzenie na
urzad kaplanski krolewskich funkcjonariuszy (1 Krl 12,28-33). Gall 1898, 137; Pedersen
1940, 150-151.222-224.

393



394

Dariusz Dziadosz

Rozbiezno$¢ opinii wida¢ tez w ocenie formy'4, struktury! i procesu re-
dakcji przekazu o Gérze Efraima i Lajisz/Dan. Duzy wkiad w dyskusje nad jego
pochodzeniem i charakterem wni6st M. Noth, ktéry wykluczyt cykl 17,1-18,31
z deuteronomistycznego zbioru Joz-2 Krl z uwagi na brak terminologii i teo-
logii typowej dla tego historiograficznego kregu, postulujac jego redakcyjna
ztozono$¢!®. Idagce tym $ladem, egzegeci zaczeli dostrzegad w 17,1-18,31 dwal”,
trzy'8 i wigcej predeuteronomistycznych zrédel!?, ktore sukcesywnie taczono
w literacka calo$¢, a potem wkomponowano w strukture ksiegi na finalnym
etapie jej edycji?’. Obecnie w 17,1-18,31 podkre$la sie oryginalno$¢ i starozyt-
nos¢ przekazéw o dwu centrach kultu?!, a zarazem wskazuje na mocny rys ich
pézniejszej projudzkiej relektury, ktora wigze osrodek w Dan (Goérze Efraima)
z reformg Jeroboama I pragngcego skutecznie odpowiedzie¢ na centralistyczne
zapedy polityki religijnej wtadcow i kaptanéw Judy?2. Aby wzmocni¢ negatywna
oceng tej religijnej reformy, deuteronomistyczni edytorzy Ksiegi Sedziow, opisu-
jac terytorialne podboje Dana, przywotaly watpliwa religijnie i moralnie geneze
najbardziej wysunietego na péinoc religijnego osrodka w Izraelu. W ten sposob

14 Zwykle cykl 17,1-18,31 uwazany jest za sage klanowa, kultyczng etiologie o usta-
nowieniu lokalnego sanktuarium (Younger 2002, 335-336; O’Connell 1996, 238-241) lub
mit fundacyjny mowigcy o podbojach Danitéw. Niditch 2008, 180.

15 O ukladzie tresci 17,1-18,31 przesadzaja dwie glosy (17,6; 18,1a), ktére wyznaczaja
cezure pomiedzy dopelniajacymi sie treSciowo, a pierwotnie odrebnymi tradycjami: dwu-
stopniowq relacjg o ustanowieniu osrodka kultu w domu Mikajehu (17,1-5) i postudze lewity
z Betlejem (17,7-13) oraz trzyelementowa opowiescig o rodzie Dana: ich zwiadowczej misji
(18,1-10), rabunku i skorumpowaniu lewity (18,11-26) i podboju Lajisz/Dan (18,27-31).
Bauer 2000, 37-47.

16 Noth 1991, 77; Mayes 1983, 79-80.

17" Butler 2009, 372-374; Olson 1998, 863.

18 Webb 1987, 421; Younger 2002, 335.

19 Analiza kolejnych tradycji w 17,1-18,31 wskazuje na istotne réznice w sposobie pre-
zentacji tych dwu osrodkow i zatrudnionego tam personelu, a takze na inny pryzmat chro-
nologiczny, przez ktéry pokazuje sie ich historie (por.17,1-5.7-13; 18,5-6.13-26 i 18,30-31).
Taubler 1958, 47-54.

20 Boling 1975,256-259. Niekt6rzy wigza pochodzenie bloku z aktywnoscia kaptanskich/
lewickich kregdéw z Dan ustanowionych przez Jeroboama I i w tym widzg zrodlo przychylnej
oceny sanktuariow w Gorze Efraima i Lajisz/Dan. Noth 1962, 71-85; Mayes 1974, 45-46;
Niemann 1985,131-133.

21 Nie wszyscy wiaza tez te osrodki z Danitami. Hertzberg 1985, 370-371.

22 Vincent 1952, 116; Martin 1975, 182-183.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

zanegowaly zarazem jego ortodoksyjnos¢? i potwierdzity prawowiernos¢ swiaty-
ni Salomona. Przez napigtnowanie idolatrycznego rodowodu przedmiotéw spo-
rzadzonych przez Mikajechu w kontekscie idei powszechnej apostazji w Izraelu
po $mierci Jozuego (por.2,11-16,31; Pwt 12,1-14) oraz przywolanie nagannych
etycznie okolicznosci, w jakich Danici sprowadzili je do Lajisz (18,27a.30-31),
juz na tym etapie historii Izraela chca zapowiedzie¢ przyszty kult zlotego ciel-
ca, postuge nieprawowiernych kaptanéw/lewitéw oraz balwochwalcze wyzyny
i oftarze, ktore w tym miescie (por. Betel i Samaria; 1 Krl 12,28-31) na poczatku
swych rzad6w zainicjuje Jeroboam 124,

Poprzez te redakcyjne elaboracje kregi deuteronomistyczne przerzucity
pomost literacki migdzy pierwotng wersje ksiegi (1,1-16,31) a Ksiegi Samu-
ela rozpoczynajace sie od cykli o sanktuarium w Szilo, arce przymierza, Helim
i Samuelu (1 Sm 1,1-3,21; 4,1-7,1). Nasycone religijnym folklorem teksty o po-
wstaniu lokalnych centr w Gérze Efraima i Lajisz/Dan oraz ustanowieniu w nich
lewitéw-kaptanéw (17,7-13.27; 18,27.31) staly si¢ w ten sposob wstepem do
relacji o domu Bozym w Szilo - drugim po Jerozolimie gléwnym ortodoksyjnym
biblijnym centrum kultu?>. Zrédta o Gérze Efraima i Lajisz/Dan siegajace naj-
glebszymi korzeniami do klanowej pamieci Dana i Efraima mozna wiec uzna¢ za
najstarsze biblijne teksty o pierwotnych (prywatnych) formach monolatrycznego
kultu jahwistycznego i lewickim wzorcu kaptanstwa w tej czgsci podbitego przez
Izraelitéw Kanaanu?®.

W innym kluczu historycznym metryke tradycji o sanktuariach w Gérze
Efraima i w Lajisz/Dan odczytuja ci, ktérzy pierwotng wersje 17,1-18,31 wiaza
z danickimi lewitami-kaptanami osiadlymi w okolicach Betel w potowie VIII
w. przed Chr.?” Kaplani ci mieliby kultywowa¢ inny model postugi niz wystan-
nicy Jeroboama I, a nade wszystko cieszyli si¢ mocna legitymacja do pelnienia
swych urzedéw (por. 18,30). Wiele wskazuje na to, ze korpus bloku 17,1-18,31
wpisano w strukture ksiegi juz w fazie jej predeuteronomistycznej edycji?3, by -

23 Amit 2000,21-131.

24 Wiersbe 1994, 128-129; Brensinger 1999, 176-177; Penna 1962, 24.215-217.226.

25 Pfeiffer 1948, 321-332; Arnold 1917, 99-117.

26 Albertz 1994. Vol. 1, 58-59.140-146.

27 Gray 1967, 338; Butler 2009, 397; Yee 1995, 160.

28 7a najwczeéniejsza predeuteronomistyczng korekte uznaje sie wiersze 17,2-3.4/
bez terminu massekd/.6 i 18,1a.17/bez terminu massekd/.30a.31b, ktore nalezaloby odczytaé
jako prébe $ciagniecia winy z kaptanéw w Dan za kult batwochwalczy. Niemann 1985, 131-

395



396

Dariusz Dziadosz

zgodnie z jej wiodagcym nurtem teologicznym - ukaza¢ tlo historyczne dziatan
podjetych przez Jeroboama I (por. 1 Krl 12-14)%°. W okresie reformy Jozjasza,
ktora objeta réwniez Pétnocny Izrael (2 Kr 23,15.19-20) te sekcje skorygowali
réwniez projudzcy edytorzy ksiegi, by wyjasni¢, dlaczego Betel, Samaria i Dan
zostaly spladrowane przez Asyrie.

To syntetyczne zestawienie naukowych podejs¢ do cyklu tradycji 17,1-18,31
prowadzi do kilku wnioskéw. Mimo rozbiezno$ci w ocenie jego pochodzenia,
a takze literackiej i teologicznej specyfiki, egzegeci sa zgodni, iz jest jedynym
swiadectwem Biblii Hebrajskiej, ktore dostarcza tylu informacji o wezesnych for-
mach kultu w obrebie rodéw Efraima, Judy i Dana oraz ich religijnym personelu.
Obecny uklad i interpretacja tych tradycji jest owocem pracy (post)deuterono-
mistycznych3! i (post)kaptanskich srodowisk, ktére daly im spdjnos¢ formalng
i merytoryczng zbudowana na dopetniajacych sig¢ liniach narracyjnych oscylu-
jacych wokdt zagadnienia przedmonarchicznych praktyk religijnych w Izraelu.

Podsumowujac te pierwsza faze analiz, mozna powiedzieé, ze przekaz
17,1-18,31 o spolecznej i religijno-kultycznej sytuacji Efraima, Judy i Dana
w ostatniej fazie epoki sedziéw jest strukturalnie i tematycznie kompatybil-
ng, cho¢ niejednorodna kompozycjg, ktéra daje ksiedze odpowiednie literac-
kie i teologiczne obramowanie. Z podobnym pod wieloma wzgledami cyklem
19,1-21,25 tworzy on epilog, ktory poszerza religijno-kulturowe i spoteczno-mi-
litarne horyzonty ostatniej fazy teokracji’2. Blok 17,1-18,31 w innej teologicznej
perspektywie niz cykle 1,1-3,6 i 3,7-16,31 podejmuje temat religijnego kryzysu
w przedmonarchicznym Izraelu, ktéry — w chronologii deuteronomistycznej —
wpierw wywolal niepokoje na terenie Efraima, Dana i Neftalego, potem wojne
domowa w Izraelu i zagtad¢ Beniaminitéw (19,1-21,25) oraz kleske pierwszego

132.145-146. P6zniejsza predeuteronomistyczng ingerencje lokalizuje sie po wojnie syro-e-
fraimskiej (734-732 przed Chr.), kiedy to juz krytykowano kult w Dan poprzez wpisanie idei
pesel tmassékd w 17,3-4.14.17 i motywow religijnych w 18,18-19. Wtedy doprecyzowano tez
ramy czasowe opisywanych zdarzen (18,1b.30b-31a) i skorygowano imie przodka kaptana
Jonatana w 18,30. Niemann 1985, 122.133-134.146-147.

29 S3 i tacy, ktorzy teksty o Gorze Efraima i Dan wywodza od kaplanskich kregéw
z Betel. Cho¢ popieraly one polityke Jeroboama I, krytycznie ocenialy kultyczny status
konkurencyjnego dla nich peryferyjnego o$rodka w Dan, aby wzmocni¢ pozycje wlasnego
sanktuarium. Dohmen 1982, 17-22.

30 Haran 1978,28-31.46; Soggin 1987,269.278; Amit 1990,4-20; Ahlstr6m 1993,26-27.

31 Mayes 2001, 241-258; Gerbrandt 1986, 137-138; Veijola 1977, 15-29.

32 Kratz 2000, 196-197.207-209; Wong 2006, 141.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

beniaminickiego kréla - Saula (1 Sm 9,1-31,13), a w konicu upadek Pétnoc-
nego Krolestwa Izraela bazujacego na ziemiach i sile Beniamina i Efraima (2
Krl 17,1-23). W historio-zbawczej konwencji bloku ksiag Joz-2 Krl pierwszym
symptomem tej historycznej zapasci w historii Krélestwa Izraela jest wlasnie
opisany w 17,1-18,31 nieortodoksyjny kult zaprowadzony przez Mikajehu,
judzkiego lewite i Danitéw w rejonie Goéry Efraima i Lajisz/Dan, ktdry pozniej
dodatkowo wzmocnit krol Jeroboam I (1 Krl 12,30-32)33,

2. Predeuteronomistyczny obraz sanktuarium w Goérze Efraima

Zgodnie z przyjeta metodologig, po przyblizeniu literackiej charakterystyki bi-
blijnego przekazu o narodzinach dwu lokalnych miejsc kultu w obrebie ziem
kananejskich kontrolowanych przez Efraima i Dana, czas na egzegetyczna lek-
ture tych jego fragmentdw, ktore mowia o ich pierwotnym statusie religijnym.
Z uwagi na brak pozabiblijnych reliktow literackich oraz artefaktéw archeolo-
gicznych, ktére mozna byloby powigzac z historig tych miejsc w obrebie Gory
Efraima i Lajisz/Dan juz w epoce zelaza, jedynym Zrédtem informacji pozostaja
tradycje zebrane w 17,1-18,31, ktére, procz promonarchicznych glos 17,6 i 18,1a,
nalezy uznac za przekaz predeuteronomistyczny. Literacki profil i tlo religijne
(model monolatrycznego jahwizmu tolerujacy prymitywne formy kultu kana-
nejskiego®?) tych zrédet sugeruja, ze ich obecna wersja odzwierciedla diugi pro-
ces przekazu ustnego, ktéry najglebszymi korzeniami moze siega¢ opisywanych
zdarzen, czyli epoki bezposrednio poprzedzajacej ustanowienie instytucji kréla

33 Leuchter 2007, 435-438.

34 W przekonaniach starozytnego Lewantu bogowie, ktérzy nie posiadali zewnetrznych
reprezentacji nie mogli by¢ poznani i uczczeni. Ich wyobrazenia sporzadzali doswiadczeni
rzemie$lnicy pracujacy zwykle w nocy wewngtrz sakralnej zabudowy i wedlug specjalnej
procedury, aby zapewni¢ swym dzielom nadprzyrodzona moc. Oczy, uszy i usta na tych
wyobrazeniach byly zawsze otwarte, by przekonac¢ czcicieli, Ze bogowie moga widzie¢, stysze¢
i mowi¢. W sanktuariach ustawiano je w tych samych miejscach, jakie w patacach zajmowali
krélowie przyjmujacy swych poddanych, a w trakcie kultu wynoszono je tez w procesjach
na zewnatrz, by zamanifestowac ich splendor, wladze i opieke nad rzeszami przybywajacych
pielgrzymoéw. Zgodnie z etykieta krolewskiego dworu, dwa razy dziennie skladano przed
nimi ofiary pokarmowe, obmywano je, a otaczajaca przestrzen wypelniano dymem kadzidet
i odpowiednig muzyka, by w ten sposob zyskac ich pomoc i blogostawienstwo. Oppenheim
1977, 184-189; Bernhardt 1956, 67-68; McMillion 1999, 225-232; Schmidt 1983, 77.

397



398

Dariusz Dziadosz

w Izraelu. Teksty te moga by¢ zatem wiarygodnym punktem odniesienia w re-
konstrukgji tta religijnego towarzyszacego erygowaniu miejsc kultu w Goérze
Efraima i w Lajisz/Dan.

Obecna wersja tekstu o sanktuarium Mikajehu potozonym w blizej nieokre-
$lonym rejonie Gory Efraima® sktada sie z kilku dopelniajacych sie tematycznie
elementow. W pierwszym okresla sie jego geneze, wyposazenie i pierwotng ob-
stuge (17,1-5). W drugim moéwi si¢ o zatrudnieniu w miejsce syna gtowy klanu
uznanego w $rodowisku lewity-kaptana (17,7-13). W trzecim osrodek w Gorze
Efraima staje si¢ istotnym punktem odniesienia dla rekonstrukcji zwiadowczej
misji Danitéw szukajacych ziemi (18,1b-26),a w czwartym jego miejsce zajmuje
wigksze centrum kultu ustanowione w zdobytym przez nich Lajisz/Dan (18,27
31).Z pomoca glos 17,6, 18,1a i 19,1a redaktor ostatecznej wersji 17,1-18,31 tak
poukladal, zespolil i zamknal w spdjna literacka cato$¢ dostepne mu zrédla, by
w ich centrum ciagle pozostawat osrodek wzniesiony przez Mikajehu, i by to on
byt uznany za fundament i wzorzec dla pokoleniowego centrum kultycznego
Danitéw w Lajisz/Dan.

Tym, co przyciaga uwage w 17,1-18,31, jest wyjatkowe spoteczno-religij-
ne folklorystyczne tlo egzystencji sasiadujacych z sobg rodéw Dana, Efraima
i Judy, niespotykane we wczesniejszych partiach ksiegi zainteresowanie lokal-
nymi osrodkami kultu i zadziwiajaca jak na teologiczne standardy jej deutero-
nomistycznych i kaplanskich redaktoréw pobtazliwo$¢ w stosunku do nagan-
nych religijnie i etycznie czynéw Mikajehu i Danitéw>¢. Trudno jest bowiem
zrozumie¢ neutralnos¢, z jaka teksty 17,1-5.7-13 i 18,3-6.13-27a.31 méwia
o sanktuarium w domu Mikajehu oraz o genezie i charakterze osrodka w Lajisz/
Dan (18,27b-31), ktdrej nie sposéb pogodzic¢ z nakazami prawa mojzeszowego
(Wj 20,4-5; Pwt 5,8-9). By odnalez¢ si¢ w tym frapujacym przekazie, wpierw
na bazie jego najstarszej warstwy literackiej nalezy dociec, jakie byly rzeczywiste
intencje fundatoréw osrodka w Gorze Efraima i zbada¢, jak wygladata éwczesna
koncepcja kultu Boga (JHWH) w Izraelu. Jednoczesnie trzeba pytac o to, jak te
zagadnienia oceniali (post)deuteronomistyczni i (post)kaptanscy redaktorzy,

35 Syntagme topograficzng har- eprajim «Géra Efraima» nalezy czytaé w sensie regionu
geograficznego, a nie konkretnej lokalizacji, o czym $wiadczy otwarcie drugiego epilogu
ksiegi: wajéhi 'is lewi gar béjarketé har-eprajim «I zdarzyto si¢ w owych, Ze pewien maz, lewita,
mieszkajacy jako obcy w odleglej czesci Gory Efraima» (Sdz 19,1) oraz inne passusy biblijne
(Joz 2,9; 17,15; 19,50; 20,7; Sdz 3,27; 4,5; 7,24; 10,15 1 Krl 4,8).

36 Curtis 1990, 17-31; Curtis 1985, 277-287.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

ktorzy w duchu wspoétczesnych im przekonan religijnych nadawali ostateczny
ksztalt tradycjom zebranym w 17,1-18,31 i wpisywali je w teologiczng strukture
ksiegi obrazujacg religijng apostazje Izraela w dobie sedzidw.

Wersy 17,1-5.7-13 relacjonujace okolicznosci, w jakich zrodzilo si¢ prywatne
centrum kultu w efraimickim klanie Mikajehu s3 podobne do innych etiologii
o izraelskich miejscach czci Boga (JHWH), ale i do tradycji o osrodkach kultu
wznoszonych na modte kananejska (por. Rdz 28,10-22; Sdz 8,24-27; 9,1-4.6;
1 Sm 1,1-3,21; 1 Krl 12,25-32; 2 Krl 17,7-18). Z kolei tekst o ustanowieniu
o$rodka religijnego w Lajisz/Dan (18,1-31), procz znamion kultycznej etiolo-
gii, przyjmuje styl klanowej/pokoleniowej sagi naznaczonej duzg dozg ironii
narracyjnej. W rezultacie sukcesywnej pracy edycyjnej kontynuacja 17,1-5 sa
pierwotnie odrebne zrodta: 17,7-13%, 18,1b-10 i 18,11-27a oraz dodane naj-
pdzniej glosy: 18,30 i 18,31. Te réznorakie formy literackie tworza dzi$ spojny
przekaz ukazujacy najwczesniejsze dzialania religijne podejmowane przez rody
Efraima i Dana® w Kanaanie z kilku perspektyw historiograficznych.

W predeuteronomistycznych tekstach o osrodku w Gorze Efraima (17,1-
5.7-13; 18,3-6.13-27a), na najwieksza uwage zastuguja trzy kwestie: 1) prymi-
tywny poziom wiedzy religijnej oraz synkretyczny i raczej zewnetrzny model
poboznosci w efraimickim klanie Mikajehu; 2) ambiwalentny (jahwistyczny
i balwochwalczy) koloryt obiektéw kultu zainstalowanych w prywatnym sank-
tuarium; 3) watpliwa jurysdykcja i niski poziom duchowy jego pierwszych stro-
26w i administratoréw.

2.1. Karykaturalny obraz wiary i poboznosci w klanie Mikajehu
Pierwszg istotng wskazowka narratora w tej materii jest wystudiowane uzy-

cie imienia gléwnego bohatera, ktdre tylko w otwarciu perykopy pojawia sie
w pelnej teoforycznej formie: mikajhii (17,1.4)%°, natomiast w jej kolejnych

37 Brensinger 1999, 174; Moore 1895, 365-366.

38 W przypadku Danitéw modyfikuja one obraz ich wczesniejszej biernosci spotecznej
utrwalony w 13,1-16,31, podkreslajgc operatywnos¢ i bezkompromisowo$¢, z jakimi zajeli
poinocne ziemie Neftalego (Joz 19,32-39) i ustanowili tam osrodek kultu. Begg 2005,
177-185.

39 To teoforyczne imie sktada sie z dwu partykut (pytajnej i poréwnawczej) dodanych
do rdzenia tetragramu (mi + ka + jahit), przyjmujac sens pytania retorycznego: «kto jak/nad
JHWH?» (17,1.4; por. Mikajehu, syn Jimli w 1 Krl 22,9). Do osoby bohatera sekcji imie to
odnosi sie tylko w 17,1, w 17,4 powraca, ale okresla juz dom/klan Mikajehu. Fowler 1993, 152.

399



400

Dariusz Dziadosz

segmentach az osiemnascie razy powraca w wersji skroconej: mikd «Mika»
(17,5.8.9.10.12(2x).13; 18,2.3.4.13.15.18.22(2x).26.27.31). Te korekte wymusity
wzgledy teologiczne. Redaktor ksiegi nie chcial, by imi¢ Boga JHWH figurowato
obok terminéw opisujacych idolatryczne obiekty (jahwistycznego/kananejskie-
go) kultu sporzadzone przez Mike i jego matke, a zarazem nie bylo taczone
z historig dwu sanktuariow, ktdrych religijna ortodoksja i jurysdykeja kaplanow
budzila jego spore zastrzezenia?®. To konsekwentne skracanie imienia prota-
gonisty w tekscie perykopy rzuca istotne $wiatlo na to, jak zdarzenia w Goérze
Efraima i w Lajisz/Dan interpretowaly srodowiska odpowiedzialne za obecny
ksztalt 17,1-18,31. W ich teologicznej optyce teoforyczne imie Mikajehu nabiera
w tej sekcji i calej ksiedze tonu polemicznego i ironicznego, stajac sie¢ elementem
krytyki dzialan podejmowanych w sferze religii przez Efraima i Dana, ale tez
wszystkich Izraelitow w dobie rzadéw sedziow*!. Postawa bohateréw 17,1-18,31,
jak i catej ksiegi nie odzwierciedla bowiem idei wyzszosci Boga Izraela - JHWH
nad panteonem bostw kananejskich, ktora byta wpisana w imie Mikajehu, lecz
jej zaprzecza. Izraelici podwazali t¢ prawde aktami apostazji, o ktérych mowia
wezedniejsze czedci ksiegi, a Mikajehu i jego klan synkretycznymi formami kultu
zapozyczanymi i adaptowanymi do czci JHWH od spoleczno$ci kananejskich. To
pierwszy, cho¢ tylko po$redni znak dezaprobaty, jaka edytorzy ksiegi wyrazaja
wobec religijnego synkretyzmu okazywanego przez Mikajehu i jego klan. W ich
opinii, dziatania podejmowane przez ludzi, ktérzy nadaja badz noszg teoforyczne
imiona odwotujace si¢ do wiary ojcoéw, a zarazem lamia prawo Boze i czerpia
wzorce z kultur i religii politeistycznych nie zastuguja na uznanie.

Drugim po$rednim symptomem krytyki pod adresem sanktuarium w G6-
rze Efraima jest sposob, w jaki obecny tekst 17,1-5 prezentuje przyczyny, istote
i skutki rodzinnego zatargu migedzy Mikajehu i jego matka, ktdry stat si¢ in-
spiracjg do erygowania sanktuarium w ich domu*?. Podtekstem dynamicznie
rozwijajacej si¢ narracji w 17,1-5 jest kradziez duzej kwoty pienigznej (tysigca

40 Mueller 2001,515. Na bazie biblijnych zrodet trudno okresli¢ czy te zastrzezenia byly
formulowane od poczatku istnienia o$rodka w Gorze Efraima, czy pojawily sie pézniej, np.:
po ustanowieniu sanktuarium w Lajisz/Dan, po reformie Jeroboama I, w trakcie reformy
Jozjasza lub dopiero na etapie (post)deuteronomistycznej lub (post)kaptanskiej redakcji
ksiegi.

41 Wong 2006, 84; Block 1999,474; McCann 2011, 121. Do pierwszego wniosku prowa-
dzi oredzie sekeji 17,1-18,31, do drugiego jej funkcja w aktualnej strukturze ksiegi.

42 Slady prywatnych lub klanowych sanktuariéw posiadajacych ottarze, samostojace
posagi bogdéw, rézne naczynia i przedmioty kultu pochodzace z epoki zelaza odkryto w Me-



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

stu syklow srebra), jakiej dopuszcza si¢ przyszly fundator tego religijnego cen-
trum wobec bezimiennej matki. Do przyznania sie sktania go dopiero rytualne
przeklenstwo na JHWH, jakie pod adresem zlodzieja wypowiada okradziona
kobieta (17,2-3a). Obie postawy syna i matki, pelne hipokryzji i niekonsekwen-
cji, s3 ukazywane z duza dozg ironii, przez co buduja mocng podbudowe pod
negatywny osad erygowanego przez nich miejsca kultu. Tekst demaskuje wpierw
pazernos¢ i nieuczciwo$¢ Mikajehu, a potem religijng powierzchownos¢ i emo-
cjonalno-uczuciowy niedojrzalos¢ jego matki, gdyz w niewielkim odstepie czasu
w imi¢ JHWH blogostawi syna za zwrot skradzionych pieniedzy, a wczesniej,
prawdopodobnie w to samo Boze imi¢, wypowiadala pod jego adresem przeklen-
stwa (por. 17,2ab)*3. Co wigcej, po odzyskaniu srebra dzieli sie z synem podjeta
wczesniej decyzja, iz calg odzyskang kwote poswieci na przedmioty majgce wy-
obrazac i reprezentowac czczonego przez klan Boga (JHWH). Taka koncepcja
kultu byta typowa dla wierzen politeistycznych Kanaanu. Jego mieszkancy czcili
wyznawane bdstwa, manifestujagc swe postuszenstwo i przywigzanie poprzez
szacunek okazywany ich materialnym wizerunkom, a praktyki te przejmowali
chetnie Izraelici, o czym wspominajg Ksiegi Historyczne i Prorockie Biblii He-
brajskiej (por. Wj 34,13; Pwt 7,5; 12,3; 16,21; Sdz 6,26; 1 Krl 14,15.23; 2 Krl 17,10;
1z 17,8; 27,9; Mi 5,13).

Interpretujac religijny podtekst blogostawienstwa i przeklenstwa na Boga
(JHWH), jakie matka Mikajehu wypowiada w kontekscie kradziezy jej srebra
przeznaczonego na wyréb przedmiotéw kultu, mozna przywotac tre$¢ starozyt-
nych hebrajskich inskrypcji odkrytych na stanowisku archeologicznym Kun-
tillet “Ajrud (IX/VIII w. przed Chr.) w pétnocno-wschodniej czesci pétwyspu
Synaj: brkt *tkm IJTHWH $mrn wl’Srth «oby$ byl blogostawiony przez JHWH Sa-

giddo, Tell Beit Mirsim, Beer-Szebie i Hazor. Albertz 1994. Vol. 1,99; Miller 2000, 64; Holladay
1987,1-17.

43 W $wietle deuteronomi(sty)cznej i kaptanskiej teologii, idee przeklenstwa i blog-
ostawienstwa w imie JHWH w 17,2-3 mozna uznac¢ za aluzj¢ do warunkowosci przymierza
na Synaju (Kpt 26,1-33; Pwt 11,26-28), ktore Izraelici po wejsciu do Kanaanu odnowili
na Ebal i Garizm (Joz 8,30-35) i w Sychem (Joz 23,1-24,28). Odwotujac si¢ do motywu
przeklenstwa i blogostawienstwa w imie JHWH - w 17,2-3 ze wzgleddw teologicznych
przywoluje sie tylko to drugie: bariik b°ni JHWH «niech bedzie blogostawiony moj syn przez
JHWHD)» - narrator ustami kobiety zdaje si¢ przywolywac ten passus przymierza, ktory mowi
o podboju Kanaan i wiernoéci Boga, ale tez przypomina o Jego sprawiedliwej odptacie za
moralne i religijne wystepki, szczegélnie te popelnione w sferze kultu obcych bogéw. Jost
1996, 17-23.

401



402

Dariusz Dziadosz

marii i [Jego] aszere»?* oraz w Khirbet el-Qom (druga potowa VIII w. przed
Chr.) usytuowanym pomiedzy Lakisz a Hebronem w Judzie: brk *rihw JHWH
nsri wl’$rth «oby Urjahu byt blogostawiony przez JHWH i przez Jego aszere»®.
Obie te kamienne inskrypcje pozwalaja zalozy¢, ze zwyczaj bltogostawienia/
przeklinania w imi¢ JHWH mogl by¢ praktykowany przez Hebrajczykow (Se-
mitéw) juz w epoce przedmonarchicznej, a w niektorych przypadkach byt zwia-
zany z kultyczng czcig oddawang zewnetrznym wyobrazeniom Boga (JHWH),
praktykowang na terenach Lewantu, a szczegdlnie w obrebie Syro-Palestyny.
Ten model poboznosci wida¢ u bohateréw cyklu 17,1-18,31 reprezentujacych
wczesne stadium monolatrycznej religijnoéci Efraima, Judy i Dana. Przywota-
nie imienia JHWH w proklamowanym publicznie blogostawienstwie inspiru-
jacym wzniesienie lokalnego sanktuarium (17,2) sugeruje jahwistyczny koloryt
wiary kobiety i jej syna?é, ale ich nastepne stowa i dzialania kazg sadzi¢, ze ich
poboznos¢ byla pod mocnym wptywem idolatrycznej religijnosci éwezesnych
spolecznosci Lewantu?.

Za tym wnioskiem przemawia nade wszystko charakter sporzadzonych
obiektow kultu, o czym ponizej, a takze okoliczno$ci darowizny zlozonej na ten
cel. Przez pewien czas srebro bylto przedmiotem kradziezy i oznaka braku czci
wobec rodzicéw, co w mysl dwczesnych regut religijno-prawnych (Wj 20,12.15;
Pwt 5,26.19) czynilo je nieczystym rytualnie. Ponadto, zgodnie z 17,2-3, Mika-

44 Bonanno 1986, 238-240.

4> Hadley 2000, 108-110. Ta druga hebrajska inskrypcja nie wiaze, jak tekst z Kuntillet
‘Ajrud, Boga JHWH z Samarig czy Temanem, stad wniosek o jej powstaniu dopiero po
upadku Samarii i Krélestwa Pétnocnego Izraela (722 przed Chr.). Keel, Uehlinger 1998, 239;
Day 1992, 484-485.

46 ‘Wychodzac od archaicznej syntagmy wielbiacej site Boga Izraela/Jakuba: *ibir ja“iqob
«Mocarz Jakuba» (Rdz 49,24), niektdrzy wigzg obiekty kultu z 17,1-18,31 z JHWH. Na jahwi-
styczny podtekst poboznosci w Gérze Efraima i Lajisz mialyby wskazywa¢ stowa Mikajehu:
«zabrali$cie mi moich bogéw, ktérych uczynitem» (18,24 w wersji TM; LXXA® majg: «mdj
posag rzezbiony») i rodzaj praktyk w jego domu (17,5-6). Z tg pierwotna koncepcja Boga
Izraela - Mocarza niektérzy wiaza Jego tauryczne wyobrazenia (por. Wj 32,1-351 1 Krl
12,28-33), ktorymi postugiwali sie Egipcjanie, Hetyci i inne semickie ludy Lewantu. Weippert
1961, 105; Gurney 1977, 4.25-26.124-125; Hahn 1981, 324; Carroll 1977, 51-64; Schmidt
1995, 75-105. W opinii innych badaczy, sile i potege JHWH symbolizowalo w potnocnych
izraelskich rodach wyobrazenie byka, a w obrebie Poludniowego Krolestwa Judy analogiczna
role odgrywatl obraz cherubéw (1 Sm 4,4; 2 Sm 6,2; 22,8-16; Ps 18,7-15; 99,1; Iz 37,16).
Mettinger 1995, 16-20.

47 Bauer 1996, 77-84; Neef 2004, 206-222.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

jehu zwrdcil srebro matce nie z powodu woli naprawienia swego bezprawnego
czynu, lecz trwogi, jaka wywotato w nim jej przeklenstwo skutkujace Boza kara,
ktorej obawiali sie tak Izraelici, jak i wszyscy mieszkancy starozytnego Lewantu.
Argumentem przemawiajacym za krytyka domowego kultu w klanie Mikajehu
jest tez fakt, iz jego matka, zamiast ofiarowa¢ srebro na rzecz prawowiernego
i uznawanego wowczas Izraelu osrodka kultu, jakim bylo, przyktadowo nieodle-
gle Szilo (18,31), przyczynita si¢ do wykonania zakazanego prawem przedmiotu
(Wj 20,4-5; Pwt 5,8-9). Jej naganna batwochwalcza inicjatywa zostaje dodat-
kowo zilustrowana w klimacie niestownosci i nieuczciwosci wobec Boga i syna,
gdyz ostatecznie odstapita od swego pierwotnego zamiaru, by srebro w calosci
(por. infinitivus absolutus: hagdés higdasti w 17,2) poswieci¢ dla JHWH i powie-
rzy¢ Mikajehu. Z tysigca stu syklow zwrdconych przez syna (17,2-4a), kobieta
przekazuje rzemieslnikowi réwnowarto$¢ jedynie dwustu syklow (ma 'tajim ke-
sep; 17,4b), co podwaza jej publicznie deklarowana hojno$¢, obniza materialna
warto$¢ sporzadzonych obiektow kultu, a przez to przewartosciowuje stawe
sanktuarium w Gorze Efraima, a zarazem religijny status wyrostego na nim
pokoleniowego osrodka Danitéw w Lajisz (18,30-31)%8,

Biorgc pod uwage oryginalng i archaiczng forme i tre$¢ zrédet w 17,1-18,31,
mozna przyjaé, iz komunikowany w nich prymitywny obraz religijnosci w duzej
mierze odzwierciedlal historyczne realia ostatniej fazy epoki sedziéw w Izra-
elu. Z kolei patrzac na te teksty z perspektywy kolejnych edytorow ksiegi, nie
mozna przeoczy¢ ich ewoluujacych strategii narracyjnych, ktére zmieniaty sie
w zaleznosci od wspotczesnych im realiéw historycznych. W ich konsekwencji
przekaz o osrodku religijnym w Gorze Efraima nabieral coraz mocniejszego tonu
ironii narracyjnej, ktora juz na wstepie epilogu ksiegi miata wzbudzic w lektorze
watpliwosci co do jego kultycznej legalnosci i jurysdykeji zatrudnionego w nim
personelu. Te dwie kwestie bezsprzecznie zajmujg najwiecej uwagi narratora,
0 cZym ponize;.

48 Na bazie tresci 17,4 i paralel biblijnych (por. Rdz 23,15-16; 24,22; Wj 30,23-24;
38,24-25; 38,28-29; Joz 7,21; 8,26; 9,4), mozna sadzi¢, ze dwiescie syklow srebra pozwalato
na sporzadzenie niewielkiego srebrnego posazka (ok. 2,5 kg) lub wykonanie srebrnej powloki
na wiekszym posagu wykonanym z drewna, kamienia czy mniej kosztownego metalu. Block
1999, 480.

403



404

Dariusz Dziadosz

2.2. Jahwistyczny (monolatryczny) czy idolatryczny wymiar kultu
w domu Mikajehu?

Najtrudniejszym w ocenie passusem opisu narodzin prywatnego osrodka w G6-
rze Efraima jest prezentacja umieszczonych w nim obiektéw kultu powstatych
z inicjatywy Mikajehu i jego matki. Tre$¢ 17,1-5 jest w tej materii ambiwa-
lentna i kontrowersyjna. Deuteronomi(sty)czna i kaptanska teologia zgodnie
zakazywaly fabrykowania kamiennych, drewnianych i metalowych podobizn
i wyobrazen Boga (Wj 20,4-5; Pwt 5,8-9) oraz otaczania ich czcig, jak w poli-
teistycznych religiach Lewantu. Tymczasem zrédla o Mikajehu i ich pdzniejsi
redaktorzy nie wyrazaja osadu na temat materialnych obiektéw kultu w jego
domu, jak to czynili wczesniej, opisujac postawe Izraelitow w dobie sedziow
(2,11-15.20-23; 3,7-8.12-14; 4, 1-3; 6,1-6; 10,6-16; 13,1). Na zadnym miejscu
17,1-18,31 nie krytykuje si¢ erygowania sanktuarium z jego licznymi reliktami
typowymi dla religii Kanaanu, nie wpisuje sie tez tego faktu w starotestamentowa
zasade Bozej retrybucji zwiastujacg kare. Jedynym zabiegiem, na ktéry decyduja
sie autorzy i redaktorzy tradycji 17,1-5 jest to, by gléwna odpowiedzialnoscia
za ten proceder obarczy¢ nie glowe klanu, ale bliskg mu kobiete®. Wersy 17,2-4
daja do zrozumienia, Ze to matka Mikajehu decyduje o destynacji srebra na
obiekty idolatrycznego kultu, cho¢ oznajmia, iz chce przez nie uczci¢ JHWH:
haqdes hiqdasti “et-hakkesep ITHWH mijjadi libni la ‘asot pesel timassekd «nieodwotal-
nie/w calosci poswigcitam srebro JHWH, z mej reki dla mego syna, by uczynic¢
posazek rzezbiony i ulany [z metalu]» (17,3). To ona asygnuje $rodki potrzebne
na ich wykonanie: wattigqah 'immo ma 'tajim kesep «i wzigta jego matka dwiescie
[sykléw] srebra» (17,4a) i najmuje rzemie$lnika: wattittenehi lassorep wajja ‘dsehil
pesel timasséka «i dala je rekodzielnikowi. I uczynil z niego posazek rzezbiony
i ulany [z metalu]» (17,4b). Za balwochwalczym wydzwiekiem tych obiektow
najbardziej przemawia uzyta terminologia, gdyz pesel i masseka sa w Biblii synoni-
mami religijnego synkretyzmu w Kanaanie*®. Rdzenie tych dwu poje¢ wskazuja

49 Podobne zjawisko lektor Biblii Hebrajskiej spotyka w Rdz 27,1-45, gdzie glowna wine
za podstepne wyludzenie przez Jakuba blogostawienstwa Izaaka kosztem pierworodnego
Ezawa sklada si¢ na Rebeke.

%0 Guillaume 2004, 142; Exum 1990, 426. Mozna wspomnie¢ tu Izajaszowa krytyke
rzezbionych idoli pokrytych srebrem (pésilé kaspeka) i ulanych z metalu podobizn [bogow]
zdobionych zlotem (dpuddat massékat z¢habeka) z 1z 30,22 142,17 czy tres¢ blogostawienstw
i przeklenstw, ktére Mojzesz zlecit wymowi¢ na Garizim i Ebal po zdobyciu Kanaanu: ‘arir
ha’is “aser ja ‘aseh pesel timasseka t6 ‘dbat JHWH ma ‘aseh jedé haras wesam bassater «przeklety



Geneza sanktuariow z Gory Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrodet

na sposob ich wykonania i podkreslajg ich niepowtarzalng forme zewnetrzna.
Hebrajskie pesel wywodzi si¢ od pasal «ciaé, rabac, rzezbi¢, ztobié», a wigc zwraca
uwage na rzemie$lniczy proces wyrobu z drewna lub kamienia figury, podobi-
zny bostwa (Iz 44,9-20)°!, a massekd pochodzi od rdzenia nsk «laé, ulaé, wylaé»
i przywoluje inng znang w starozytnosci technologie produkcji posagéw oparta
o wytop z metalu lub pokrywanie ich powtoka ze szlachetnego kruszcu’2.
Sama sekcja 17,1-18,31 nie definiuje blizej religijnych reliktéw w centrach
Mikajehu i Danitéw ani wprost nie méwi komu, i w jaki sposéb oddawano
przez nie cze$¢. Ponadto w bardzo dwuznacznym tonie wyraza si¢ o koncepcji
kultu w tych o$rodkach. Z jednej bowiem strony dwukrotnie przywoluje imie
JHWH (17,13; 18,6) i termin ha élohim «Bog» opatrzony rodzajnikiem okreslo-
nym (18,31)3, co wskazywatoby na Boga Izraela, a z drugiej juz w dwu pierw-
szych scenach (17,1-5.7-13) zasiewa duze watpliwosci co do ortodoksji praktyk
w Gorze Efraima i w Lajisz/Dan w czasach Mikajehu i Danitow>*. Tej kwestii
nie rozjasniaja kolejne wersy cyklu (17,5, 18,14.17.20) méwiace o dwu innych
sakralnych obiektach: efodzie i terafim, ktore — razem z pesel i masseka — stuzyty
tamtejszemu lewicie-kaptanowi do praktyk kultycznych i nawigzywania kontaktu

[niech bedzie] maz, ktory uczyni posazek rzezbiony i/lub ulany [z metalu] — obrzydliwo$¢
u JHWH, dzieto rak rzemieslnika — i postawi w miejscu ukrytym» (Pwt 27,15).

>l Informacje zawarte w 17,1-18,31 i w innych biblijnych zrodtach sugeruja, ze w domu
Mikajehu stanagl drewniany (pokryty srebrem) lub metalowy «rzezbiony posazek» wyo-
brazajacy Boga, béstwo lub czlowieka (por. Pwt 4,16;4,23.25; Sdz 17,3.4; 18,24.31; 2 Krl 21,7;
2 Krn 33,7; 12 40,20; Na 1,14).

2 W duchu deuteronomi(sty)cznej teologii zarowno religijne inicjatywy Mikajehu,
jak i Jeroboama I, na ktérych opierat si¢ ostatecznie kult w Dan, sg postrzegane jako konty-
nuacja batwochwalczej aktywnosci Izraelitow na pustyni synajskiej. Po ulaniu cielca ze zlota
("egel masseka) Aaron rzekl do ludu: ‘élleh “¢lohejka jisra el «oto twoi bogowie Izraelu» (Wj
32,4). Te same stowa powiedzial Jeroboam I, czynigc zlote cielce w Betel i Dan (1 Krl 12,28;
14,7-16), a wczeéniej podobnie o swej wlasno$ci wypowiedzial si¢ Mikajehu (Sdz 18,24).
Zbiezno$¢ tych biblijnych tradycji dla deuteronomistycznej historiografii jest oczywista, ale
w predeuteronomistycznych zrédtach o Gérze Efraima i Dan tych zdarzen jeszcze sie z sobg
nie wiaze (por. 18,24). Moberly 1983, 164; Kohlmoos 2006, 309-317; Knauf 2006, 291-349.

>3 W konsultacji zarzadzonej przez Danitéw w 18,5-6 obok tetragramu JHWH figuruje
wprawdzie termin ’él6him bez rodzajnika (18,5), ale kontekst narracji wyraznie wskazuje
na Boga Izraela (18,6; por. 20,18).

>4 Biblijny kontekst dalszy bloku 17,1-18,31, czyli passusy 1 Krl 13,25-33, 2 Krl 10,29
i Tb 1,5, juz wprost sugeruja, Ze wyrosle z dziedzictwa osrodka Mikajehu religijne centrum
w Dan w epoce podzielonej monarchii mialo wybitnie idolatryczny charakter wskutek po-
lityki religijnej promowanej przez Jeroboama I i jego nastepcow.

405



406

Dariusz Dziadosz

z Bogiem (JHWH) (18,5-6)°. Bo i te dwa obiekty obecne w sanktuarium Mika-
jehu, a potem zabrane przez Danitéw (18,18) uchodza w Biblii — w zaleznosci od
epoki i kontekstu spoteczno-religijnego — zaréwno za relikty kultu jahwistycz-
nego, jak i batwochwalczego. Pojecie ha épod «efod» wigzane jest najczesciej ze
strojem kaplanskim/lewickim (Wj 35,9.27; 39,2-22; Kp 8,7; 1 Sm 2,18.28; 14,3;
22,18; 23,6; 2Sm 6,14; 1 Krn 15,27), ale jest tez tarczg lub szatg drewnianego/
metalowego posazka wyobrazajacego lokalne béstwo (Sdz 8,24-27; Oz 3,4).
Z kolei termin hattérapim «terafim» taczy sie z izraelska (bliskowschodnig) czcig
przodkow, zmarlych, duchéw opiekunczych (Rdz 31,19.30-32; 1 Sm 19,13; 2
Krl 23,24; Oz 3,4; Za 10,2)%7 i wrézbiarstwem (1 Sm 15,23)°%. W 17,1-18,31
efod i terafim wystepuja zawsze obok pesel i masseka w kontekscie rytu konsul-
tacji Boga, ktdry jest jedynym aktem kultu wigzanym z domem Mikajehu (17,5;
18,5-6.14)%.

Na bazie calosciowego obrazu o$rodka w Goérze Efraima zarysowanego
w 17,1-18,26 mozna orzec, ze o jego religijnym profilu przesadza nade wszystko
liczba®, pochodzenie i przeznaczenie pesel i massekd, ktorych nie mozna pogodzi¢
z tradycyjna i oficjalng wizjg izraelskiej poboznosci faczonej z kultem jahwistycz-
nym. Decydujacg opinie w tej sprawie zdaje si¢ wyraza¢ gtéwny protagonista
cyklu, ktéry wobec Danitéw uznaje je za wyobrazenia bogéw (kananejskich?) lub
przynajmniej za wykonane wedlug idolatrycznych wzorcéw obiekty zwigzane

35 W biblijnych rytach konsultacji Boga pojawiaja sie zwykle Urim i Tummim - losy
zwigzane z efodem kaptaniskim, ale w kontekscie dywinacji mozna tez spotkac¢ pochodzace
z kultury akadyjskiej terapim. Loretz 1992, 133-178; Horowitz, Hurowitz 1992, 110-111;
Sabourin 1973, 104-105.

%6 Tidwell 1974, 505-507. Niektérzy uwazaja efod za typ kultycznej maski. Meyers 1992,
550.

57 Albright 1941, 38-42; Ackroyd 1950/51, 378-380; Hoffner 1967, 230-238.

38 Van der Toorn 1990, 210-211; von Rad 1986, 32.475; McCarter 1995, 237.

39 Bray 2006, 112-123; Smith 1931, 33-36.

60 Tres¢ i bliski kontekst wiersza 17,3 kaza sadzi¢, ze kobieta miata na mysli dwa obiekty
kultu: rzezbe i przedmiot ulany z metalu (por. 17,3.4; 18,14; por. Wj 34,17; Kpt 19,4; Pwt
27,15), ale jego sktadnia moze tez sugerowaé hendiadys wskazujacg na jeden przedmiot:
«rzezbiony [posazek] bozka pokryty metalem (srebrem)». Younger 2002, 337-338; Butler
2009, 378-379. Niektorzy sugeruja, ze happesel i hammasseékd w najstarszej warstwie 17,1-18,31
sg synonimami i odnoszg sie do tego samego obiektu kultu, funkcjonujac jako rodzaj emfazy.
Soggin 1987, 265. Tej hipotezie przeczy jednak to, iz w 18,17-18 terminy te s3 oddzielone
dwoma innymi przedmiotami kultu (ha’épdd i hattérapim), co oznacza, ze odnosily si¢ do
innych obiektow czci.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

z kultem JHWH: ‘et- ‘¢lohaj 'dser- ‘asiti I°qahtem «bogow, ktérych uczynitem, wy
zabraliScie» (18,24)%1. Warto tez zaznaczy¢, ze w $wietle wskazéwek przypisanych
Mojzeszowi (Pwt 4,1-13,19) Izraelici w podbitym Kanaanie mogli oddawa¢ cze$¢
JHWH tylko w miejscu przez Niego wskazanym lub u§wigconym pobytem arki
przymierza. Os$rodki Mikajehu i Danitéw takimi miejscami nie byly (por. Pwt
12,4-7.11.13-14.17-18.26-27), a historiograficzne i teologiczne tto ksiegi kaze
je zrownac z balwochwalczg kultyczng inicjatywa Gedeona (8,24-27).

W sumie ocena kultu w Gérze Efraima i Dan nie jest jednoznaczna, podob-
nie jak ocena o$rodka w Betel. Najstarsze warstwy zrédet Sdz 17,1-18,31, 2 Krl
2,1-2i Am 7,10-13 sugeruja, Ze u zarania swej izraelskiej historii byly centrami
kultu jahwistycznego, a przynajmniej nie nosity ewidentnych sladéw skazenia re-
ligijnym synkretyzmem Kanaanu. W oryginalnym trzonie 17,1-18,31 utrwalono
autentyczny starozytny klimat religijno-kulturowy dla tej czesci Syro-Palestyny,
nie poddajac bezposredniej krytyce ani osoby fundatora prywatnego o$rodka
religijnego — Mikajehu, ani figury wedrujacego lewity-kaptana z Betlejem, ani tez
poszukujacych wlasnej ziemi i tozsamodci religijnej Danitéw, mimo iz nie zawsze
uciekali sie do poprawnych etycznie dziatan. Najstarsze warstwy 17,1-18,31 neu-
tralnie oceniajg o$rodki w Gorze Efraima i Lajisz/Dan, ukazujac je jako miejsca
kultu, ktore zostaty poswigcone Bogu JHWH®? z zamiarem, by to On rozciagnat
wladze nad ta czescig Syro-Palestyny.

Wiele wskazuje na to, ze idolatrycznych form i politeistycznego kolorytu
kult w Gorze Efraima, Dan (i Betel) nabral na dalszych etapach historii tych
os$rodkow, co notuja pozniejsze teksty biblijne podwazajace ich religijng orto-
doksje, krytykujace praktykowane w nich wzorce poboznosci i coraz mocniej
zapowiadajace upadek (1 Krl 12,26-30; 13,1-34; 2 Krl 17,16; Am 8,14; Oz 4,17;
8,4; 13,1-2; 14,9)%. (Post)deuteronomistyczny redaktor 17,1-18,31 zauwazyt
ten historyczny trend w transformacji religijnosci rodéw Efraima, Judy i Dana,
i postanowil ukaza¢ go, m.in., poprzez wykorzystanie pojecia massékd, ktore

61 Trzeba bowiem pamieta, ze z czcia JHWH Mikajehu wigzal zaangazowanego lewi-
te-kaptana pochodzacego z Betlejem w Judzie (por. 17,13).

62 Miller 2000, 93-94.251-252; Halpern 1976, 31-42. W opinii niektérych egzegetow,
jahwistyczne korzenie kultu w Lajisz/Dan (Gérze Efraima) i Betel zmodyfikowala dopiero
religijna polityka Jeroboama I i jego nastepcéw (1 Krl 11-22). W jej nastepstwie te dwa
o$rodki zaczely tolerowa¢ praktyki politeistyczne i zwyczaje kananejskie.

63 Ahlstrom 1963,26-27; Toews 1993, 73.121-123. Poje¢ happesel i hammassékd w sensie
reliktéw kananejskiego kultu zabronionego przez prawo Mojzesza zaczeto prawdopodobnie
uzywac na obszarze Krolestwa Pétnocnego Izraela dopiero za Ozeasza (por. Oz 8,4-5).

407



408

Dariusz Dziadosz

w jego epoce mialo juz negatywne (idolatryczne) konotacje znaczeniowe. Dodat
je w roli emfatycznego synonimu do terminu happesel®* figurujacego w najstar-
szym materiale o erygowaniu sanktuarium w Gérze Efraima, a potem w Lajisz/
Dan, aby zasygnalizowa¢ lektorowi Biblii Hebrajskiej, ze praktyka oddawania
batwochwalczej czci zlotym cielcom ustanowiona przez Jeroboama I posiadata
korzenie siegajace czaséw przedmonarchicznych®. Przez odpowiednie korekty
oryginalnego materiatu zrédlowego, jego teologiczng relekture i uktad, z jednej
strony zdolal utrzyma¢ pierwotny jahwistyczny koloryt predeuteronomistycz-
nych tradycji o centrach w Goérze Efraima i Lajisz/Dan, a z drugiej wyjasni¢
przyczyny ich p6zniejszej kananeizacji. Ambiwalencja i ironia narracyjna, z ja-
kimi prezentuje genez¢ ustanowienia tych dwu o$rodkéw i czczonych w nich
obiektow kultu staje si¢ zabiegiem strategicznym, ktéry utatwia zrozumienie
ztozonych, glebokich i dlugotrwalych mechanizmoéw religijnej transformacji,
jaka dokonala si¢ w strukturach pokolen hebrajskich w ostatniej fazie epoki
przedmonarchiczne;j.

2.3. Status i poziom moralny kultycznego personelu w Gorze Efraima

Innym oryginalnym elementem biblijnej rekonstrukeji najwcze$niejszej historii
miejsc kultu na terenach Efraima i Dana jest obraz zaangazowanych w nich
funkcjonariuszy. Blok 17,1-18,31 oferuje jedng z najstarszych tradycji o wedru-
jacych lewitach-kaptanach (17,5.7-13; 18,3-6.13-27a; por. 19,1-20,7; Ezd 10,15;
Ne 10,40), ktorzy szukaja stalego miejsca posréd cztonkéw innych pokolen i na

64 W Biblii pesel nie zawsze wiaze sie z kananejskim kultem, moze tez obrazowa¢ bli-
skowschodni sposéb upamigtniania zdarzen, ktérego wzorcem sa starozytne akadyjskie,
asyryjskie i babilonskie kamienne $wiadectwa nadania wlasno$ci ziemskiej przez krola, tzw.
kudurru — rzezbione stele (por. kamienie ustawione przez Jozuego w Gilgal i nad Jordanem
w Joz 4,20-24 czy kamienne posagi — happ¢silim obok Gilgal w Sdz 3,19.26). Dziadosz 2022,
263-274. Takie kamienne posagi/stele/rzezby/tablice posiadaly podobizny bogéw/krélow
i umieszczane byly w lokalnych sanktuariach lub na granicach posiadlosci nadanych przez
wladce. Lindars 1995, 143. W najstarszych biblijnych i pozabiblijnych tekstach rdzen psl ma
sens religijnie neutralny, a dopiero w tradycjach deuteronomi(sty)cznych stuzy do opisu
materialnych wyobrazen bostw/idoli fabrykowanych przez nie-Izraelitow.

65 Trzeba pamietad, ze biblijni autorzy i redaktorzy z Judy do$¢ szybko po rozpadzie
Krélestwa Dawida uznajg centra erygowane na potnocy za niejahwistyczne (czczace Boga El/
Elohim), a nawet balwochwalcze, co manifestujg za pomocg deprecjacyjnej nomenklatury:
bama/bamot «wyzyna, wyzyny» (1 Krl 12,31). Mazar 1988, 45; Gevirtz 1981, 21-37; Vaughan
1974, 10-33; Wyatt 1992, 74.82; Kennedy 1987, 138-144.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

rézny sposob realizujg swa funkeje, a zarazem ukazuje ich stopniowe wypie-
ranie przez stale kaptanskie rody wywodzace sie z rodu Lewiego (18,30). Na
bazie predeuteronomistycznych relacji o dwu anonimowych lewitach-kaptanach
zwigzanych z judzkim Betlejem, ktorzy graja kluczowe role w sagach o Danitach
(18,1-31) i bratobdjczej wojnie z Beniaminitami (19,1-21,25) mozna zalozy¢,
iz w okresie osiedlania si¢ Izraelitéw w Kanaanie funkcja i postuga lewitow-ka-
planéw nie musiata wigzac si¢ z pochodzeniem z rodu Lewiego (por. lewite-
-kaptana z Judy w 17,7-9 i Efraima w 19,1.18 oraz kaptanéw z rodu Lewiego
w 18,30 (Dan) i 1 Sm 1-3 (Szilo)). W tym czasie lewici-kaptani petnili funkcje
strézow i funkcjonariuszy kultycznych w prywatnych (domowych) miejscach
kultu (17,7-13; 18,3-6.13-26) i w nieco wigkszych pokoleniowych os$rodkach
(18,27-31; 1 Sm 1-3), a takze podejmowali role lideréw moderujacych zycie
spoleczno-religijne okolicznych spolecznosci (por. le’ab dilekohén — funkcja/
urzad ojca i kaptana klanu/rodu/pokolenia w 17,10 i 18,19). Niewykluczone,
ze z czasem niektdrzy z nich stawali si¢ oficjalnymi urzednikami (krélewskimi)
stuzacymi w wigkszych o$rodkach kultu (1 Krl 12,31)%.

Cykl 17,1-18,31 jest jedynym w Biblii tekstem, w ktérym obstuge klanowych
i pokoleniowych centr religijnych oraz wplyw na religijno-kulturowe Zycie lo-
kalnych spolecznosci gwarantowali lewici-kaptani®” zwiazani z Juda i Efraimem
(17,5.7519,1.18)%8, a nie tylko ci, ktérzy pochodzili z pokolenia Lewiego (18,30;
por. Kpt 8,1-10,20)%°. Autorzy i redaktorzy tych zrédtowych tradycji podchodza
do urzedu lewity-kapfana z tym samym dystansem, co do zagadnienia kultu
w centrach Efraima i Dana. Nie okreslajg specyfiki i zakresu obowigzkow lewi-
ty-kaptana z Betlejem, mozna wigc tylko zalozy¢, iz byly skupione na obiektach
prywatnego sanktuarium Mikajehu (18,13-20). Jego jedynym kultycznym dzia-
faniem w 17,1-18,31 jest ryt konsultacji Boga (JHWH), kt6éry animuje w imie-
niu Danitéw w Goérze Efraima (18,5-6). Wiecej miejsca teksty te poswiecaja
statusowi lewity-kaptana’ i jego inwestyturze kaplanskiej udzielonej przez

66 Abba 1977, 256-267; Gunneweg 1965, 23; Ringgren 1966, 51-52.164.205; Cody
1969, 54.

67 Fohrer 1972, 115.

68 Teksty biblijne sugeruja, ze cho¢ nie wszyscy lewici podejmowali w epoce przed-
monarchicznej funkgcje kultyczne czy spoteczno-religijne, to cieszyli si¢ duzym szacunkiem
wérod pokolen (18,1-20,7).

89 Vriezen 1967, 174-175.

70 W tej materii najwiecej kontrowersji budzi enigmatyczne uzycie pojecia lewi, ktére
w obrebie perykopy mozna rozumie¢ w sensie przynaleznosci etnicznej do rodu Lewiego, ale

409



410

Dariusz Dziadosz

Mikajehu, a wyrazonej typowa dla Biblii terminologia: wajémalle” mika ’et-jad
hallew? ,,i napelnil Mika reke lewity” (17,12; por. Wj 28,415 29,9.29.35; 32,29; Kpt
8,33;16,32; 21,10; Lb 3,3; 1 Krl 13,33)71. W opinii (post)deuteronomistycznego
redaktora, misja lewity-kaptana z Betlejem od poczatku budzita zastrzezenia.
Mikajehu nie mial bowiem tytutu, aby by¢ konsekratorem??, natomiast jego
wybrancy: syn i prawdopodobnie tez mtodzieniec z Betlejem nie mieli odpo-
wiedniego lewickiego pochodzenia i przygotowania, aby przyja¢ powierzang im
misje, a przybysz/obcy z Judy byl ku temu dodatkowo zbyt miody (17,5.7; por.
W;j 29,1-37; Kpt 8,1-9,24). Zgodnie z przestaniem ostatecznej wersji 17,1-18,31,
konsekracja pierwszych kaplanéw w Goérze Efraima, a w konsekwencji pierwotna
lewicko-kaplanska postuga w Lajisz/Dan (por. 18,19-20.27a i 18,30) byly nie-
ortodoksyjne, co réwniez rzucato negatywne $wiatlo na sakralng prawowiernos¢
sprawowanego tam kultu.

Poza podkresleniem brakéw natury formalnej, ktére w §wietle prawa obo-
wigzujacego w czasach redaktoréw ksiegi podwazato kultyczng jurysdykeje syna
fundatora sanktuarium w Gérze Efraima oraz zaangazowanego tam lewite-ka-
plana, oryginalne zrédfa o Mikajehu i Danitach w 17,1-18,31 zostaty tak ulozone
i odczytane, by posta¢ mlodzienca z Betlejem, ktora okaze si¢ kluczowg takze dla
ustanowienia osrodka kultu w Lajisz/Dan, budzila kontrowersje natury religij-
no-moralnej’?. W kluczu wystudiowanej ironii narracyjnej na kolejnych etapach
opowiadania podkresla sie wigc nielojalno$¢ i niewdzigczno$¢ lewity-kaptana

tez uznac za wyraz konkretnej funkgji religijno-spotecznej petnionej w przedmonarchicznym
Izraelu lub czasach redaktora ksiegi. Nelson 1993, 4. Inng kontrowersjg jest mtody wiek lewi-
ty-kaptana (por. termin na ‘ar), ktéry nie wpisuje sie w wymagany prawem przedzial 25/30-50
lat (Lb 4,3.30; 8,24-26). Watpliwosci budzi tez materialno-spoteczna pozycja w obrebie
miejsca wczesniejszego pobytu w Betlejem: wehil” gar-sam «i zamieszkiwal tam jako obcy».

71 Znany na obszarze Lewantu archaiczny ryt wyswiecenia lewity-kaptana polegat
prawdopodobnie na wlozeniu przez konsekratora w jego reke/rece przedmiotu, ktory sym-
bolizowal powierzang mu wladze i urzad, a takze gwarantowal odpowiednie uposazenie.
Milgrom 1991, 539. Opisana w 17,5.12 konsekracja, poza tekstami o Aaronie i jego synach
(Wj 28,41;29,9.29.33.35; 32,29; Kpt 8,33; 16,32; 21,10; Lb 3,3), powraca w Biblii tylko w 1 Krl
12,31-32; 13,33, gdzie mowi si¢ o ustanowieniu przez Jeroboama I nielewickich kaptanéw
dla wyzynnych miejsc kultu Pélnocnego Krolestwa, a takze dla Betel i prawdopodobnie Dan.

72 Nie jest jednak wykluczone, ze pierwotne zrodlo 17,7-13 sankcjonowato hebrajskie
prerogatywy glowy rodu/pokolenia do tego, by na swoim terenie ustanawia¢ sanktuaria
iz wlasnych srodkow wyposazac je w obiekty kultu oraz zapewnia¢ im dobrany przez siebie
personel kultyczny.

73 Bartusch 2003, 200; Butler 2009, 388.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

z Betlejem, ktory w domu Mikajehu znalazt state utrzymanie, zatrudnienie i duzy
prestiz spoteczny (17,7-13),a mimo to, gdy tylko stanal w obliczu atrakcyjniej-
szej korupcyjnej oferty zyciowej, zdecydowal sie na zerwanie umowy zawartej
ze swym dobroczyncy i wejscie w sojusz z agresywnymi Danitami, okazujac
im pomoc w silowym przejeciu prywatnego osrodka kultu (kradziez reliktow;
18,3-27a). Podsumowujacg redakcyjng oceng bezprawnego dzialania lewity-ka-
ptana z Géry Efraima jest sumaryczna nota z 18,30 informujaca o zastapieniu go
przez Danitéw osobg Jonatana, syna Gerszoma, syna Mojzesza i jego potomkami
we wzniesionym centrum w Lajisz/Dan. W duchu ironii narracyjnej ten fakt
podwaza bowiem trwaloé¢ jego oficjalnej (urzedowej) obietnicy blogostawien-
stwa JHWH dla dzialan podjetych przez Danitéw (18,5-6), jaka proklamowat
w Gorze Efraima. Tre$¢ tej obietnicy pelni role teologicznej osnowy najstarszej
warstwy cyklu 17,1-18,31, ale wskutek jej pdzniejszej teologicznej relektury uwa-
runkowanej dynamicznie rozwijajaca si¢ sytuacja historyczng w Izraelu zyskuje
zupelnie nowg wymowe. Z ostatecznej wersji 17,1-18,31 lektor dowiaduje sie,
ze dla nielojalnego i nieuczciwego lewity-kaptana z Betlejem i podstepnych
Danitéw to Boze blogostawienistwo nie trwalo dlugo. Wskutek popelnionych
przestepstw etycznych i religijnych, ich kultyczne, wizerunkowe i material-
ne zdobycze okazaly si¢ tylko czasowe. Nielojalny i nieuczciwy lewita-kaptan
z Betlejem stracil swoj urzad niedtugo po ustanowieniu o$rodka w Lajisz/Dan
(18,30), a bezwzgledni Danici utracili podstepnie zdobyte ziemie i skradzione
relikty kultu w okresie inwazji asyryjskiej (18,31).

3. Predeuteronomistyczna geneza o$rodka kultu w Lajisz/Dan

Biblijne zZrédfa na temat ustanowienia przedmonarchicznego osrodka religijnego
w Lajisz/Dan s3 bardzo skape, a w aktualnej wersji cyklu 17,1-18,31 wpisane
sa w jego epilog (18,27a.30-31), ktory jest mocno zakotwiczony w tradycjach
o sanktuarium w Gorze Efraima (17,1-5.7-13; 18,3-6.13-26) i §cisle zwigzanej
z nimi sagi pokoleniowej rekonstruujacej genez¢ podboju ziem pozostajacych
pod jurysdykeja Neftalego (18,1-2.7-12.27b-29). Celem takiego zakotwiczenia
jest pokazanie, ze spoleczno-religijne dziedzictwo kultycznego osrodka w Laj-
isz/Dan zalezy w pelni od prywatnego sanktuarium stworzonego przez klan
Mikajehu. Sumaryczne informacje o ustanowieniu miejsca kultu w Lajisz/Dan
tworzg skrajne strukturalne czesci tego epilogu i stanowig klamre literacka dla
opisu bezwzglednego podboju miasta Lajisz (18,27b-29). Ich pierwsza odstona

411



412

Dariusz Dziadosz

(18,27a) informuje o tym, ze danicki osrodek opierat sie w calosci na sakralnym
wyposazeniu i personelu z przejetego sanktuarium w Gdrze Efraima, natomiast
odstona zamykajaca obejmuje dwa dopelniajace sie sumaria historiograficzne
dofgczane na sukcesywnych etapach redakeji ksiegi, ktore z pomoca nieco od-
miennej terminologii i poprzez inny pryzmat historiograficzny podaja te same
historyczne uaktualnienia’4.

Ideowo-teologiczne przestanie predeuteronomistycznego zrédta (18,27-29)
ijego pozniejszych ekspansji (18,30.31) jest dos¢ klarowne. Religijno-kultycznym
fundamentem o$rodka w Lajisz/Dan jest dorobek Mikajehu z Géry Efraima,
ktory wpisuje sie w anikoniczne tlo najstarszej wersji jahwizmu w Izraelu i ido-
latryczne formy synkretyzmu religijnego praktykowane w Kanaanie”>. Istotng
korektg pierwotnej formuly kultycznej bylo jedynie zaangazowanie nowej ob-
stugi kaptanskiej z rodu Lewiego, ktéra na pozniejszych etapach historii Izraela
byla uznawana za prawowierng, a w Lajisz/Dan dotrwata do upadku tego miejsca
kultu’6. W opinii archeologéw i egzegetow, danickie sanktuarium w Lajisz/Dan
od poczatku istnienia odzwierciedlalo profil okolicznych syro-palestynskich cen-
trow kultu. Zgodnie z obowigzujacymi wowczas standardami, i w nim znajdowat
sie jeden lub kilka przedmiotéw czci: wpierw te zrabowane z domu Mikajehu
(przede wszystkim happesel; 17,2-5.14-20.24; 18,27a.30.31) albo inny odlany
z metalu (srebra, ztota) i symbolicznie grawerowany relikt’’, za$ po rozpadzie

74 ‘W poréwnaniu z treécia 18,27a, wers 18,30 wnosi tylko wzmianke o zastapieniu lewity
z Gory Efraima postugg ortodoksyjnego kaptana z rodu Lewiego — Jonatana i jego synow
trwajacg az do upadku Lajisz/Dan. Z kolei wers 18,31 uznawany za p6zna glose z okresu
Jozjasza zbudowang na 18,30 definiuje staly idolatryczny charakter tego osrodka, zestawiajac
go z prawowiernym miejscem kultu w Szilo. Pitkdnen 2003, 272-275.

7> Na bazie biblijnych tradycji nalezy sadzi¢, ze najglebsze korzenie kultu w Lajisz/Dan
tkwily w epoce sedziow, ze przetrwat on czas asyryjskiej i babilonskiej niewoli i dotrwatl do
epoki perskiej i helleniskiej. Bray 2006, 27; Biran 1994, 214-215.

76 Data tego upadku w dwu sumariach zamykajacych cykl jest niejednakowa. W 18,30
sugeruje sie czas inwazji asyryjskiej ktadacej kres wolnoéci spoteczno-religijnej dla Krolestwa
Izraela (722 r . przed Chr.), za$ w 18,31 okres upadku Szilo, ktory sprowokowali Filistyni
w ostatniej fazie epoki sedziow (1 Sm 4,1-7,1).

77 Niektérzy sugeruja, ze byt to posag reprezentujacy miejscowego boga burzy - Jahu.
Pedersen 1940, 225-226.173-174; Eerdmans 1947, 47.75. Inni sadzg, ze w Dan od epoki
patriarchow oddawano cze$¢ JHWH jako Bogu plodnosci, wykorzystujac do tego znany na
starozytnym Bliskim Wschodzie symbol cielca, ktory byl forma cokotu, piedestatu lub tronu
wyobrazajaca Jego niewidoczng obecno$¢. Anderson 1966, 78-88.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

zjednoczonego Krolestwa Dawida ustawiono tam z rozkazu Jeroboama I zlotego
cielca (1 Krl 12,28-30).

Merytoryczny i teologiczny profil kolejnych sekcji cyklu (18,1-10.11-26.27-
29.30.31) sugeruje, ze Danici przejeli w Lajisz/Dan role, jaka w 17,1-5.7-13 pelnit
Mikajehu i zaangazowany przez niego lewita-kaptan, inicjujac na péinocno-
-wschodnich ziemiach Neftalego kult JHWH wedlug synkretycznej koncepcji
kananejskiej’®. Z kolejnych wierszy 17,1-18,31 wynika jednak, iz zaréwno dzieto
Mikajehu i jego oczekiwania wigzane z nowopowstalym centrum religijnym
(por.17,13),jak i strategiczne plany Danitéw przyniosly tylko czesciowy rezultat.
W $wietle deuteronomi(sty)cznej i kaptanskiej teologii zapisanej w ksiedze, osro-
dek w Gorze Efraima nie zyskal blogostawienstwa od JHWH, czego dowodem
byt rabunek umieszczonych tam obiektéw kultu dokonany przez nielojalnego
lewite-kaplana z inspiracji Danitéw, ktorzy w biblijnym przekazie sg jedyny-
mi beneficjentami praktyk religijnych sprawowanych w tym miejscu (18,5-6).
W kluczu narracyjnej ironii bieg zdarzen z 18,13-26 odczytany w teologicznym
kontekscie catej ksiegi oznacza nie tylko upadek prywatnego osrodka Mikajehu,
ale juz na tym etapie dziejow Izraela wieszczy takze schylek erygowanego przez
Danitéw sanktuarium w Lajisz/Dan i innych pokoleniowych i krélewskich centr
kultu Pétnocnego Krolestwa, poniewaz - zdaniem redaktoréw tych zrédet —
wszystkie one powstaly i funkcjonowaly w kontekscie spoteczno-religijnych
naduzy¢. Te dyskretna, ale krytyczna recenzje¢ oryginalnego materiatu zZrédlo-
wego tworzg, poprzez zaakcentowanie wielorakich negatywnych uwarunkowan
towarzyszacych narodzinom klanowego miejsca kultu w Goérze Efraima i za-
kwestionowanie pochodzenia i kompetencji jego personelu’®, a nastepnie przez
uczynienie z 17,1-5.7-13 i 18,3-6.13-26 wprowadzenia do historii powstania
os$rodka w Lajisz/Dan (18,27-31).

W przeciwienstwie do stosunkowo obszernych tradycji o powstaniu i dzia-
taniu o$rodka w Goérze Efraima (17,1-18,26), ubogie biblijne teksty o genezie
sanktuarium w Lajisz/Dan (18,27a.30.31) i jego pdzZniejszej egzystencji warun-
kowanej inicjatywami Jeroboama I (1 Krl 12,29-30; 2 Krl 10,29; Tb 1,5) znajduja
wigkszy oddzwiek w archeologii. Bo cho¢ obecny stan wiedzy archeologicznej

78 Teksty o Mikajehu i Danitach moga by¢ dzietem lewicko-kaptaniskich srodowisk
dziatajagcych w Dan, ktdre byly aktywne przed niewolg asyryjska sprowokowang w péino-
cnych regionach Syro-Palestyny juz najazdem Tiglat-Pilezera III w 733-732 r. przed Chr.
Cody 1969, 53-54.

79 Block 1999, 488; Bartusch 2003, 200.

413



414

Dariusz Dziadosz

i etnograficznej wcigz nie pozwala potwierdzic¢ etnicznych wigzi migdzy biblijny-
mi Danitami a waleczng spolecznosciag Danuna, ktéra z innymi Ludami Morza
rzucita wyzwanie Egiptowi pod koniec XIII w. przed Chr.2?, to na ich obecnos¢
i aktywnos¢ kultyczng na ziemiach Neftalego moga wskaza¢ wykopaliska prowa-
dzone w Tel Dan (Tel el Qadi), ktére niektérzy badacze utozsamiajg z Lajisz/Dan
opisanym w 18,27-31; 1 Krl 12,29-30; 2 Krl 10,29; Tb 1,5. Na tym stanowisku
archeologicznym zesp6t prof. A. Birana odkryl, m.in., pozostato$ci kamiennych
budowli, ktére niektérzy uznaja za architektoniczng strukture starozytnego lo-
kalnego sanktuarium?®!. Najwiekszym znaleziskiem w tej materii sg resztki bramy
kamiennej z epoki zelaza, ktorg Biran uznat za relikt z czaséw Jeroboama I82,
cho¢ tej opinii nie podzielajg wszyscy®3. Dzi$ archeolodzy potwierdzaja tylko
starozytnos¢ stanowiska Tel Dan, r6znia si¢ jednak znaczaco w definicji jego
wieku oraz spoteczno-kulturowej i religijnej specyfiki zycia jego mieszkancow
z epoki zelaza. Niektorzy interpretuja ten etap historii tego miejsca w facznosci
z biblijnym tekstem 17,1-18,29. Inni za wiarygodny historycznie uznaja tylko
przekaz biblijnych sumariéw 18,30 i 18,31, ktorych autorzy patrza na sanktu-
arium w Lajisz/Dan (Tel Dan) przez perspektywe epoki osrodka w Szilo i okresu
inwazji asyryjskiej Salmanassara V (722/721 przed Chr.)3.

Zakonczenie

Analiza literackiej i teologicznej charakterystyki zrodet zebranych w cyklu
o Mikajehu, lewicie i Danitach oraz propagowanym przez nich kulcie w Gorze
Efraima i Lajisz/Dan rzuca wiele $wiatla na uwarunkowania zycia spoteczno-
-religijnego hebrajskich pokolen Efraima, Judy i Dana w ostatniej fazie izrael-
skiej teokracji. Najwiecej uwagi ich autorzy i redaktorzy poswiecili genezie kultu

80 Biran 1994, 141-142; Bartusch 2003, 36.

81" Archeolodzy zaktadaja, ze blizej nieznana etnicznie spolecznoé¢ zamieszkiwata ten
rejon od wezesnego brazu II (ok. 3.000 r. przed Chr.) z przerwami az do czaséw rzymskich.
Biran and Ben-Dov 2002, 251-258; Biran and Ilan and Greenberg 1996, 1-64; Ilan 1995,
117-137. Najwiekszym uznanym odkryciem z Tel Dan jest datowana na IX w. przed Chr. stela
z aramejska inskrypcja krola Chazaela stawiacg jego zwyciestwo militarne nad Ochozjaszem,
synem Jorama, ,.krolem z domu Dawida”

82 Biran 1994, 238-241.

83 Barkay 1992, 312; Singer 1984, 52-58.

84 Wood 2003, 187-188.



Geneza sanktuariéw z Géry Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrédet

sprawowanego w blizej nieokreslonych topograficznie centrach regionu Géry
Efraima i p6éinocno-wschodnich terenéw oddanych Neftalemu. Ustanowienie
tych dwu centr jest ukazywane w 17,1-18,31 na tle narastajacego kryzysu spo-
teczno-religijnego i duchowej dekadencji, ktéry objal przywodcow i lud Izraela
po $mierci Jozuego oraz kontrowersyjnego pod katem etycznym militarnego
podboju Lajisz. Przekaz o nagannych, a przynajmniej frapujacych dziataniach
w domenie kultu i moralnosci, ktérych dopuszcza sie Mikajehu, jego matka
i synowie (17,1-5), zatrudniony w ich domu lewita-kaplan z Betlejem (17,12;
18,15-27), a nastepnie agresywni Danici (18,13-27.30-31; por. 13,1), sprawia, ze
cho¢ same zrédla tego cyklu ani ich pézniejsi redaktorzy wprost nie kwestionuja
religijnych praktyk sprawowanych w Gérze Efraima i Lajisz/Dan, to lektor Biblii
Hebrajskiej nabiera duzych watpliwosci do ich ortodoksyjnosci. Odczytujac juz
bowiem jego epilog (18,30-31) czyniacy aluzje do przyszlej historii Dan widzia-
nej przez pryzmat upadku Szilo i inwazji asyryjskiej, spontanicznie wraca si¢ do
formutowanej w wielu miejscach ksiegi konkluzji, iz czas sedziéw naznaczony
byt stalymi odstepstwami od JHWH, ktére wpierw prowokowaly powstawanie
batwochwalczych (synkretycznych) miejsc kultu na ziemiach przejetych przez
Izraelitow, a potem wywolywaly ich upadek spowodowany najazdem obcych
wojsk uznanym przez jej redaktoréw za wyraz gniewu Bozego i sprawiedliwej
odpflaty za ztamanie przymierza.

O oryginalno$ci zrodet tworzacych cykl 17,1-18,31 przesadza niespotyka-
ny w innych czesciach ksiegi neutralny, a nawet pozytywny stosunek do tych
dwu miejsc kultu. Opisane w nich sanktuaria, ich uposazenie i zatrudnieni le-
wici-kaptani nie spotykajg sie z bezposrednig krytyka ze strony ich autoréw
i redaktorow, jak to ma miejsce w przypadku wiekszosci passuséw ksiegi przy-
wolujacych izraelski kult z epoki sedzidw, co kaze sadzi¢, ze odzwierciedlajg
historyczng sytuacje z okresu przedwygnaniowego. Wiele wskazuje na to, ze te
zrodla nawet w okresie (post)deuteronomistycznej i (post)kaptanskiej edycji
ksiegi wcigz cieszyly sie duza wiarygodnoscia i estyma, sprawiajac, iz ich redak-
torzy nie odwazyli si¢ potepi¢ praktyk w Dan (Goérze Efraima), jak to ma miejsce
wobec Betel, Dan i Samarii w 1 Krl 12,25-13,34; 16,34; 2 Krl 10,29; 23,4.15.17.19;
Tb 1,5; 2,6; Jr 48,13; Oz 6,10; Am 3,14; 4,4; 5,5-6; 7,10-13. By¢ moze dzialo sie
tak z racji geograficznego oddalenia Dan, ktére nie stanowilo tak duzej konku-
rencji dla $wiatyni w Jerozolimie, jak izraelskie Betel czy Samaria. Nie jest tez
wykluczone, ze na obszarze pétnocnych pokolen izraelskich az do czasu Amosa
i Ozeasza tolerowano anikoniczne reprezentacje Boga Izraela. Na wcigz zywy
kult w Lajisz/Dan moze wskazywa¢ posrednio ironicznie przywolywana przez

415



416

Dariusz Dziadosz

Amosa formula przysiegi, ktora postugiwali sie wyznawcy Boga/bogéw w tym
miescie i catym pokoleniu Dana. W opinii proroka potepiajacego kult w Samarii,
Dan i Beer-Szebie (por. Am 8,14), wzywanie Boga/bogéw miasta/pokolenia Dan
i przysieganie na Jego imie jest bezuzyteczne, gdyz nie przyniesie pomocy i nie
uchroni przed dotkliwym i nieodwracalnym upadkiem sprowadzonym przez
JHWH. Co istotne, méwiac o kulcie w Lajisz/Dan, prorocy Amos i Ozeasz i cykl
Sdz 17,1-18,31 nie odwoluja si¢ do idei zlotych cielcéw i nieprawowiernego ka-
planstwa promowanych przez Jeroboama I. Czyni to wylacznie deuteronomista
w 1 Krl 12,28-31;2 Krl 10,29; 17,16) i opierajacy si¢ na jego opinii Kronikarz (2
Krn 11,15; 13,8-9; por. Tb 1,5). Obydwa te srodowiska historiograficzne, odwo-
tujac si¢ do obowigzujacego w Judzie zakazu sporzadzania wszelkich zewnetrz-
nych reprezentacji JHWH, mocno potepiaja religijne innowacje praktykowane
w Pétnocnym Izraelu.

Zestawiajac tto historyczne zrédet zebranych w 17,1-18,31 z realiami reli-
gijno-kulturowymi tej cze$ci Lewantu, mozna przyjaé, iz kult zainaugurowany
przez Mikajehu w Gorze Efraima i Danitéw w Lajisz/Dan wpisywal sie w ramy
monolatrii jahwistycznej propagowanej przez hebrajskie pokolenia po wejsciu
do Syro-Palestyny. Jej anikoniczna formuta funkcjonowata w prywatnych (do-
mowych), a takze wigkszych publicznych (pokoleniowych) miejscach kultu, gdzie
przenikata si¢ z réznorodnymi, czesto do§¢ prymitywnymi formami politeistycz-
nego synkretyzmu religijnego ludéw Syro-Palestyny przez caly okres sedziow
oraz epoke zjednoczonej i podzielonej monarchii.

Bibliografia

Abba, Raymond. 1977. ,,Priests and Levites in Deuteronomy.” Vetus Testamentum 27:
256-267.

Ackroyd, Peter R. 1950/51.,, The Teraphim.” Expository Times 62: 378-380.

Ahlstrom, Gosta W. 1963. Aspects of Syncretism in Istaelite Religion. Lund: Gleerup.

Albertz, Rainer. 1994. A History of Israelite Religion in the Old Testament Period. Vol. 1-2.
London: SCM Press.

Albright, William. 1941.,,Are the Ephod and the Teraphim Mentioned in Ugaritic Lite-
rature?”” Bulletin of the American Society of Overseas Research 83: 38-42.

Amit, Yairah. 2000.,,Bochem, Bethel and the Hidden Polemic (Judg. 2, 1-5). In Studies
in Historical Geography and Biblical Historiography. Presented to Zecharia Kallai, edited



Geneza sanktuariow z Gory Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrodet

by Gershon Galil and Moshe Weinfeld, 121-131. Vetus Testamentum. Supplements
81. Leiden: Brill.

Amit, Yairah. 1999. The Book of Judges. The Art of Editing. Biblical Interpretation Series 38.
Leiden: Brill.

Amit, Yairah. 1990. ,,Hidden Polemic in the Conquest of Dan: Judges xvii-xviii.” Vetus
Testamentum 40: 4-20.

Anderson, Georg W. 1966. The History and Religion of Israel. Oxford: Oxford University
Press.

Arnold, William R. 1917. Ephod and Ark: A Study in the Records and Religion of the Ancient
Hebrews. Harvard Theological Studies 3. Cambridge: Cambridge University Press.

Barkay, Gabriel. 1992. ,,The Iron Age II-III” In The Archaeology of Ancient Israel, edited by
Amnon Ben-Tor, 302-373. New Haven: Yale University Press.

Bartusch, Mark W. 2003. Understanding Dan: An Exegetical Study of a Biblical City, Tribe and
Ancestor. Journal for the Study of the Old Testament. Supplements 379. Sheffield:
Shefhield Academic Press.

Bauer, Uwe F.2000.,,Judges 18 as an Anti-Spy Story in the Context of an Anti-Conquest
Story: The Creative Usage of Literary Genres.” Journal for the Study of the Old Testament
88:37-47.

Bauer, Uwe F. 1998. Warum nun iibertretet ihr SEIN Geheiss!”: Eine synchrone Exegese der An-
ti-Erzihlung von Richter 17-18, Beitrage zur Erforschung des Alten Testaments & des
Antiken Judentums 45, Frankfurt am Main: Peter Lang.

Bauer, Uwe F. 1996. ,,Zum Problem des Handelns Gottes nach Ri 17-18” In YHWH - Ky-
rios - Antitheism or the Power of the Word. Dielheimer Blatter zur Archdologie und
Textiiberlieferung der Antike und Spatantike 14, edited by Karel A. Deurloo and
Bernd J. Diebner, 77-84. Heidelberg: Rudolf Lehr.

Becker, Uwe. 1990. Richterzeit und Konigtum. Redaktionsgeschichtliche Studien zum
Richterbuch. Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 192.
Berlin: Walter de Gruyter.

Begg, Christopher. 2005. ,,The Danites and Their Land according to Josephus” Epheme-
rides Theologicae Lovanienses 81 (1): 177-185.

Beldman, David. J. 2017. The Completion of Judges: Strategies of Ending in Judges 17-21. Si-
phrut 21. Winona Lake: Eisenbrauns.

Bernhardt, Karl-Heinz. 1956. Gott und Bild. Berlin: Bleeker.

Biran, Avraham. 1994. Biblical Dan. Jerusalem: Hebrew Union College.

Biran, Avraham and Rachel Ben-Dov. 2002. Dan II: A Chronicle of the Excavations and the
Late Bronze Age “Mycenaean” Tomb. Jerusalem: Hebrew Union College.

Biran, Avraham and David Ilan and Raphael Greenberg. 1996. Dan I: A Chronicle of the
Excavations, the Pottery Neolithic, the Early Bronze Age and the Middle Bronze Age Tombs.
Jerusalem: Hebrew Union College.

417



418

Dariusz Dziadosz

Block, Daniel I. 1999. Judges. Ruth. The New American Commentary 6. Nashville: Broad-
man & Holman Publishers.

Boling, Robert G. 1975. Judges. Introduction, Translation and Commentary. The Anchor Yale
Bible 6a. New Haven: Yale University Press.

Bonanno, Anthony. 1986. Archaeology and Fertility Cult in the Ancient Mediterranean, Am-
sterdam: B.R. Griiner Pub. Co.

Bray, Jason S. 2006. Sacred Dan. Religious Tradition and Cultic Practice in Judges 17-18. Library
of Hebrew Bible/Old Testament Studies 449. New York: T&T Clark.

Brensinger, Terry L. 1999. Judges. Believers Church Bible Commentary. Scottdale: Herald
Press.

Brettler, Mark Z. 2002. The Book of Judges. Old Testament Readings. London: Routledge.

Brownback, Lydia. 2021. Judges: The Path from Chaos to Kingship. Flourish Bible Study.
Westminster: Crossway.

Burney, Charles E. 1920. The Book of Judges with Introduction and Notes. London: Rivingtons.

Butler, Trent C. 2009, Judges. Word Biblical Commentary 8. Nashville: Thomas Nelson.

Carroll, Robert P. 1977. ,The Aniconic God and the Cult of Images” Studia Theologica
31(1):51-64.

Cody, Aelered. 1969. A History of Old Testament Priesthood. Analecta Biblica 35. Rome:
Pontifical Biblical Institute.

Curtis, Andrian H. 1990. ,,Some Observations on ‘Bull’ Terminology in the Ugaritic Texts and
the Old Testament” In In Quest of the Part. Studies on Israelite Religion. Literature and
Prophetism, edited by Adam van der Woude, 17-31. Oudtestamentlische Studien 26.
Leiden: Brill.

Curtis, Edward M. 1985.,, The Theological Basis for the Prohibition of Images in the Old
Testament.” Journal of the Evangelical Theological Society 28 (3): 277-287.

Day, John. 1992. ,,Asherah.” In Anchor Bible Dictionary. Vol. 1, edited by David N. Freedman,
483-487. New York: Doubleday.

Diakonoft, Igor. 1991. Early Antiquity. Chicago: University of Chicago Press.

Dohmen, Christoph. 1982. ,Das Heiligtum von Dan: Aspekte religionsgeschichtlicher
Darstellung im Deuteronomistischen Geschichtswerk.” Biblische Notizen 17 (1): 17-25.

Dziadosz, Dariusz. 2022. Gilgal. Biblia - Archeologia - Teologia. Studium historyczno-krytyczne
deuteronomi(sty)cznych tradycji o podboju Kanaanu. Rzeszéw: Bonus Liber.

Eerdmans, Bernardus D. 1947. The Religion of Israel. Leiden: Universitaire Peers Leiden.

Exum, J. Cheryl. 1990. ,,The Centre Cannot Hold: Thematic and Textual Instabilities in
Judges” Catholic Biblical Quarterly 52 (3): 410-431.

Fohrer, Georg. 1972. History of Israelite Religion. Nashville: Abingdon Press.

Fowler, Jeaneane. D. 1993. Theophoric Personal Names in Ancient Hebrew. A Comparative
Study. Journal for the Study of the Old Testament. Supplement Series 49. Sheftield:
Shefhield Academic Press.



Geneza sanktuariow z Gory Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrodet

Frolov, Serge. 2004. The Turn of the Cycle: I Samuel 1-8 in Synchronic and Diachronic Per-
spectives. Beihefte zur Zeitschrift fur die alttestamentliche Wissenschaft 342. Berlin:
Walter de Gruyter.

Gall, August F. 1898. Altisraelitische Kultstitten. Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttesta-
mentliche Wissenschaft 3. Giessen: Ricker.

Gevirtz, Stanley. 1981.,,Adumbrations of Dan in Jacob’s Blessing on Judah” Zeitschrift fiir
die alttestamentliche Wissenschaft 93: 21-37.

Glassman, Ronald M. 2017. The Political Structure of the Canaanite City-States: Monarchy and
Merchant Oligarchy.Vol. 1: The Origins of Democracy in Tribes, City-States and Nation-States.
New York: Springer International Publishing.

Gerbrandt, Gerald E. 1986. Kingship According to the Deuteronomistic History. Society of
Biblical Literature. Dissertation Series 87. Atlanta: Scholars Press.

Gray, John. 1967. Joshua, Judges, Ruth. The New Century Bible Commentary. London:
Thomas Nelson.

Guillaume, Philippe. 2004. Waiting for Josiah. The Judges. Journal for the Study of the Old
Testament. Supplements 385. Sheffield: Sheftield Academic Press.

Gunneweg, Anthonius H. 1965. Leviten und Priester. Forschungen zur Religion und Li-
teratur des Alten und Neuen Testaments 89. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Gurney, Oliver R. 1977. Some Aspects of Hittite Religion. Oxford: Oxford University Press.

Hadley, Judith. 2000. The Cult of Asherah in Ancient Israel and Judah. Evidence for a Hebrew
Goddess. Cambridge: Cambridge University Press.

Hahn, Joachim. 1981. Das,,Goldene Kalb.” Die Jahwe-Verehrung bei Stierbildern in der Geschi-
chte Israels. Europiaische Hochschulschriften 23.154. Frankfurt/M: Lang.

Hallo, William. 1983.,,Cult Statue and Divine Image: A Preliminary Study.” In Scripture in
Context II, edited by William Hallo and James Moyer and Leo Perdue, 1-17. Winona
Lake: Eisenbrauns.

Halpern, Baruch. 1976.,Levitic Participation in the Reform Cult of Jeroboam I” Journal
of Biblical Literature 95 (1): 31-42.

Haran, Menahem. 1978. Temples and Temple-Service in Ancient Israel. An Inquiry into the
Character of Cult Phenomena and the Historical Setting of the Priestly School. Oxford: The
Clarendon Press.

Hertzberg, Hans W. 1985. Giosué, Giudici, Rut. Antico Testamento 9. Brescia: Paideia.

Hoffner, Harry A. 1967. ,The Linguistic Origins of Teraphim.” Bibliotheca Sacra 124:
230-238.

Holladay, John S. 1987. ,Religion in Israel and Judah under the Monarchy.” In Ancient
Israelite Religion. FS. Frank Moore Cross, edited by Patrick D. Miller and Paul D. Hanson
and S. Dean McBride, 249-299. Philadelphia: Fortress Press.

Horowitz, Wayne and Victor Hurowitz. 1992.,,Urim and Thummim in Light of a Pse-
phomancy Ritual from Assur (LKA 137)” Journal of the Ancient Near Eastern Society
21:95-115.

419



420

Dariusz Dziadosz

Ilan, David. 1995.,,Mortuary Practices at Tel Dan in the Middle Bronze Age: A Reflection
of Canaanite Society and Ideology” In The Archaeology of Death in the Ancient Near East,
edited by Stuart Campbell and Anthony Green, 117-137. Oxford: Oxbow Books.

Jost, Renate. 1996. ,Die Fluch der Mutter: Feministisch-sozialgeschichtliche Uberle-
gungen zu Ri 17,1-6” In Gott an den Rindern. Sozialgeschichtliche Perspektiven auf die
Bibel, edited by Urlike Bail and Renate Jost, 17-23. Giitersloh: Giitersloh Verlagshaus.

Keel, Othmar and Christoph Uehlinger. 1998. Gods, Goddesses, and Images of God in Ancient
Israel, Edinburgh: T & T Clark.

Kennedy, James. 1987.,,The Social Background of Early Israel’s Rejection of Cultic Ima-
ges: A Proposal” Biblical Theology Bulletin 17: 138-144.

Knauf, Ernst A. 2006.,,Bethel: The Israelite Impact on Judean Language and Literature.”
In Judah and the Judeans in the Persian Period, edited by Oded Lipschits and Manfred
Oeming, 291-349. Winona Lake: Eisenbrauns.

Kohlmoos, Melanie. 2006. Bet-El-Erinnerungen an eine Stadt: Perspektiven der alttestamen-
tlichen Bet-El-Uberlieferungen. Forschungen zum Alten Testament 49. Tiibingen: Mohr
Siebeck.

Kuenen, Abraham. 1892. Historisch-kritische Einleitung in die Biicher des Alten Testaments.
Leipzig: Otto Schulze.

Kratz, Reinhard G. 2000. Die Komposition der erzihlenden Biicher des Alten Testaments. Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Leuchter, Mark. 2007. ,,Now There Was a [Certain] Man. Compositional Chronology in
Judges — 1 Samuel?” The Catholic Biblical Quarterly 69: 429-439.

Lindars, Barnabas. 1995. Judges 1-5. A New Translation and Commentary. Edinburgh: T &
T Clark.

Loretz, Oswald. 1992. ,Die Teraphim als Ahnen-Gétter-Figur(in)en’ im Licht der Texte
aus Nuzi, Emar, und Ugarit” Ugarit Forschungen 24: 133-178.

Marcus, David. 1988. ,,In Defence of Micah: Judges 17:2. He Was Not a Thief” Shofar
6(3): 72-80.

Martin, James D. 1975. The Book of Judges. The Cambridge Bible Commentary on the New
English Bible. Cambridge: Cambridge University Press.

Mayes, Andrew David H. 1974. Israel in the Period of the Judges. Study in Bible Theology
2.29. London: Allenson-Breckinridge Books.

Mayes, Andrew David H. 1983. The Story of Israel Between Settlement and Exile. A Redactional
Study of the Deuteronomistic History. London: SCM Press.

Mayes, Andrew David H. 2001. ,Deuteronomistic Royal Ideology in Judges 17-217 Bi-
blical Interpretation 9 (3) 241-258.

Mazar, Amihai. 1988.,,0On the Cult Places and Early Israelites: A Response to Michael
Coogan. Biblical Archaeology Review 14: 45.



Geneza sanktuariow z Gory Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrodet

McCann, J. Clinton. 2011. Judges. A Bible Commentary for Teaching and Preaching.
Louisville: Westminster John Knox Press.

McCarter, P. Kyle. 1995. I Samuel. Anchor Yale Bible 8. New York: Doubleday.

McMillion, Phillip. 1999.,,Worship in Judges 17-18 In Worship and the Hebrew Bible. FS.
T. Willis, edited by Matt Graham and Rick Marrs and Steven McKenzie, 225-243.
Journal for the Study of the Old Testament. Supplements 284. Sheffield: Sheftield
Academic Press.

Mettinger, Tryggve. 1995. No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient Near Eastern
Context. Stockholm: Almqvist & Wiksell International.

Meyers, Carol. 1992. ,Ephod”” In Anchor Bible Dictionary. Vol. 2, edited by David N. Fre-
edman, 550. New York: Doubleday.

Miller, Patrick D. 2000. The Religion of Ancient Israel. Louisville: Westminster John Knox
Press.

Milgrom, Jacob. 1991. Leviticus 1-16. A New Translation with Introduction and Commentary.
Anchor Bible 3B. New York: Doubleday.

Moberly, R. Walter. 1983. At the Mountain of God. Story and Theology in Exodus 32-34. Journal
for the Study of the Old Testament. Supplements 22. Sheffield: Sheffield Academic
Press.

Moore, George. 1895. A Critical and Exegetical Commentary on Judges. The International
Critical Commentary on the Holy Scriptures of the Old and New Testaments. Edin-
burgh: T&T Clark.

Mueller, E. Aydeet. 2001. The Micah Story: A Morality Tale in the Book of Judges. Studies in
Biblical Literature 34. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Na’aman, Nadav. 2005. ,,The Danite Campaign Northward (Judges 17-18) and the Migration
of the Phocaeans to Massalia (Strabo IV 1,4)” Vetus Testamentum 55 (1): 47-60.

Neef, Heinz-Dieter. 2004. ,Michas Kult und Jahwes Gebot: Judc 17:1-18:31: Von kulti-
schen Pluralismus zur Alleinverehrung YHWHS Zeitschrift fiir die alttestamentliche
Wissenschaft 116 (2): 206-222.

Nelson, Richard D. 1993. Raising Up a Faithfull Priest: Community and Priesthood in Biblical
Theology. Louisville: Westminster John Knox Press.

Niditch, Susan. 2008. Judges. A Commentary. The Old Testament Library. Louisville: West-
minster John Knox Press.

Niemann, Hermann M. 1985. Die Daniten: Studien zur Geschichte eines altisraelitischen Stam-
mes. Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 135.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Noth, Martin. 1962.,,The Background of Judges 17-18 In Israel’s Prophetic Heritage: Essays
in Honor of James Muilenburg, edited by Bernhard W. Anderson and Walter Harrelson,
68-85. New York: Harper & Brothers.

421



422

Dariusz Dziadosz

Noth, Martin. 1991. The Deuteronomistic History. Journal for the Study of the Old Testa-
ment. Supplements 15. Sheftield: Sheffield Academic Press.

O’Connell, Robert H. 1996. The Rhetoric of the Book of Judges. Leiden: Brill.

Olson, Dennis T. 1998. Judges. New Interpreter’s Bible 2. Nashville: Abingdon Press.

Oppenheim, A. Leo. 1977. Ancient Mesopotamia: Portrait of a Dead Civilization. Chicago:
University of Chicago Press.

Organ, Barbara. 1987. Judges 17-21 and the Composition of the Book of Judges. Toronto.

Peckham, Brian. 1985. The Composition of the Deuteronomistic History. Harvard Semitic
Monographs 35. Atlanta: Scholars Press.

Pedersen, Johannes. 1940. Israel: Its Life and Culture. London: Oxford University Press.

Penna, Angelo. 1962. Giudici e Rut. Torino: Marietti.

Pfeiffer, Robert H. 1948. Introduction to the Old Testament. London: Harper & Brothers.

Pitkdnen, Pekka. 2003. Central Sanctuary and Centralization of Worship in Ancient Israel: From
the Settlement to the Building of Solomon’s Temple. Piscataway: Gorgias Press.

Rad von, Gerhard. 1986. Teologia Starego Testamentu. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax.

Ringgren, Helmer. 1966. Israelite Religion. Philadelphia: Fortress.

Sabourin, Leopold. 1973. Priesthood: A Comparative Study. Leiden: Brill.

Schmidt, Brian B. 1995.,, The Aniconic Tradition” In The Triumph of Elohim: From Yahwisms
to Judaisms, edited by Diana Vikander Edelman, 75-105. Grand Rapids: Eerdmans.

Schmidt, Werner H. 1983. The Faith of the Old Testament: A History. Oxford: Wiley-Blac-
kwell.

Schneider, Tammi J. 2000. Judges. Berit Olam. Studies in Hebrew Narrative & Poetry.
Collegeville: A Michael Glazier Book.

Singer, Suzanne. 1984. ,Is the Cultic Installation at Dan Really an Olive Press?.” Biblical
Archaeology Review 10: 52-58.

Smith, Sidney. 1931.,,What Were the Teraphim??” Journal of Theological Studies 33: 33-36.

Soggin, Alberto J. 1987. Judges. A Commentary. The Old Testament Library. London: SCM
Press.

Sweeney, Marvin A. 1997. ,Davidic Polemics in the Book of Judges.” Vetus Testamentum
47:517-529.

Taubler, Eugen. 1958. Biblische Studien. Die Epoche der Richter. Tiibingen: Mohr.

Tidwell, Neil L. 1974. ,The Linen Ephod”” Vetus Testamentum 24 (4): 505-507.

Toews, Wesley 1. 1993. Monarchy and Religious Institution in Israel under Jeroboam I. Society
of Biblical Literature. Monograph 47. Atlanta: Scholars Press.

Toorn, van der Karel. 1990. ,,The Nature of the Biblical Teraphim in the Light of Cuneiform
Evidence? Catholic Biblical Quarterly 52 (2): 203-222.

Vaughan, Patrick H. 1974. The Meaning of ,bama”in the Old Testament. A Study of the Etymo-
logical, Textual, and Archaelogical Evidence. Cambridge: Cambridge University Press.



Geneza sanktuariow z Gory Efraima i Lajisz/Dan w optyce najstarszych biblijnych zrodet

Veijola, Timo. 1977. Das Konigtum in der Beurteilung der deuteronomistischen Historiographie.
Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung. Annales Academiae Scientiarum Fennicae
B 198. Helsinki.

Vincent, Albert. 1952. Le livre des Juges. Le livre de Ruth. Paris: Editions du Cerf.

Vriezen, Theodore C. 1967. The Religion of Ancient Israel. London: Westminster Press.

Webb, Barry G. 1987. The Book of Judges: An Integrated Reading. Journal for the Study of the
Old Testament. Supplement Series 46. Sheftield: Sheffield Academic Press.

Weippert, Manfred. 1961. Gott und Stier. Bemerkungen zu einer Terrakotte aus Yafa. Zeitschrift
des Deutschen Paldstina-Vereins 77: 93-117.

Wellhausen, Julius. 1905. Prolegomena zur Geschichte Israels. Berlin: Georg Reimer.

Wiersbe, Warren W. 1994. Be Available. Judges. Wheaton: Victor Books.

Wong, Gregory. 2006. Compositional Strategy of the Book of Judges. An Inductive, Rhetorical
Study. Vetus Testamentum. Supplements 111. Leiden: Brill.

Wood, Bryant G. 2003.,,From Ramesses to Shiloh: Archaeological Discoveries Bearing on
the Exodus-Judges Period.” In Giving the Sense, edited by David Howard and Michael
Grisanti, 256-282. Grand Rapids: Kregel.

Wyatt, Nicolas. 1992.,,0f Calves and Kings. The Canaanite Dimension in the Religion
of Israel” Scandinavian Journal of the Old Testament 6: 68-91.

Yee, Gale A. 1995. ,Ideological Criticism: Judges 17-21 and the Dismembered Body.” In
Judges and Method. New Approaches in Biblical Studies, edited by Gale A. Yee, 146-170.
Minneapolis: Fortress Press.

Younger, K. Lawson. 2002. Judges and Ruth. The NIV Application Commentary. Grand
Rapids: Zondervan.

Zakovitch, Yair. 1983.,, The Associative Arrangement of the Book of Judges and Its Use
for the Recognition of Stages in the Formation of the Book.” In Isac Leo Seeligmann
Volume: Essays on the Bible and the Ancient World, edited by Alexander Rofé and Yair
Zakovitch, 161-183. Jerusalem: Rubenstein.

423



