
235

Przemysław Waszak
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu
ORCID: 0000-0002-3235-9793

Analiza czterech typów ikon z kolekcji 
profesora Wiesława Litewskiego w zbiorach 
Muzeum Uniwersyteckiego w Toruniu

Ikona czy krzyż […] to materialne ośrodki, w których
spoczywa energia, Boża moc, która łączy się ze sztuką człowieka*.

(Włodzimierz N. Łosski)

WSTĘP

Artykuł ma na celu przedstawienie analizy czterech XIX-wiecznych, rosyj-
skich ikon znajdujących się w wydzielonej kolekcji Muzeum Uniwersytec-
kiego Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu. Indywidualne studia 
poświęcone zostaną cerkiewnym obrazom przedstawiającym: Chrystusa 
Pantokratora (wymiary: 58,6 cm × 70,8 cm × 3,5 cm), Mandylion (zbliżony do 
Keramionu) oraz sceny z życia proroka Eliasza (ikona dwustronna, 53,5 cm 
× 46,4 cm × 7 cm), jak również Matkę Bożą Pocieszycielkę Strapionych  
(62 cm × 52 cm × 2,5–3cm, grubość ramy 2,3 cm). Wszystkie ikony to malowi-

Archiwum 
Emigracji
ISSN 2084-3550http://dx.doi.org/10.12775/AE.2024-2025.08

Zeszyt 1–2 (34–35) 2024–2025,  ss. 235–268

* W.N. Łosski, Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, tłum. I. Brzeska, Kraków 2007, 
s. 179. Uprzejmie dziękuję Piotrowi Kurkowi, p.o. kierownika Sekcji Digitalizacji i Zaso-
bów Cyfrowych Biblioteki Uniwersyteckiej UMK, za wykonanie profesjonalnych fotografii 
(il. 1–11).



236

HISTORIA SZTUKI

dła tablicowe wykonane w technice tempery1. Jako punkt wyjścia rozważań 
przyjąłem moją monografię kolekcji wydaną w 2024 r.2 Ten artykuł stanowi 
zarazem jej uzupełnienie. Ikony niedawno przeszły konserwację.

1. CHRYSTUS PANTOKRATOR, ROSJA, XIX W.

„Kto Mnie zobaczył, zobaczył Ojca”. (J 14, 9)*

Ikona ukazuje Chrystusa Pantokratora w półpostaci (il. 1, 2), błogosławią-
cego prawą ręką (dextera Dei) i trzymającego w lewej ręce dość znacznych 
rozmiarów otwartą księgę Ewangelii, zapisaną majuskułowo w czterech 
wersach (il. 3). Obraz ma format stojącego prostokąta zbliżonego do kwa-
dratu. Kolorystyka ikony oraz jej miejscowa jasność bądź przyciemnienie 
z czasem musiały ulec zmianie oraz znacznemu zróżnicowaniu. Zarówno 
karnacja, jak i tło mają brązowawą tonację, niemal zlewają się ze sobą. Stąd 
oblicze Chrystusa charakteryzuje się rysami niknącymi w zbliżonych do 
siebie barwach. Zauważa się jednak większą naturalność w oddaniu ry-
sów fizjonomii oraz anatomii postaci, mniejszy zaś nacisk położono na 
linearyzm, schematyzację, hieratyzm, frontalność oraz ponadczasowość 
przedstawienia Wszechwładcy. Do nie tak jasnych części obrazu należy też 
ciemnoniebieska szata wierzchnia – himation. Z tłem kontrastują świetli-
ste akcenty: złota aureola z ledwo zauważalnym, wpisanym białymi liniami 
krzyżem oraz czerwona szata spodnia – chiton, jasnoczerwone boki księgi, 
biel kart, złote napisy na brązowym tle. Zauważalny jest kontrast pomiędzy 
karnacją oblicza utrzymaną w odcieniach ochry i okalającym je świetli-
stym nimbem. Jednak znaczenie symboliczne odznacza się odmiennością. 

* Biblia pierwszego Kościoła, tłum. (oraz przypisami opatrzył) R. Popowski, Warszawa 
2017, s. 1358.

1 Wymiary, technika, podstawowe informacje za: Katalog dzieł sztuki ofiarowanych 
Uniwersytetowi Mikołaja Kopernika w Toruniu przez Profesora Wiesława Litewskiego, red. J. Flik, 
J. Poklewski, oprac. A. Jarmiłko et al., Toruń [ca 2003], s. 86, 94, 96, 110, il. na s. 87, 95, 97, 111.

2 P. Waszak, Ikony z kolekcji Profesora Wiesława Litewskiego w zbiorach Muzeum Uniwersytec-
kiego w Toruniu: katalog, Toruń 2024. Tam m.in. rozdziały: Profesor Wiesław Litewski – darczyńca 
kolekcji oraz: Ikony w zbiorach Muzeum Uniwersyteckiego w Toruniu w kontekście bizantyjskiej 
i postbizantyjskiej tradycji artystycznej.



237

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

Według Mistagogii Maksyma Wyznawcy: „Chrystus […] staje się jakby środ-
kiem koła, zbierającym w sobie wszystkie promienie”3. Podobne znacze-
nie ma symbolika światła w Starym Testamencie: „Przy Tobie bowiem jest 
źródło życia; dzięki Twojemu światłu możemy oglądać światło” (Ps 36, 10)4. 
Błękit i czerwień szat Zbawcy oznacza hipostazę – zespolenie dwóch natur 
Chrystusa: Odkupiciela jako Bogoczłowieka. Barwy te oznaczają również 
to, co ziemskie, i to, co niebiańskie5. Kolory himationu oraz chitonu na 
omawianej ikonie odpowiadają kanonicznym przepisom, aczkolwiek nie 
zawsze przestrzeganym6. Modelunek szat uległ geometryzacji, fałdy wy-
stępują w formie linii bądź wyobleń. Draperia swoim linearyzmem nieco 
dalej przywołuje linie asystki, oznaczające „promieniowanie boskości”7.

Tekst w księdze jest czarny, tylko nieco zaś większy inicjał – czerwony. 
Bordiura (pole ikony) jasnobrązowa, oddzielona od części środkowej jasno-
czerwoną łuzgą8. Bogato ozdobiono perełkowaniem mankiety, a zwłaszcza 
lamówkę szaty spodniej pod szyją. Fałdy oddano jako linearne, równole-
głe, proste bądź układające się koncentrycznie. Aureola w górnej części 
wykracza poza pole obrazowe (kowczeg), zajmując bordiurę (pole ikony) 
aż do krawędzi malowidła.

Po obu stronach krzyżowego nimbu Jezusa widoczne są chrystogramy 
„IC” „XC”. Ponad ramionami Zbawiciela biegnie napis „Бог Вседержи́тель” – 
Bog Wsederžitel’, fragment zaczerpnięty z księgi kanonicznej w prawosławiu: 

3 W.N. Łosski, Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, s. 158.
4 Biblia pierwszego Kościoła, s. 743. Także: W.N. Łosski, Teologia mistyczna Kościoła Wschod-

niego, s. 205–222.
5 I. Jazykowa, Świat ikony, tłum. H. Paprocki, Warszawa 2007, s. 78, 80.
6 J. Tomalska, Ikony, konsultacja merytoryczna M. Janocha, Białystok 2017, s. 24.
7 M. Gębarowicz, Najstarszy ikonostas cerkwi wołoskiej we Lwowie: dzieje zabytku oraz jego 

rola w przemianach malarstwa cerkiewnego i sztuki ukraińskiej, oprac. A. Gronek, Wrocław 2016, 
s. 242. Asystka to złote, świetliste, proste linie na szatach postaci, przypominające akcen-
towanie duktu fałd draperii.

8 Łuzga to uskok pomiędzy polem ikony a  kowczegiem. Kowczeg to prostokątne, 
płytkie zagłębienie w desce ikony zawierające jej główne przedstawienie, otoczone przez 
delikatnie wypukłe pole ikony, rodzaju bordiury lub obramienia; E. Pokorzyna, Słownik 
terminologiczny wyposażenia świątyń obrządku wschodniego z przydatkiem ikon maryjnych = 
Terminological Dictionary of the Outfitting of Eastern Rite Churches with an Appendage on Marian 
Icons, Warszawa 2001, s. 80.



238

HISTORIA SZTUKI

„O Królu, wielki Rządco, Boże wszechwładny, litościwy Sterniku każde-
go stworzenia”9 (3 Mch 6, 2). W języku rosyjskim: „Царь всесильный, 
высочайшій, Богъ вседержитель, милостиво управляющій всѣмъ 
созданіемъ!” (3 Mch 6, 2)10. Po grecku: „Βασιλεῦ μεγαλοκράτωρ, 
ὕψιστε παντοκράτωρ θεὲ τὴν πᾶσαν διακυβερνῶν ἐν οἰκτιρμοῖς κτίσιν” 
(3 Mch 6, 2)11. Tekst w otwartej księdze trzymanej na ikonie przez Panto-
kratora opiera się na Ewangelii według św. Mateusza, w języku rosyjskim: 
„Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; 
Возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня” (Mt 11, 28–29)12. Ten frag-
ment w tłumaczeniu z greki ma następujące brzmienie: „Przyjdźcie do mnie 
wszyscy ciężko pracujący i mocno obarczeni, a ja wam przyniosę ulgę. Weź-
cie na siebie moje jarzmo i nauczcie się ode mnie” (Mt 11, 28–29)13. Inskryp-
cja często towarzyszy ikonom Chrystusa Pantokratora w sztuce rosyjskiej14. 
Szczególnie w sztuce Zachodu, a po części też Wschodu, na otwartej księdze 
zazwyczaj umieszcza się jednak inny werset, pochodzący z Ewangelii według 
św. Jana15, w tłumaczeniu z greki: „I znowu Jezus tak do nich przemówił: «Ja 
jestem światłem świata. Kto pójdzie za mną, nie będzie chodził w ciemności, 
lecz będzie miał światło życia»” (J 8, 12)16. W łacińskim oryginale Wulgaty: 
„iterum ergo locutus est eis Iesus dicens | ego sum lux mundi | qui sequitur 
me non ambulabit in tenebris | sed habebit lucem vitae” (J 8, 12)17. Złoto 

9 Septuaginta czyli Grecka Biblia Starego Testamentu wraz z księgami deuterokanonicznymi 
i apokryfami żydowskimi oraz onomastykonem, tłum. (a także opatrzył przypisami i wstępami 
oraz oprac. onomastykon) R. Popowski, Warszawa 2014, s. 803.

10 Svâŝennyâ knigi Vethago Zaveta v russkom perevode, Sankt-Peterburg 1876, s. 1554.
11 Septuaginta id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes, ed. A. Rahlfs, t. 1, 

Stuttgart 1962, s. 1152 (podkr. moje).
12 Bibliâ: knigi Svâŝennogo Pisania’ Vethogo i Novogo Zaveta: kanoničeskie: v russkom perevode 

s parallel’nymi mestami, N’û-Iork 1948, s. 13 (Novyj Zavet).
13 Biblia pierwszego Kościoła, s. 1250.
14 J. H. Billington, Ikona i topór: historia kultury rosyjskiej, tłum. J. Hunia, Kraków 2008, 

s. 32.
15 J. Tomalska, Ikony, s. 24; K. Sommer, Ikonen: ein Handbuch für Sammler und Liebhaber, 

München 1979, s. 49.
16 Biblia pierwszego Kościoła, s. 1349.
17 Biblia sacra vulgata, t. 5: Evangelia – Actus Apostolorum – Epistulae Pauli – Epistulae 

Catholicae – Apocalypsis – Appendix, wyd. M. Fieger, W.-W. Ehlers, A. Beriger, Berlin–Boston 
2018, s. 476.



239

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

to światło ikony. Ma ono znaczenie teologiczne: por. werset w tłumaczeniu 
z Septuaginty: „Pan moim światłem i wybawcą, kogo miałbym się lękać?” 
(Ps 27,1)18. Zdarzały się w sztuce średniowiecznej przedstawienia Chrystusa 
z księgą otwartą tylko na literach Alfa i Omega zwieńczonych krzyżami jak 
w przypadku kamiennego reliefu z opactwa benedyktyńskiego w Brauwe-
iler z lat 1060–107019, oznaczających, że Chrystus jest praprzyczyną, a zara-
zem ostatecznym końcem wszechrzeczy, zgodnie z Apokalipsą według św. 
Jana, w tłumaczeniu z greki: „Ja Alfa i Omega, Pierwszy i Ostatni, Początek 
i Koniec” (Ap 22,13)20. Wizerunki Chrystusa cechują się „przebóstwieniem”, 
a zarazem podkreślony zostaje „wymiar sługi”21. Stan zachowania ikony jest 
dobry. Dość dobry jest stan zachowania rewersu wzmocnionego dwiema po-
ziomymi listewkami (szpongami), poza pionowym pęknięciem biegnącym 
przez jego całą wysokość (il. 4).

2. MANDYLION – IKONA DWUSTRONNA, ROSJA, XIX W.

„On jest wizerunkiem niewidzialnego Boga,  
pierworodnym całego stworzenia”. (Kol 1,15)*

Obraz ukazuje Mandylion – Święte Oblicze Chrystusa nienaznaczone Męką, 
w typie acheiropoietos – niesporządzone ludzką ręką – cudownie powstałe 
przez odciśnięcie oblicza na tkaninie chusty (il. 5). Przedstawienie znane 
jest jako „ikona ikon”22 i pojawia się kilkukrotnie w kolekcji Muzeum Uni-
wersyteckiego jako samodzielny temat lub włączony w wielodzielną ikonę. 
Oblicze Chrystusa mimo stylizacji i wierności kanonom, pierwowzorom 
wygląda „jak żywe”, pozwala na bezbłędne rozpoznanie Zbawiciela23.

* Biblia pierwszego Kościoła, s. 1475. Perykopa odczytywana na święto tej ikony: L. Uspien-
ski, Teologia ikony, s. 375.

18 Biblia pierwszego Kościoła, s. 737.
19 M. F. Hearn, Romanesque sculpture: the revival of monumental stone sculpture in the elev- 

enth and twelfth centuries, New York 1985, s. 57, il. 35.
20 Biblia pierwszego Kościoła, s. 1551.
21 L. Uspienski, Teologia ikony, tłum. M. Żurowska, Warszawa 2009, s. 353.
22 A. Zawadzki, Obraz i ślad, Kraków 2014, s. 50.
23 B. Dąb-Kalinowska, Ikony i obrazy, Warszawa 2000, s. 195.



240

HISTORIA SZTUKI

Wizerunek Mandylionu uległ zredukowaniu o często spotykany motyw 
aniołów podtrzymujących chustę – występują oni w funkcji analogicznej 
do trzymaczy heraldycznych na innej ikonie z kolekcji ukazującej Man-
dylion. Tym samym to przedstawienie (aczkolwiek wciąż widoczna jest 
chusta) wykazuje więcej podobieństw do Keramionu – odmiany Mandylio-
nu związanej z legendą o cudownie powstałej kopii zamurowanego ache-
iropoietycznego wizerunku Chrystusa na kamiennej płycie, tzn. odcisku 
Mandylionu24.

Przedstawienie najświętszej fizjonomii Chrystusa dąży do idealnej sy-
metrii. Poza zaznaczeniem cienia po lewej stronie nosa oblicze cechuje 
się pełną osiowością. Wyróżniają je szeroko otwarte, lekko podniesione 
oczy. Pewne cechy geometryzacji dostrzega się w  uniesionych łukach 
brwiowych, łukowatych powiekach oraz w samym obrysie gałek ocznych. 
Wąskie, zamknięte usta cechują mocno opuszczone kąciki. Kształt twarzy 
można wpisać w wydłużoną soczewkę z ostrym końcem skierowanym ku 
dołowi w postaci dwudzielnej, dość krótkiej brody. Po obu stronach bro-
dy opadają po dwa dłuższe, analogiczne pukle włosów, odchylają się pod 
ostrym kątem od osi twarzy. Poszczególne pasma włosów wyodrębniono 
liniami. Chusta w dolnej części została pofałdowana diagonalnymi, cien-
kimi, ostrymi liniami. Rąbek tzw. chusty Abgara25 pokryto ornamentem 
o prostej alternacji w postaci kółek i krzyżyków św. Andrzeja wydzielonych 
od góry i dołu kilkoma równoległymi liniami26. Bordiura (pole ikony) od 
pola obrazowego (kolebki ikony) została oddzielona cienkim, złotawym 
pasem oraz ornamentem w postaci kreski biegnącej po zaostrzonej fali, 
zbliżonej do ornamentu szewronowego lub zygzakowatego. Podobny or-
nament falowy razem z umieszczonymi gęsto, a przy tym równomiernie 
na okręgu czarnymi punktami wyodrębnia nimb krzyżowy Chrystusa od-

24 L. Uspienski, Teologia ikony, s. 24, przyp. 2.
25 Abgar V – chory na trąd król Edessy, który doznał cudownego uzdrowienia na widok 

w nadprzyrodzony sposób odciśniętego na chuście oblicza Chrystusa sprzed Męki Krzyżo-
wej (bez oznak cierpienia) – Mandylionu.

26 Podobny prosty ornament pojawia się w sztuce innych epok i regionów, np. na 
diademie romańskiej Bogarodzicy; K. Próchniak, Romańska rzeźba Marii z Dzieciątkiem z Goź-
lic – zarys historyczno-stylistyczny, „Studia Sandomierskie. Teologia-Filozofia-Historia” 2018, 
nr 1 (25), s. 164.



241

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

znaczający się dość znaczną średnicą. Zauważalny jest kontrast przyciem-
nionych partii: pola ikony oraz głowy Chrystusa z bardzo jasną pozostałą 
częścią ikony, niemal pozbawioną jednak zastosowania złota. Karnację 
oddano jako przyciemnioną, śniadą, ziemistą (jakby namalowana ochrą), 
fryzura oraz oczy są zaś ciemnobrązowe. Chusta utrzymana jest w kolorze 
kremowej, ciepłej bieli, nimb zaś, a także tło w kolorze złota. Złoto, nadna-
turalne światło, ma oznaczać „promieniowanie oblicza” „jaśniejszego od 
słońca”27. Blask tła na tej ikonie doskonale odzwierciedla jego określenie 
jako „światła ikony”28.

Majuskułowy napis na środku szerokiej, ciemnobrązowej bordiu-
ry powyżej pola obrazowego brzmi: „образ Нерукотворенный” – „ob-
raz Nerukotvorennyj”, „obraz nie ręką ludzką uczyniony”, cs. спас́ъ 
нерꙋкотворен́ный. Po obu stronach aureoli Chrystusa, w górnych na-
rożach ikony znajdują się ciemnobrązowe chrystogramy „IC”, „XC”. Nie-
mal zatarte zostały trzy litery oddające boskie, starotestamentowe imię: 
ѺѾN – zgodne z: „Bóg rzekł Mojżeszowi: «Ja jestem BĘDĄCY». I dodał: 
«Tak właśnie powiesz synom Izraela: BĘDĄCY przysłał mnie do was»”  
(Wj 3, 14)29. W greckim oryginale Septuaginty: „καὶ εἶπεν ὁ θεὸς πρὸς 
Μωυσῆν ̓ Εγώ εἰμι ὁ ὤν·” (Wj 3, 14)30.

Obraz znajduje się w  złotej ramie profilowanej sfazowaniami oraz 
ćwierćwałkami. Stan zachowania ikony cechowały przed konserwacją 
liczne i obszerne płaszczyzny ubytków wierzchniej warstwy malarskiej, 
co wiązało się z lokalną zmianą pierwotnej kolorystki oraz utratą nama-
lowanych detali, przerwaniem ciągłości ornamentów. Ikona ma format 
stojącego prostokąta proporcjami zbliżonego do kwadratu. To, że ikona 
posiada przedstawienia z obu stron, nie ma większych rozmiarów, a tym 
samym znacznej wagi oraz wybór tematów ikonograficznych przemawia 
za tym, że mogła funkcjonować jako ikona procesyjna31. Podobnie w świe-

27 L. Uspienski, Teologia ikony, s. 128–129, 134–135.
28 Tamże, s. 138.
29 Biblia pierwszego Kościoła, s. 73.
30 Septuaginta id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes, s. 90 (podkr. moje). 

Wyjaśnienie greckiego imiesłowu: L. Uspienski, Teologia ikony, s. 211, przyp. 11.
31 K. Sommer, Ikonen: ein Handbuch für Sammler und Liebhaber, s. 46–47, 136, 246, il. 95 

(również ikona z prorokiem Eliaszem na jednej ze stron); G. H. Hamilton, The art and archi-



242

HISTORIA SZTUKI

cie chrześcijańskiego Zachodu obnoszono krzyże procesyjne lub również 
dwustronne feretrony.

3. SCENY Z ŻYCIA PROROKA ELIASZA – IKONA DWUSTRONNA, 
ROSJA, XIX W.

Starotestamentowy prorok Eliasz (Илия / Iliâ) to postać odgrywająca istot-
ną rolę także w Nowym Testamencie. Przedstawiany jest bowiem razem 
z Mojżeszem w scenach Przemienienia Pańskiego (Tranfiguratio Domini, 
Преображение Господне, Preobraženie Gospodne) na Górze Tabor, jak we 
wczesnobizantyjskiej mozaice w apsydzie kościoła pw. św. Katarzyny na Sy-
naju z lat 565/566. Jego postać stanowi częsty temat malarstwa ikonowego.

Na obrazie ukazano pięć scen z życia bezkompromisowego, charyzma-
tycznego proroka, działającego w IX w. p.n.e. (il. 6). We wszystkich ilustra-
cjach biblijnych wydarzeń przedstawiono Eliasza w obszernym, kolistym, 
złotym nimbie z cienką, białą obwódką. Pięć scen zostanie omówionych 
kolejno zgodnie z chronologią wydarzeń biblijnych (aczkolwiek podległych 
zasadom redukcji i kompilacji, dopasowania treści do przekazu wizualne-
go), od umieszczonej w lewym górnym narożniku, przeciwnie do ruchu 
wskazówek zegara.

3.1.

Scena w lewym górnym rogu przedstawia zwycięską dla Eliasza próbę sił 
z kapłanami politeistycznymi kananejskiego bóstwa Baala na górze Kar-
mel położonej w północnym Izraelu (il. 7). Scena uległa redukcji wzglę-
dem tekstu Starego Testamentu. Identyfikację potwierdza jednak widnie-
jąca konstrukcja ołtarza całopalnego: „Eliasz wziął dwanaście kamieni, 
stosownie do liczby plemion pochodzących od Izraela, do którego Pan 
odezwał się, mówiąc: «Będziesz nosił imię Izrael». Te kamienie wykorzy-
stał w imię Pana do odbudowy. Naprawił mianowicie zniszczony ołtarz. 

tecture of Russia, New Haven–London 1983, s. 113; K. Weitzmann, Die Ikonen der Kreuzfahrer, 
[w:] Die Ikonen, tłum. (na niem.) T. Münster, Freiburg 1998, s. 204.



243

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

Wykopał wokół ołtarza rowek, który mógłby pomieścić dwie miary ziar-
na” (1 Krl 18, 31–32)32. Pozę Eliasza tłumaczy fragment z jego słowami: 
„Usłysz mnie, o Panie! Usłysz mnie, dając ogień! Niech ten lud się przeko-
na, że Ty jesteś Panem, Bogiem, i że Tu chcesz zwrócić serce tego ludu ku 
sobie”. I spadł z nieba ogień od Pana. Strawił całopalną ofiarę i drwa i tę 
wodę w rowku, i kamienie. Ten ogień nawet muł wylizał. Wtedy cały lud 
padł na twarz i mówił: ‘Naprawdę Pan jest Bogiem. On jest Bogiem!’” (1 
Krl 18, 37–39)33. Tłum ludzi reprezentowany jest w tym przypadku przez 
trzy najważniejsze osoby: klęczącego króla Achaba oraz stojącą królową 
Izebel, jak też zapewne jednego z proroków Baala.

3.2.

W lewym dolnym narożniku znajduje się scena ukazująca Eliasza w mo-
mencie, gdy pragnął odejść z doczesnego świata (il. 8). Odpowiada ona 
słowom w tłumaczeniu Septuaginty: „Potem zasnął i spał tam pod tym 
krzewem. Wtem ktoś go trącił i rzekł mu: «Wstań i jedz»” (1 Krl 19, 5)34. 
Roślina określana jest bądź jako jałowiec, bądź jako janowiec35.

3.3.

Największa, przedstawiona w perspektywie hierarchicznej, ideowej, postać 
proroka widnieje w centrum ikony, w skalnej jaskini, do której nadlatuje 
kruk przynoszący mu pożywienie (il. 9). Ikona ukazuje często podejmowa-
ny temat – w porównaniu do liczebności innych przedstawień: sceny z ży-
cia proroka Eliasza na pustyni36, według tłumaczenia Septuaginty: „Odejdź 
stąd na wschód i ukryj się przy zimowym potoku Kerit, naprzeciw Jorda-

32 Biblia pierwszego Kościoła, s. 421.
33 Tamże, s. 421.
34 Tamże, s. 422.
35 Z. Włodarczyk, Przyroda w Biblii: „od cedrów … do hizopu”, Kraków–Rzeszów 2011, 

s. 37–38, 42.
36 K. Sommer, Ikonen: ein Handbuch für Sammler und Liebhaber, s. 174; G. H. Hamilton, 

The art and architecture of Russia, s. 101; A. Tradigo, Ikony: teologia piękna i światła, red. A. Pa-
lusińska, tłum. K. Stopa, Kielce 2022, s. 95.



244

HISTORIA SZTUKI

nu. Wodę będziesz pił z potoku, a krukom rozkażę, żeby cię tam żywiły”  
(1 Krl 17, 3–4)37. Sam prorok jest odziany w spiętą broszą opończę oraz 
ukazany jako bosonogi. Siedzi zamyślony zgodnie z Trzecią Księgą Królew-
ską, w tłumaczeniu Septuaginty: „Eliasz zrobił tak, jak mu Pan powiedział: 
osiadł nad zimowym potokiem Kerit, naprzeciw Jordanu. Rano przynosiły 
mu kruki chleb, a wieczorem – mięso. Wodę natomiast pił z zimowego po-
toku” (1 Krl 17, 5–6)38. Ikona zatem łączy dwa wydarzenia z życia proroka: 
przedstawione powyżej (wcześniejsze) skompilowane zostało z później-
szym, następującym po anielskiej interwencji podczas snu (omówionym 
jako scena druga): „Wstał zatem, najadł się i napił, a potem dzięki tre-
ściom tego pokarmu szedł przez czterdzieści dni i czterdzieści nocy aż do 
góry Horeb. Wszedł do jakiejś jaskini i tam wypoczywał. Lecz oto przybyło 
do niego słowo od Pana i rzekło: ‘Czemu się tu zatrzymujesz, Eliaszu?’”  
(1 Krl 19, 8–9)39.

Prorok Eliasz w tej scenie ukazany został jako doświadczający secreta 
requies – „niezmąconego odpoczynku”, w odosobnieniu40. Prorok, który 
prowadził bardzo aktywną działalność, na omawianej scenie może jednak 
reprezentować życie kontemplacyjne. Istotna kompozycyjno-ideowa dia-
gonala biegnie zatem od anioła niepozwalającego Eliaszowi umrzeć przez 
scenę centralną – pozbawioną akcji, wyrażającą vita contemplativa – do pro-
roka udającego się do nieba ognistym powozem.

3.4.

W prawym dolnym rogu znajduje się scena z Eliaszem oraz Elizeuszem nad 
Jordanem (il. 10), odpowiadająca wersetowi, w tłumaczeniu Septuaginty: 
„Eliasz zdjął z siebie owczą skórę, zrolował i uderzył nią w wodę. Woda 

37 Biblia pierwszego Kościoła, s. 419.
38 Tamże, s. 419.
39 Tamże, s. 422.
40 Por.: Pseudo-Garnier z Langres, Średniowieczny słownik symboliki biblijnej. Alegoryczne 

interpretacje całego Pisma Świętego, oprac. krytyczne i tłum. haseł A–K, wstęp i komentarze 
K. Bardski, oprac. krytyczne i tłum. haseł L–Z D. Budzanowska-Weglenda, Warszawa 2023, 
s. 998–999 i przyp. 122 na s. 999.



245

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

rozstąpiła się na tę i na tę stronę, tak że obaj przeszli przez tę otwartą 
przestrzeń” (2 Krl 2, 8)41.

3.5.

W górnej części omawianej ikony widnieje zaprzężony w cztery skrzydla-
te konie ognisty, czterokołowy powóz unoszący Eliasza za życia do nieba  
(il. 11). Prorok, siedząc wygodnie w niewielkim pojeździe, sam trzyma za 
lejce, powożąc zaprzęgiem, odmiennym jednak tak od starożytnego, jak 
nowożytnego typu rydwanu, zwłaszcza od bigi lub kwadrygi42. Eliasz drugą 
ręką zrzuca swój płaszcz na ręce proroka Elizeusza, swojego ucznia, a za-
razem następcy, ukazanego w poruszonej pozie, co zgodne jest z Księgą 
Królewską, w Septuagincie: „Kiedy szli obaj i rozmawiali, rydwan ogniowy 
i ogniowe konie rozdzieliły ich. Eliasz został uniesiony przez wicher tak jak-
by do nieba. Gdy Elizeusz to zobaczył, wołał: «Ojcze, ojcze, rydwanie Izraela 
i jego konnico!», aż go stracił z oczu. Wtedy wziął swoją szatę i rozdarł ją 
na pół. Elizeusz podniósł owczą skórę Eliasza, która spadła z góry. Potem 
Elizeusz wrócił” (2 Krl 2, 11–13)43. Eliasz znany był jako „gromowładca”44, 
który to aspekt proroka jednak nie wybrzmiał wyraźnie na omawianym 
malowidle. Jeździec był natomiast już w czasach zachodniego romanizmu 
alegorycznie przyrównywany do „każdego kaznodziei”: „Auriga est quili-
bet praedicator”45. Również powozy, takie jak kwadrygi, w długiej tradycji 
interpretacyjnej oznaczają apostołów i „świętych nauczycieli”46.

41 Biblia pierwszego Kościoła, s. 430.
42 Słownik terminów, L–Ż, Sztuka świata, t. 18, Warszawa 2013, s. 205; Uniwersalna ency-

klopedia multimedialna PWN [DVD-ROM], red. B. Kaczorowski, Warszawa 2008.
43 Biblia pierwszego Kościoła, s. 430–431.
44 E. Trubieckoj, Kolorowa kontemplacja: trzy szkice o ikonie ruskiej, tłum. H. Paprocki, 

Białystok 1998, s. 34–35.
45 Pseudo-Garnier z Langres, Średniowieczny słownik symboliki biblijnej. Alegoryczne in-

terpretacje całego Pisma Świętego, s. 172–173 (A, LXXIV).
46 Tamże, s. 904–905 (Q, I.1–2) i przypisy.



246

HISTORIA SZTUKI

Kompozycja oraz aspekty ideowe

Przytoczony fragment o wniebowzięciu Eliasza jeszcze za życia w ognistym 
powozie uzasadnia skojarzenie tak jego imienia, jak historii z jego żywota 
z greckim bogiem słońca – Heliosem. Aczkolwiek imię Eliasz po hebrajsku 
oznacza „Moim Bogiem jest Jahwe”. Eliasz nosił odzienie zbliżone do szaty 
św. Jana Chrzciciela – tunikę, w jego przypadku z owczej sierści. Obu ukazy-
wano w sztuce podobnie47. W Rosji natomiast szczególnie czczono Eliasza 
i częściowo wzorowano jego przedstawienia na słowiańskim bogu burzy 
Perunie48. Kompozycyjnie omówione pięć scen z żywota proroka układa 
się w krzyż św. Andrzeja („X”-kształtny). Uwaga odbiorcy ogniskuje się 
na postaci proroka Eliasza o ponadnaturalnych proporcjach umieszczonej 
w centrum kompozycji. W początkach sztuki chrześcijańskiej zdarzały się 
przedstawienia Chrystusa jako Heliosa, niezwyciężonego bóstwa słońca: Sol 
Invictus. Co więcej, ta scena ma głęboką wymowę chrystologiczną. Już przez 
Pseudo-Garniera z Langres (przed 1216 r.) płaszcz został określony alego-
rycznie jako „wspaniałość człowieczeństwa Chrystusa”. Podobnie według 
Klaudiusza z Turynu Elizeusz jest „figurą Chrystusa”, zrzucany zaś przez 
Eliasza płaszcz to Słowo Nowego Testamentu49. Jezusa Chrystusa nazywano 
„verus noster Elisaeus” – „Nasz prawdziwy Elizeusz”50, co nadaje wydźwięk 
chrystologiczny odmalowanym na ikonie starotestamentowym dziejom 
oraz sens słowom: „Novum Testamentum in Veteri praefiguratum”  –  
tzn. „obrazowej zapowiedzi” Nowego Testamentu w Starym Testamencie51.

Ikonowe górki

W ziemskiej strefie ikony ukazano schematycznie zasugerowany skalisty 
pejzaż o wysokiej linii horyzontu. Szczególnie charakterystycznie dla ma-

47 J. Kłosińska, Ikony, Kraków 1973, s. 196.
48 Geschichte der russischen Kunst: von den Anfängen bis zur Gegenwart, red. M. W. Alpatow, 

I. J. Danilowa, D. W. Sarabjanow, tłum. L. Schöche, Dresden 1975, s. 70.
49 Pseudo-Garnier z Langres, Średniowieczny słownik symboliki biblijnej. Alegoryczne in-

terpretacje całego Pisma Świętego, s. 814–817 (P, V.1) i przyp. 16 na s. 817.
50 Tamże, s. 948–949 (S, XV.2) i przyp. 25 na s. 949.
51 Tamże, s. 930–931 i przyp. 43 na s. 931.



247

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

larstwa ikonowego zdeformowano i uproszczono schodkowe skały z gra-
niastymi krawędziami określane jako ikonowe górki / иконныйе горки / 
ikonnyje gorki. Te elementy specyficznego dla ikon pejzażu, dobrze wi-
doczne na omawianej ikonie, znane są jako лещадки / leŝadki / leszczadki 
lub площадки / ploŝadki / płoszczadki. Wcale nieoczywista czy odręczna 
lub intuicyjna zasada ich konstrukcji polega na „spiętrzaniu ziemi, hory-
zontu” oraz na „perspektywicznym zniekształcaniu horyzontu w systemie 
krzywej przestrzeni”52, deformacji świata otaczającego przedstawione po-
stacie53. Te fantazyjne, zmienne wraz z rozwojem malarstwa ikonowego54 
formy mają zatem wiele wspólnego z zaawansowaną geometrią. Więcej 
aniżeli ze światem natury łączy je z czystą geometrią, abstrakcyjnymi for-
mami, „nielinearną geometrią” spojrzenia. Związane są również z syste-
mem „aktywnej przestrzeni” kształtowanej na desce ikony55. Święty wize-
runek Eliasza to jedyny obraz w kolekcji, na którym można podziwiać ten 
dystynktywny i dopracowany matematycznie oraz stylistycznie składnik 
twórczości ikonopisarskiej. W taki sposób należy bowiem określić rolę leŝa-
dek w malarstwie ikonowym.

Na środku górnego pasa brązowego obrzeżenia (pola ikony) powyżej 
pola obrazowego – kowczegu widnieje majuskułowy, wykonany złotą barwą 
tytuł ikony: „образ Святого Прор[ока] Илiи” – „obraz Svâtogo Pror[oka] 
Ilìi” – „obraz świętego proroka Eliasza”. Niebo oddano jako złote, wokół 
powozu jasnoczerwone, zbliżoną barwę mają także konie ogniste, pejzaż 
i skały utrzymane zostały w różnych odcieniach brązu. Koloryt skóry od-
dany w tonacji ochry. Szaty proroka oraz rzekę Jordan odmalowano jako 
czarniawe. Stan zachowania ikony jest dobry.

52 B. Uspieński, O systemie przekazu obrazu w rosyjskim malarstwie ikon, [w:] Semiotyka 
kultury, wybór i oprac. E. Janus, M. R. Mayenowa, przedm. S. Żółkiewski, art. tłum. Z. Zaron, 
Warszawa 1977, s. 339–340, 343.

53 B.A. Uspenski, Zur Untersuchung der Sprache alter Malerei, [w:] L.F. Shegin, Die Spra-
che des Bildes: Form und Konvention in der alten Kunst, tłum. K. Städtke, Dresden 1982, s. 28  
i przyp. 66.

54 Definicje i przykłady chronologicznej ewolucji: E. Smykowska, Ikona. Mały słownik, 
Warszawa 2008, s. 28, 47, 62.

55 L.F. Shegin, Die Sprache des Bildes: Form und Konvention in der alten Kunst, tłum. 
K. Städtke, Dresden 1982, s. 85–86, 90, 93–95, 97, 101–103.



248

HISTORIA SZTUKI

4. MATKA BOŻA POCIESZYCIELKA STRAPIONYCH, ROSJA, XIX W.

Obraz Matki Bożej Opiekuńczej w formacie stojącego prostokąta umiesz-
czony został w dość głębokiej ramie (il. 12). Nazwa typu ikony w języ-
ku rosyjskim to „Всем скробящим радость” / Wsem skrobâŝim radost’,  
tzn. Radość Wszystkich Potrzebujących – napis umieszczono w górnej części 
pola ikony. Ikona nazywana jest „najbardziej opiekuńczym obrazem Matki 
Bożej”56. Obraz cechuje się symetrią względem pionowej osi środkowej, 
w której skupiają się przedstawienia najważniejszych postaci. Bogarodzica 
ukazana została w centrum obrazu en pied oraz en trois quarts, w perspekty-
wie hierarchicznej, ideowej względem pozostałych postaci, oddanych jako 
znacznie mniejsze. Charakteryzująca się wysmukłością Bogurodzica stoi 
na obłokach, podtrzymując Dzieciątko na lewym ramieniu, w prawej ręce 
trzyma berło w formie bardzo wydłużonej, schematycznie zaznaczonej, 
cienkiej, złotej lilii. Obłoki oznaczają sferę niebiańską, ale interpretowano 
je, np. już przez Pseudo-Garniera z Langres i przez autorów, na których 
się on powołuje także jako kaznodziejów, proroków, apostołów, świętych 
nowotestamentowych, np.: Per nubes, praedicatores57, a więc reprezentują-
cych pośrednio Słowo Boże. Dzieciątko błogosławi prawą ręką, w lewej zaś 
trzyma bogato oprawną świętą księgę. Podtrzymywanie przez Matkę Bożą 
Dzieciątka jest charakterystyczne dla moskiewskiego wariantu omawia-
nego typu58. Ponad odzianymi w królewskie szaty oraz zamknięte korony 
Marią z Dzieciątkiem z obłoków wynurza się zasiadająca w niebiosach pół-
postać Boga Ojca błogosławiącego obiema rękoma (błogosławieństwo ar-
chijerejskie). Bóg Najwyższy oddany został w typie Sabaotha (cs. саваѡф́ъ), 
tzn. Boga Najwyższego ukazywanego jako siwowłosego Starca, Pana Za-
stępów niebiańskich, Starodawnego. Takie wyobrażenie Boga Ojca już  
w XVI w. określano jako wywodzące się z Zachodu. Zdecydowanie opono-
wano przeciwko praktyce przedstawiania tego tematu ikonograficznego 
także w XVII–XX w. Na gruncie teologii wskazywano, że jako o Przedwiecz-

56 G. Kobrzeniecka-Sikorska, Ikony ikon: moc zwielokrotniona, Olsztyn 2017, s. 116.
57 Pseudo-Garnier z Langres, Średniowieczny słownik symboliki biblijnej. Alegoryczne inter-

pretacje całego Pisma Świętego, s. 770–773 (N, XVIII.9–12), przyp. 45 na s. 931.
58 A. Tradigo, Ikony: teologia piękna i światła, s. 228.



249

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

nym w Piśmie Świętym mówi się o Chrystusie, przedstawienie Starca może 
zaś oznaczać hipostazę całej Trójcy Świętej. Problematyka stała się za-
rzewiem dyskusji teologicznej. Praktyka artystyczna oraz ikonograficzna 
podążała własną drogą, akceptując nawet przedstawienia w typie Tronu 
Łaski59. Dopuszczalność spornych co do zgodności z teologią oraz dogmata-
mi trynitarnymi, hipostatycznymi, inkarnacyjnymi tematów poświadczają 
także inne ikony z kolekcji jak wielodzielna ukazująca m.in. Ukrzyżowanie 
i Chrystusa z Bogiem Ojcem w niebiosach.

Obłoki ujmują podpisane maski: solarna i lunarna. Po obu stronach 
Matki Bożej z Dzieciątkiem ukazano, zgodnie z zasadą izokefalii, w pięciu 
rzędach postacie, w tym świętych oraz apostołów z pewnym zastosowa-
niem perspektywy, polegającym na zmniejszaniu przedstawień wraz z ich 
oddaleniem od widza. Osoby w nimbach ofiarowują prośby i modlitwy do 
Bogurodzicy, zwracając się z namaszczeniem ku centralnemu przedsta-
wieniu. Prośby zostały wypisane symbolicznie na dwóch rozwiniętych 
w pionie rotulusach – zwojach pisma. Pierwszy rząd postaci przedstawiony 
został en pied, a pozostałe w półpostaci. W każdym rzędzie znajdują się po 
trzy postacie po każdej stronie. Jedynie w najwyższym szeregu widnieją 
dwie osoby. Linia horyzontu została umieszczona dość nisko – na wyso-
kości szyi postaci stojących w pierwszym rzędzie. Nad Bogurodzicą znaj-
duje się łuk pełny, zza którego z obu stron wychylają symetrycznie dwaj 
aniołowie trzymający kolejne zwoje pisma, tym razem rozpostarte pozio-
mo. Warto dodać, że aniołowie mogli być pojmowani jako istoty cielesne, 
jako że spory o wymiar ich bytu trwały w Rosji aż po XIX w.60 W klejmach 
(przedstawieniach na obramieniu ikony) w górnej części obrazu ukazano 
dwie święte niewiasty. W wąskim obramieniu widoczne są delikatnie za-
rysowane roślinne wzory.

Wykształciły się dwa typy ikony Wszystkich Strapionych Radość. Oma-
wiane przedstawienie należy do częściej spotykanego ujęcia. Sam typ 
ukształtował się w zależności od znanego w sztuce Zachodu przedstawie-
nia Matki Bożej Miłosiernej (Mater Misericordiae i Mater Gloriae). Wschodnie 
ujęcie tematu najczęściej można spotkać w XIX-wiecznej sztuce rosyjskiej. 

59 L. Uspienski, Teologia ikony, s. 232, 233 (przyp. 82), 281–316, 321.
60 W. Łosski, Teologia dogmatyczna, tłum. H. Paprocki, Białystok 2000, s. 64.



250

HISTORIA SZTUKI

Typ ikony ukształtował się pod koniec XVII w. Przed ikonami Matki Bożej 
Radości Wszystkich Cierpiących odprawiano molebien (cs.) – „krótkie nabo-
żeństwa błagalne lub dziękczynne”61. Ikona w kolekcji należy do odmiany 
typu, polegającej na braku zastosowania dwóch stref w kompozycji obrazu. 
Omawiany typ ikony Matki Bożej nazywany jest również „przystanią bez-
domnych” i posiada wiele oryginalnych wariantów62. Wśród XVIII- i XIX-
-wiecznych ikon ukazujących Bogarodzicę ten temat realizowano najlicz-
niej63. Wszystkie postacie zostały podpisane w nimbach.

Kolorystyka ikony jest w przeważającej mierze ciepła. Karnacje odda-
no w odcieniach ochry. Dominuje złoto teł oraz nimbów postaci, obłoki 
namalowano szare, także z odcieniem złotawym oraz zielonkawym, szaty 
raczej w ciemnych kolorach: zastosowano czerń, ciemny granat, purpurę, 
czerwień. Rama jest złotawozielonkawa, zwoje białe z czarnym pismem 
oraz czerwonym inicjałem. Napis na górnym obramieniu ikony – czerwony. 
Pejzaż do wysokości linii horyzontu – ciemnozielony. Zaznaczono na nim 
schematycznie żółtą barwą kwitnące rośliny.

PODSUMOWANIE

Omówione ikony w doskonały sposób pozwalają na dostrzeżenie celowości 
lektury różnych tłumaczeń i wariantów Pisma Świętego. Przede wszystkim 
wybrano tłumaczenia z greki. Powstawanie ikon miało związek z głosze-
niem Bożej chwały: laus Dei64. Pomimo, że nie takie było ich pierwotne 

61 K. Onasch, A. Schnieper, Ikony: fakty i legendy, tłum. (z ang.) Z. Szanter, (z niem.) 
M. Smoliński, (z gr. fragm. hymnów i tekstów liturg.) H. Paprocki, Warszawa 2018, s. 175; 
J. Charkiewicz, Tobą raduje się całe stworzenie… Ikony Bogarodzicy w Prawosławiu, Warszawa 
2014, s. 209–211, 324; E. Pokorzyna, Słownik terminologiczny wyposażenia świątyń obrządku 
wschodniego z przydatkiem ikon maryjnych, s. 122, il. 82–83; Słownik polskiej terminologii prawo-
sławnej: SPTP, red. W. Przyczyna, K. Czarnecka, M. Ławreszuk, Białystok 2022, s. 289.

62 A. Prasał, Mały słownik ikon maryjnych, Warszawa 1996, s. 56.
63 G. Kobrzeniecka-Sikorska, Ikona, kult, polityka: rosyjskie ikony maryjne od drugiej połowy 

XVII wieku, Olsztyn 2000, s. 110.
64 Przykład z epoki średniowiecza: L. J. R. Milis, Anielscy mnisi i ziemscy ludzie: mona-

stycyzm i jego znaczenie w społeczeństwie średniowiecznym, tłum. J. Piątkowska, Kraków 1996, 
s. 179–180.



251

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

przeznaczenie, to można je obecnie postrzegać jako dzieła sztuki per se, 
nośniki znaczeń i treści ideowych, kontekstów, symultanicznego łączenia 
tekstu i obrazu, ich synergii. W odczytaniu treści ikon pomogła analiza 
teologicznych źródeł średniowiecznych, w szczególności obszernego, kom-
pilacyjnego i wielokrotnie kopiowanego dzieła Pseudo-Garniera z Langres, 
jak również przebadanie motywów często przewijających się w źródłach 
literackich.

Kolekcja ikon Wiesława Litewskiego nie jest liczna w porównaniu do in-
nych polskich zbiorów muzealnych65. Pozazawodową pasją Profesora była 
sztuka. Już w XVII w. ceniono w Rosji wiedzę i zmysł estetyczny odnoszą-
cy się do sztuki ikonopisarskiej66. Autor traktatu z zakresu pisania ikon, 
Josif Władimirow zwrócił wówczas uwagę, że „Lepiej, aby wielu ludzi miało 
jeden podobny obraz Chrystusa dobrze napisany i godnie oddawało mu 
cześć, niż żeby jeden chrześcijanin wiele lichych i nieprawdziwych obra-
zów nabył”67. Zgromadzone w kolekcji ikony sytuują się na przeciwległym 
biegunie wartości artystycznej do ikon „licho pisanych”, „hurtowniczych 
i nieprawdziwych”, wykonanych przez „szalonych”, „prostych i niekunsz-

65 Wiesław Wit Litewski (1933–2004) zapisał się w historii nauki jako wybitny, ceniony 
specjalista w zakresie prawa rzymskiego. Cieszył się wielkim poważaniem dla własnych 
dokonań badawczych i organizacyjnych czy dydaktycznych także poza granicami Polski. 
W 1983 r. został profesorem zwyczajnym. Karierę naukową związał z Wydziałem Prawa 
i Administracji Uniwersytetu Jagiellońskiego. Jego kolekcja, obejmująca także m.in. ma-
larstwo, rysunek i rzeźbę przyczyniła się do powstania Muzeum Uniwersyteckiego w To-
runiu. Bogate zbiory dzieł sztuki wspaniale służą nieocenioną pomocą m.in. dydaktyce 
osób studiujących historię sztuki na UMK oraz badaniom naukowym. Wśród wielu cen-
nych odznaczeń Profesor otrzymał m.in. w 2001 r. Medal za zasługi położone dla rozwoju 
Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, przyznany przez Senat UMK. Nagłe odejście Profesora 
odbiło się głośnym echem m.in. w postaci wspomnień publikowanych w czasopismach 
specjalistycznych w Polsce i za granicą. Wydano dwutomową, obcojęzyczną monografię 
ku pamięci Profesora, wspaniałego erudyty o wielkiej pracowitości i pasji kolekcjonowa-
nia dzieł sztuki. Również wspaniałomyślny dar w postaci dzieł sztuki dawnej sprawił, że 
Profesor był i pozostanie w pamięci pokoleń.

66 A. Pospiszil, Posłanie pewnego izografa Josifa do carskiego izografa i najmądrzejszego ży-
wopisca Simona Fiodorowicza: rosyjski XVII-wieczny traktat o sztuce malowania ikon, Warszawa 
2005, s. 135.

67 Tamże, s. 95, 161.



252

HISTORIA SZTUKI

townych” „mazaczy”68. Nie będąc już dziełami kultowymi, pozostają nadal 
„świetliście piękne”, „zsyłające światło”69.

LITERATURA

Biblia pierwszego Kościoła, tłum. (oraz przypisami opatrzył) R. Popowski, Warszawa 
2017.

Biblia sacra vulgata, t. 5: Evangelia – Actus Apostolorum – Epistulae Pauli – Epistulae 
Catholicae – Apocalypsis – Appendix, wyd. M. Fieger, W.-W. Ehlers, A. Beriger, 
Berlin–Boston 2018.

Bibliâ: knigi Svâŝennogo Pisania’ Vethogo i Novogo Zaveta: kanoničeskie: v russkom pe-
revode s parallel’nymi mestami, N’û-Iork 1948.

Billington J.H., Ikona i topór: historia kultury rosyjskiej, tłum. J. Hunia, Kraków 2008.
Charkiewicz J., Tobą raduje się całe stworzenie… Ikony Bogarodzicy w Prawosławiu, War-

szawa 2014.
Dąb-Kalinowska B., Ikony i obrazy, Warszawa 2000.
Geschichte der russischen Kunst: von den Anfängen bis zur Gegenwart, red. M. W. Alpa-

tow, I. J. Danilowa, D. W. Sarabjanow, tłum. L. Schöche, Dresden 1975.
Gębarowicz M., Najstarszy ikonostas cerkwi wołoskiej we Lwowie: dzieje zabytku oraz jego 

rola w przemianach malarstwa cerkiewnego i sztuki ukraińskiej, oprac. A. Gronek, 
Wrocław 2016.

Hamilton G.H., The art and architecture of Russia, New Haven–London 1983.
Hearn M.F., Romanesque sculpture: the revival of monumental stone sculpture in the 

eleventh and twelfth centuries, New York 1985.
Jazykowa I., Świat ikony, tłum. H. Paprocki, Warszawa 2007.
Katalog dzieł sztuki ofiarowanych Uniwersytetowi Mikołaja Kopernika w Toruniu przez 

Profesora Wiesława Litewskiego, red. J. Flik, J. Poklewski, oprac. A. Jarmiłko et 
al., Toruń [ca 2003].

Kłosińska J., Ikony, Kraków 1973.
Kobrzeniecka-Sikorska G., Ikona, kult, polityka: rosyjskie ikony maryjne od drugiej po-

łowy XVII wieku, Olsztyn 2000.
Kobrzeniecka-Sikorska G., Ikony ikon: moc zwielokrotniona, Olsztyn 2017.
Łosski W. N., Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, tłum. I. Brzeska, Kraków 2007.

68 Tamże, s. 92–95, 97–98, 110, 113, 115, 125–126, 137, 147, 151, 153, 162–164, 166–169.
69 Tamże, s. 79, 85, przyp. 56, s. 83, przyp. 53, s. 92 przyp. 94.



253

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

–, Teologia dogmatyczna, tłum. H. Paprocki, Białystok 2000.
Milis L.J.R., Anielscy mnisi i ziemscy ludzie: monastycyzm i jego znaczenie w społeczeń-

stwie średniowiecznym, tłum. J. Piątkowska, Kraków 1996.
Onasch K., Schnieper A., Ikony: fakty i legendy, tłum. (z ang.) Z. Szanter, (z niem.) 

M. Smoliński, (z gr. fragm. hymnów i tekstów liturg.) H. Paprocki, Warszawa 
2018.

Pokorzyna E., Słownik terminologiczny wyposażenia świątyń obrządku wschodniego 
z przydatkiem ikon maryjnych = Terminological dictionary of the outfitting of Eastern 
Rite Churches with an appendage on marian icons, Warszawa 2001.

Pospiszil A., Posłanie pewnego izografa Josifa do carskiego izografa i najmądrzejszego 
żywopisca Simona Fiodorowicza: rosyjski XVII-wieczny traktat o sztuce malowania 
ikon, Warszawa 2005.

Prasał A., Mały słownik ikon maryjnych, Warszawa 1996.
Próchniak K., Romańska rzeźba Marii z Dzieciątkiem z Goźlic – zarys historyczno-styli-

styczny, „Studia Sandomierskie. Teologia-Filozofia-Historia” 2018, nr 1 (25).
Pseudo-Garnier z Langres, Średniowieczny słownik symboliki biblijnej. Alegoryczne 

interpretacje całego Pisma Świętego, oprac. krytyczne i tłum. haseł A–K, wstęp 
i komentarze K. Bardski, oprac. krytyczne i tłum. haseł L–Z D. Budzanowska-
-Weglenda, Warszawa 2023.

Septuaginta czyli Grecka Biblia Starego Testamentu wraz z księgami deuterokanonicznymi 
i apokryfami żydowskimi oraz onomastykonem, tłum. (a także opatrzył przypisami 
i wstępami oraz oprac. onomastykon) R. Popowski, Warszawa 2014.

Septuaginta id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes, t. 1, red. A. Rahlfs, 
Stuttgart 1962.

Shegin L.F., Die Sprache des Bildes: Form und Konvention in der alten Kunst, tłum. 
K. Städtke, Dresden 1982.

Słownik polskiej terminologii prawosławnej: SPTP, red. W. Przyczyna, K. Czarnecka, 
M. Ławreszuk, Białystok 2022.

Słownik terminów, L–Ż, Sztuka świata, t. 18, Warszawa 2013.
Smykowska E., Ikona. Mały słownik, Warszawa 2008.
Sommer K., Ikonen: ein Handbuch für Sammler und Liebhaber, München 1979.
Svâŝennyâ knigi Vethago Zaveta v russkom perevode, Sankt-Peterburg 1876.
Tomalska J., Ikony, konsultacja merytoryczna M. Janocha, Białystok 2017.
Tradigo A., Ikony: teologia piękna i światła, red. A. Palusińska, tłum. K. Stopa, Kielce 

2022.
Trubieckoj E., Kolorowa kontemplacja: trzy szkice o ikonie ruskiej, tłum. H. Paprocki, 

Białystok 1998.



254

HISTORIA SZTUKI

Uniwersalna encyklopedia multimedialna PWN [DVD-ROM], red. B. Kaczorowski, War-
szawa 2008.

Uspenski B. A., Zur Untersuchung der Sprache alter Malerei, [w:] L.F. Shegin, Die Spra-
che des Bildes: Form und Konvention in der alten Kunst, tłum. K. Städtke, Dresden 
1982.

Uspienski L., Teologia ikony, tłum. M. Żurowska, Warszawa 2009.
Uspieński B., O systemie przekazu obrazu w rosyjskim malarstwie ikon, [w:] Semiotyka 

kultury, wybór i oprac. E. Janus, M.R. Mayenowa, przedm. S. Żółkiewski, art. 
tłum. Z. Zaron, Warszawa 1977.

Waszak P., Ikony z kolekcji Profesora Wiesława Litewskiego w zbiorach Muzeum Uniwer-
syteckiego w Toruniu: katalog, Toruń 2024.

Weitzmann K., Die Ikonen der Kreuzfahrer, [w:] Die Ikonen, tłum. na niem. T. Münster, 
Freiburg 1998.

Włodarczyk Z., Przyroda w Biblii: „od cedrów… do hizopu”, Kraków–Rzeszów 2011.
Zawadzki A., Obraz i ślad, Kraków 2014.

SPIS ILUSTRACJI

Il. 1. Chrystus Pantokrator, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 2. Oblicze Chrystusa Pantokratora, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 3. Chrystus Pantokrator – napis w otwartej Księdze, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 4. Rewers ikony Chrystusa Pantokratora, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 5. Mandylion – ikona dwustronna, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 6. Sceny z życia proroka Eliasza – ikona dwustronna, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 7. Eliasz podczas próby sił z kapłanami bóstwa Baala na górze Karmel, fot. P. Kurek, 

2025.
Il. 8. Eliasz pod krzewem obudzony przez anioła, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 9. Eliasz w grocie na pustyni, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 10. Eliasz z Elizeuszem nad Jordanem (cud rozstąpienia się wód rzeki), fot. P. Kurek, 

2025.
Il. 11. Wniebowzięcie Eliasza oraz napis, fot. P. Kurek, 2025.
Il. 12. Matka Boża Pocieszycielka Strapionych, za: Katalog dzieł sztuki ofiarowanych Uni-

wersytetowi Mikołaja Kopernika w Toruniu przez Profesora Wiesława Litewskiego, 
red. J. Flik, J. Poklewski, oprac. A. Jarmiłko et al., fot. W. Górski i A. Skowroński, 
Toruń [ca 2003], il. na s. 111.



[255]

1. Chrystus Pantokrator



[256]

2. Oblicze Chrystusa Pantokratora



[257]

3. Chrystus Pantokrator – napis w otwartej Księdze



[258]

4. Rewers ikony Chrystusa Pantokratora



[259]

5. Mandylion – ikona dwustronna



[260]

6. Sceny z życia proroka Eliasza – ikona dwustronna



[261]

7. Eliasz podczas próby sił z kapłanami bóstwa Baala na górze Karmel



[262]

8. Eliasz pod krzewem obudzony przez anioła



[263]

9. Eliasz w grocie na pustyni



[264]

10. Eliasz z Elizeuszem nad Jordanem (cud rozstąpienia się wód rzeki)



[265]

11. Wniebowzięcie Eliasza oraz napis



[266]

12. Matka Boża Pocieszycielka Strapionych



267

Przemysław Waszak  Analiza czterech typów ikon…

Summary
AN ANALYSIS OF FOUR TYPES OF ICONS FROM PROFESSOR WIESŁAW 
LITEWSKI’S COLLECTION AT THE UNIVERSITY MUSEUM IN TORUŃ

The article offers an analysis of iconographic types of four Orthodox icon 
paintings from the precious collection of nineteenth-century Russian icons 
which were donated by Wiesław Litewski to the Nicolaus Copernicus Uni-
versity in Toruń. The collection was a significant factor contributing to the 
establishment of the University Museum in Toruń. The following icons are 
discussed: the half-figure of Christ Pantocrator, a variant of the acheiropoi-
etic painting representing the Mandylion of intermediate type reminiscent 
of the Keramion, the icon showing five scenes from prophet Elijah’s life, and 
the painting depicting Mother of God Comforter of the Afflicted. In order to 
explain the complex and interesting issues related to the icons under consid-
eration, a formal iconographic description is applied and placed in the context 
of the following sources: the translations of the Old and New Testament from 
Greek into Polish and editions of the Bible in Greek, Russian and Latin. The 
article builds up on a substantial source literature, as well as studies providing 
contextual information, including Orthodox theology, art history, symbolism 
and iconography. An important element of the analysis are references to me-
dieval sources depicting allegorical visions, in particular those presented or 
quoted by Pseudo-Garnier of Langres (before 1216) in his often copied exten-
sive glossary. (WK)

Keywords: University Museum, Toruń, Nicolaus Copernicus University in To-
ruń, icons, iconography, sources, Professor Wiesław Litewski, Christ Pantoc-
rator, Mandylion, prophet Elijah, Mother of God Comforter of the Afflicted.

Streszczenie

Celem artykułu jest analiza typów ikonograficznych czterech cerkiewnych 
obrazów z cennej kolekcji dziewiętnastowiecznych ikon rosyjskich ofiarowa-
nej przez Wiesława Litewskiego do zbiorów Uniwersytetu Mikołaja Kopernika 
w Toruniu. Kolekcja przyczyniła się do ustanowienia Muzeum Uniwersyteckie-
go w Toruniu. Kolejno przedstawiono ikony ukazujące: Chrystusa Pantokrato-
ra w półpostaci, odmianę obrazu acheiropoietycznego – Mandylionu w typie 
pośrednim zbliżonym do Keramionu, ikonę zawierającą pięć scen z życia pro-
roka Eliasza oraz przedstawiającą Matkę Bożą Pocieszycielkę Strapionych. By 
wyjaśnić złożone oraz bardzo interesujące treści powiązane z omawianymi 



HISTORIA SZTUKI

ikonami posłużono się opisem formalnym, ikonograficznym, osadzeniem pre-
zentowanych treści w źródłach: tłumaczeniach Starego i Nowego Testamen-
tu z greki na język polski, wydaniami Biblii w językach greckim i rosyjskim 
oraz po łacinie. Wykorzystano bogatą literaturę przedmiotu oraz publikacje 
służące za kontekst, w tym prace z zakresu teologii prawosławnej oraz hi-
storii sztuki, symboliki, a także ikonografii. Istotną rolę pełniło odniesienie 
do średniowiecznych źródeł prezentujących utrwalone alegoryczne wizje, 
w tym w szczególności prezentowanych bądź cytowanych przez Pseudo-Gar-
niera z Langres (przed 1216) w jego obszernym, wielokrotnie kopiowanym 
kompendium.

Słowa kluczowe: Muzeum Uniwersyteckie, Toruń, Uniwersytet Mikołaja Ko-
pernika w Toruniu, ikony, ikonografia, źródła, Profesor Wiesław Litewski, Pan-
tokrator, Mandylion, prorok Eliasz, Matka Boża Pocieszycielka Strapionych.


