
311

Marta Tomczok
Uniwersytet Śląski
ORCID: 0000-0001-9512-007X

Szopienice jako laboratorium antropocenu 
w sztuce Hilarego Krzysztofiaka*

Sztuka Hilarego Krzysztofiaka żywi się pamięcią środowiskową1. Jeśli 
jednak przyjrzeć się jej bliżej, okaże się, że nic nie jest w niej dosłowne 
i oczywiste, a sama pamięć pełni funkcję nieoczywistego tła bądź niejas- 
nej metafory. To sztuka autonomiczna, awangardowa i, zdawałoby się, sa-
możywna. Pamięć czegokolwiek – miejsca, czasu, emocji – pozostaje z nią 
w związku nieoczywistym bądź wręcz nierealnym. Przekonanie takie po-
kutuje zwłaszcza w odniesieniu do wczesnych prac Krzysztofiaka, powsta-
łych w kraju, w przeciwieństwie do prac, które powstawały pod koniec 
jego życia w Stanach Zjednoczonych2. Żeby jednak lepiej zrozumieć, o jaki 
rodzaj pamięci środowiskowej chodzi, warto się wybrać na katowicki Buro-
wiec, w okolice dawnej huty ołowiu, na której miejscu stoi Baterpol, zakład 
prowadzący działalność odzyskującą metal z akumulatorów. Tuż za płotem 
ciągnie się stary park z masywnymi dębami i bukami, nasadzonymi drzew-
kami oraz młodymi krzewami. W centrum znajdują się huśtawki i drabin-

* Finansowany przez Narodowe Centrum Nauki w ramach konkursu Weave-UNISONO 
w ramach projektu nr 2024/06/Y/HS2/00058.

1 Por.: M. Tomczok, Refugia, brownfieldy, nieużytki: środowiska postzależnościowe w litera-
turze polskiej od XIX do XXI wieku, [w:] Środowiska industrialne/postindustrialne zależności 
(w literaturze i kulturze polskiej od XIX do XXI wieku), Kraków 2023, s. 109–125.

2 Na koincydencje młodzieńczej pamięci środowiska Szopienic i późnych prac Hilarego 
zwracała autorce uwagę żona artysty, Krystyna Miłotworska-Hilary.

Archiwum 
Emigracji
ISSN 2084-3550http://dx.doi.org/10.12775/AE.2024-2025.11

Zeszyt 1–2 (34–35) 2024–2025,  ss. 311–325



312

HILARY KRZYSZTOFIAK

ki, efekt inicjatywy obywatelskiej z 2016 r. Cały ten park, znajdujący się 
u zbiegu ulic generała Józefa Hallera i Obrońców Westerplatte, to przykład 
wieloletniej pracy pamięci środowiskowej: sąsiadująca z hutą ołowiu zie-
mia, zanieczyszczona w wysokim stopniu metalami ciężkimi, została prze-
orana w latach 70., gdy wyburzono stojące tam domy. Przyczyną wyburzeń 
były masowe zachorowania szopienickich dzieci na ołowicę pod wpływem 
emisji metali ciężkich i działalności Huty Metali Nieżelaznych3. Na począt-
ku lat 2000. ten opustoszały teren, sąsiadujący z zamkniętym zakładem 
przemysłowym, poświęcono Hilaremu, tworząc skwer jego imienia. Choć 
okoliczności wydarzenia są dziś znane i łatwe do odtworzenia, przyczy-
ny, by z Hilarym połączyć ten właśnie skażony kawałek ziemi, pozostają 
niewyjaśnione. Dlaczego akurat ten teren poświęcono Hilaremu i dlacze-
go połączono go z jego imieniem w sposób wysoce symboliczny, wręcz 
zdawkowy, niewiele czyniąc na rzecz rozpoznawalności artysty w Szopie-
nicach? Plac jest, jaki jest – bujny, zielony, zaludniony. Kręci się na nim 
wiele młodzieży. Przedziela go jednak mroczny płot, za którym znajdują 
się ruiny huty. Wielki, betonowy płot symbolizujący katastrofę, która tu 
kiedyś nastąpiła. Całe to miejsce wydaje się przestrzenią jednego wielkiego 
wyparcia i zapomnienia – nie tam i nie tak miał przecież wracać do Katowic 
po latach nieobecności Hilary, i nie po to, by posiąść skwer, z którego kilka 
lat po jego śmierci uciekali w popłochu mieszkańcy Szopienic, a za nimi 
przyjechały buldożery, zmieniając miejsce nie do poznania. W tym dość 
niezwykłym patronacie słychać chichot losu. Widać w nim także przejawy 
pamięci środowiskowej – wypieranej przez lata, wielowarstwowej, trudnej 
do zaakceptowania historii tego, co działo się ze środowiskiem pod wpły-
wem nieodpowiedzialnych decyzji polityków, zmuszających społeczności 
lokalne do zaakceptowania przemocy przemysłu. Trzeba także pamiętać, 

3 Na temat związków katastrofy środowiskowej w Szopienicach z życiem mieszkań-
ców dzielnicy więcej pisała L. Sadzikowska, „Po prostu pracowałam”. Z Jolantą Wadowską-Król 
rozmawia Lucyna Sadzikowska, „Narracje o Zagładzie” 2021, nr specjalny, s. 17–40. Wpływ 
huty na środowisko był także w mniejszym bądź większym stopniu tematem literackim. 
Najwięcej pisali o nim Kazimierz Kutz w prozie wspomnieniowej Piąta strona świata (Kraków 
2010) i Henryk Bereska w poezji, mniej – pisarki i reporterzy, którzy próbowali analizować 
skalę zjawiska i jego znaczenie pod wpływem działań na rzecz uhonorowania Jolanty Wa-
dowskiej-Król przez katowickie uczelnie.



313

Marta Tomczok  Szopienice jako laboratorium antropocenu…

że to właśnie tu, na Górnym Śląsku i w Zagłębiu, ludzie nauczyli się kąpać 
w zbiornikach pogórniczych, odpoczywać na hałdach i hodować króliki 
w króliczokach4 obok kopalni. Pamięć środowiskowa przemysłu przez lata 
milczenia zaczęła wybuchać w wielu miejscach pojedynczymi, trudnymi do 
wyjaśnienia eksplozjami. Tym właśnie, mało widoczną eksplozją, wydaje 
się skwer Hilarego. Artyście, który miał symbolicznie wrócić do Katowic 
ze swoją sztuką i znaleźć miejsce w pamięci kulturowej miasta, oddano 
w posiadanie mały, ale brutalnie zanieczyszczony przez hutę kawałek zie-
mi, który podarowano także dzieciom, nie troszcząc się o to, czy ziemia 
jest w ogóle czysta.

Skwer Hilarego to niejedyny, choć może najbardziej szczególny ze 
wszystkich, ślad pamięci o artyście w Szopienicach, dzielnicy Katowic są-
siadującej z Burowcem, która w 1926 r. była osobną gminą5. Ślad drugi jest 
może mniej widoczny, za to bezpośrednio związany z biografią artysty. To 
dom, w którym się wychował, tzw. korcowizna. Dwukondygnacyjny bu-
dynek przemysłowy, stojący obecnie przy ulicy Wiosny Ludów 5, w prze-
szłości należał do rodziny Korców. Matka artysty wynajmowała niewielkie 
mieszkanie, ulokowane na podwórzu, skromne i otoczone zabudowaniami 
gospodarczymi. To w nim swoje pierwsze lata spędził Hilary. Dom, w któ-
rym mieszkał, stoi do dziś, choć trudno dociec, kto w nim mieszka. Na mu-
rze, od strony ulicy, znajduje się pamiątkowa tabliczka poświęcona artyście 
w 2010 r. Widnieje na niej informacja o związku Hilarego z miejscem i jego 
późniejszych losach:

W tym domu urodził się Hilary Krzysztofiak
ps. artysty Hilary
1926–1979
wybitny malarz, grafik, scenograf teatralny,
który od 1968 roku mieszkał i tworzył
na emigracji – w Niemczech i USA.
Zmarł w Falls Church w USA.
Miasto Katowice – 2010 r.

4 Króliczok (gwara śląska) – klatka na króliki.
5 L. Szaraniec, Osady i osiedla Katowic, Katowice 1980.



314

HILARY KRZYSZTOFIAK

Widmowa obecność artysty w Szopienicach jest raczej efektem zała-
mania planów niż działaniem planowym. Wiele starań w jej urzeczywist-
nienie włożyli wspólnie Krystyna Miłotworska-Hilary, żona artysty, i jego 
przyjaciel z dzieciństwa Kazimierz Kutz. To właśnie dzięki nim można spa-
cerować skwerem i rozpoznać wspomniany dom, oni także planowali jego 
remont i przearanżowanie na muzeum. Zostały z tego jedynie projekty 
architektoniczne i żal za pomysłem, który być może zdołałby przywrócić 
miastu znacznie więcej niż początkowo myślano. Te niewielkie punkty na 
mapie, którymi są tablica, dom i skwer, wtapiają się w przestrzeń Szopie-
nic pełną podobnych punktów – skwerów upamiętniających postaci histo-
ryczne o niekwestionowanych zasługach dla miasta, jak Anton Uthemann, 
murali poprzemysłowych Mony Tusz, Marty Abramowicz i Vana, Cameja, 
i pojedynczych tabliczek informacyjnych prowadzących często donikąd. 
Szopienice-Burowiec w dalszym ciągu mają status problematycznego miej-
sca – napór przytłaczającej przeszłości, związanej z zamknięciem huty, 
tworzy trudny do zrozumienia kontrast z historycznymi pozostałościami, 
toteż wiele miejsc symbolicznych, chociażby relief mleczarki na jednej ze 
ścian kamienicy stojącej naprzeciwko korcowizny, wytwarza niepokojąco-
-dysharmonijne wrażenie, nie przemawiając dostatecznie głośno do wy-
obraźni przechodniów, którzy mijają te miejsca, nie rozumiejąc, co widzą.

Sztuka Hilarego nawiązuje zarówno do przemysłowej przeszłości miej-
sca jego urodzenia, jak i do przypadkowej obecności symboliki przemysło-
wej, którą odsłania to miejsce w czasach dekarbonizacji. To, co chcę dalej 
nazywać obiektem środowiskowym, jest nawiązaniem do surrealistyczne-
go objet trouvé. Jak pisze Dorota Jarecka:

	
Spotkanie ze znaleziskami na pchlim targu lub w sklepie ze starociami, jakie 
Breton opisuje w L’Amour fou, wyzwala pokłady wcześniejszych przeżyć, które 
nadają znaczenie napotkanemu przedmiotowi; są to łyżeczka ozdobiona buci-
kiem, metalowa maska podobna do hełmu, odlana z brązu kobieca rękawiczka. 
Nie jest bez znaczenia, że ukazują się one w postaci fotogramów na kartach 
książki włączone w jej obrazo-tekst jako świadectwa spotkania z niesamowi-
tym. Uncanny wkrada się w ten sposób także pomiędzy podpis a wizerunek. […] 
Poczucie niesamowitości tego samego jest właśnie odczuciem niesamowitości6.

6 D. Jarecka, Surrealizm, realizm, marksizm. Sztuka i lewica w Polsce w latach 1944–1948, 
Warszawa 2021, s. 345.



315

Marta Tomczok  Szopienice jako laboratorium antropocenu…

Takim przypadkowym objet trouvé, związanym ze sztuką Hilarego, może 
być tabliczka informująca o nazwie skweru – właściwie jedyny symbol 
sztuki artysty w tym miejscu. Tak przypadkowym jak prawdziwe dzieło 
surrealistyczne. Jednak o wiele ważniejszym obiektem środowiskowym – 
od którego zaczęło się publiczne życie sztuki Hilarego – pozostaje Szczęka, 
praca zaprezentowana podczas Ogólnopolskiej Wystawy Młodej Plastyki 
pod hasłem „Przeciw wojnie, przeciw faszyzmowi”. Jak pisały autorki al-
bumu Hilary (Hilary Krzysztofiak. 1926–1979). Malarstwo i rysunek Hanna Kot-
kowska-Bareja i Elżbieta Zawistowska:

Krzysztofiak został zaproszony do udziału w wystawie wraz z tymi członkami 
Grupy St-53, którzy należeli do ZPAP. Z trzech proponowanych przyjęto mu na 
wystawę jedną pracę, wymienioną w katalogu Martwą naturę, znaną później 
jako Szczęka. Wystawa była szeroko komentowana, prawie wszyscy recenzenci 
pisali o Szczęce, jako obrazie niepokojącym i kontrowersyjnym7.

Krytyka, odrzucając pracę Hilarego z powodów ideologicznych, dosko-
nale wyczuwała jej sens związany z awangardą. Docenienie mogło jednak, 
paradoksalnie, pojawić się dopiero w odrzuceniu, dlatego komplementami 
są dzisiaj wówczas mocno stawiane zarzuty: „To, że Picasso w pewnym 
okresie pracowitego życia malował martwe natury, w których elementa-
mi kompozycji były kości lub czaszki zwierząt, nie jest dla mnie żadnym 
argumentem” – oceniał Bohdan Czeszko8. Roman Zimand, Jerzy Olkiewicz 
i Paolo Ricci pisali o gnacie oświetlonym słońcem i monstrualności tego 
obiektu. Czytając ich recenzje, można pomyśleć, że ówczesna krytyka do-
strzegła w Szczęce dzieło na miarę tryptyków mięsnych Francisa Bacona. 
Obrana, naga i błyszcząca kość była przecież ciągle tylko fragmentem mar-
twego człowieka bądź zwierzęcia, symbolem śmierci i jej wypreparowanym 

7 Hilary (Hilary Krzysztofiak). Malarstwo i rysunek [Wystawa przygotowana przez Muzeum 
Narodowe w Warszawie], oprac. H. Kotkowska-Bareja, E. Zawistowska, Warszawa 1997.

8 B. Czeszko, Drogi i manowce młodej plastyki, „Przegląd Kulturalny” 1955, s. 2 (26.08– 
–1.09). Pozostałe głosy krytyków były drukowane kolejno w tym samym czasie w „Przeglą-
dzie Kulturalnym” i „Po Prostu”.



316

HILARY KRZYSZTOFIAK

narzędziem. Taka kość musiała budzić przestrach i odrazę swoją sterylno-
ścią i bezwstydnością, a także awangardowymi powinowactwami.

Tymczasem końska (bądź krowia) szczęka mogła dla Hilarego ozna-
czać także reminiscencję jego własnego młodzieńczego świata Szopienic. 
Szopienic, po których jeździły w czasach jego dzieciństwa samochody, 
ale w których hodowano także zwierzęta przydomowe, takie jak świnie 
czy konie. Być może Szczęka nie miała wcale oznaczać SZCZĘKI czy nawet  
S Z C Z Ę K I – jak pisali niektórzy – ale miała być nagłym, częściowo eu-
forycznym, a częściowo bolesnym powrotem wypartego. Najważniejsze 
jednak, że wyparte ulokował Hilary w obiekcie nieludzkim, kości nienale-
żącej do człowieka, chcąc tak wypreparować swój zapomniany szopienicki 
świat zarówno z historii ludzkiej, jak i z uproszczonej historii faktów, któ-
re mogą istnieć tylko same dla siebie. W Szczęce została zapisana pamięć 
miejsca, które ani się bezpośrednio w twórczości Hilarego nie przejawia, 
ani bezpośrednio na nią nie oddziałuje. Z całą pewnością stwierdzenie, że 
Szczęka mogłaby pochodzić z Szopienic, spowodowałoby jeszcze większe 
zamieszanie.

W sztuce artystów z otoczenia Hilarego kości odgrywały rolę zupełnie 
innego rodzaju reminiscencji. Jonasz Stern tworzył z nich miniaturowe 
relikwiarze, w których umieszczał pamiątki zwierzęce i rybie ości:

Asamblaże z użyciem kości zwierzęcych, rybich ości, skrzeli, głów i płetw, ob-
leczonych nie tylko kolorem, lecz i niepowtarzalną aurą kresu koszmarnego 
snu – to będzie określało twórczość Jonasza Sterna mniej więcej od połowy lat 
60. XX wieku. Nim jednak zaczną powstawać te wycyzelowane martwe natury 
w nadrealnych pejzażach, a jeszcze później estetyczne gabloty, szczelnie od-
dzielające od widza straszne przedmioty, ślady męczeństwa, emblematy grozy, 
Jonasz Stern, po ostatnim przed sześcioletnią przerwą pokazie swoich dzieł 
w Pałacu Sztuki w Krakowie z Klubem Artystów (z Kantorem, Marią Jaremą, 
Jadwigą Maziarską, Nowosielskim), zdążył jeszcze przed mrokami socrealizmu 
odwiedzić Paryż. Tam upewnił się, że środowisko surrealistów jest mu bliskie. 
To jedna z kolumn, na których wzniesie się z czasem jego niepowtarzalny styl. 
Po eksperymentach na pograniczu nadrealizmu i abstrakcji geometrycznej, 
w technikach gwaszu, monotypii, serigrafii, dekalkomanii, w azylu własnej 
pracowni, a po odwilży 1955 i dyskusjach z młodszymi kolegami z Grupy No-
wohuckiej na temat malarstwa materii (prac z użyciem blach, drewna, juty, 
dezeli) i po podróży do Włoch z bliższym przyjrzeniem się pracom Alberto 



317

Marta Tomczok  Szopienice jako laboratorium antropocenu…

Burriego, upewnił się, że tradycyjne tworzywo nie wystarczy na stworzenie 
tego wyrazu, jaki musi wydobyć i przekazać on – naznaczony w jednej osobie 
i dziecko szczęścia9.

Erna Rosenstein w latach 70. i 80. tworzyła swoje surrealistyczne obiek-
ty z damskich torebek, w których umieszczała sztuczne szczęki. Szczęka 
Hilarego jest jedna, choć nie wypada zapominać, że tematem szokujących 
muzealnych ekspozycji artysta interesował się i później, m.in. w takich 
pracach, jak Eksponat czy Szkielet (obie z 1974 r.). Gdy w 1979 r., tuż przed 
śmiercią Hilarego, Henryk Grynberg opublikował w londyńskich „Wiado-
mościach” wiersz Martwa natura10, pamiętna Szczęka była już jednak odległą 
przeszłością – przede wszystkim dla autora. Poproszony o komentarz do 
tego wiersza w 2021 roku Grynberg napisał w liście:

Nie wiedziałem (lub zapomniałem), że mój wiersz Martwa natura ukazał się 
w wydanym przez Muzeum Narodowe katalogu Hilarego Krzysztofiaka i wia-
domość ta (albo przypomnienie) sprawia mi przyjemność, bo patrzę i widzę, że 
udał mi się ten wiersz. Znajduje się w moim tomiku Wiersze z Ameryki (Londyn: 
OPiM, 1980) i jest zadedykowany Hilaremu dlatego, że razem oglądaliśmy tego 
dziesięciotysięczno-letniego mamuta w waszyngtońskim Museum of Natural 
History. Niewykluczone, że dedykując, pamiętałem o jego Szczęce, ale zwłaszcza 
o tym, że próbował syntetycznie ująć i ukazać naszą cywilizację. Raz na wer-
nisażu podkreślił, że jest ona „papierowa”, wskazując obraz, na którym złoty 
księżyc na błękitnym tle unosi się nad płaszczyzną ze zmiętego białego papieru. 
Było to ponad pół wieku temu i jakoś nie przewidział, że owa papierowa cywi-
lizacja zostanie tak prędko zastąpiona przez prawie niefizyczną elektroniczną. 
Ja zresztą też nie. Mamut, który w moim wierszu „z otwartą wciąż honorową 
raną / gdzie łuk brwiowy przebiła mu dzida / małego dzikusa jak ty i ja / stoi 
na piedestale naturalnej historii śmierci / wciąż rosnącej i wciąż się mnożą-
cej / w naszym geometrycznym postępie”, jest ponadczasowym elementem, 
ogniwem, symbolem naszych dziejów i dlatego – jak Pani słusznie w mejlu za-
znaczyła – „wydaje się tak bardzo na czasie”11.

9 M. Sołtysik, Jonasz Stern. Cena życia, https://sztukipiekne.pl/jonasz-stern-cena-zycia/ 
(dostęp: 3.02.2024).

10 H. Grynberg, Martwa natura, „Wiadomości” 1979, nr 26 (1735), s. 1.
11 Z archiwum autorki.



318

HILARY KRZYSZTOFIAK

Moje pytanie dotyczyło tego, czy wiersz Grynberga i obraz Hilarego 
można potraktować jako część żywo dziś dyskutowanego antropocenu. Je-
śli tak, to malarz i poeta byliby tej dyskusji prekursorami. Ich wczesne za-
angażowanie w rozmowę o prehistorycznych kościach i użycie kości w dia-
gnozowaniu holocenu, który płynnie przechodzi w antropocen, a także 
przedziwny, kulturowy „rentgen” kości, wydaje się bowiem współbrzmieć 
z współczesnymi trendami w humanistyce i rosnącym zainteresowaniem 
czasem głębokim. Kości mamuta, o których z ironią pisze Grynberg, po-
układane niczym klocki Lego, tak żeby żadnej nie brakowało, wycofany 
dyskretnie z wiersza podmiot liryczny widzi w waszyngtońskim Muzeum 
Historii Naturalnej. Od razu rzuca się w oczy przemoc, działanie antropo-
centryczne, na którym bardziej niż na solidnie pomyślanej pracy paleon-
tologicznej, oparto przedstawiony w wierszu proces rekonstrukcji:

Postawny przystojny ten szkielet
z pustą ale pojemną klatką piersiową
misternie ożebrowaną
konstrukcja mocno skupiona
ani jednej zbędnej kosteczki
wymierzona wzniesiona zawieszona
logicznie jak wiersz
na czterech przęsłach filarach
klasycznych maczugach
przegubowych inżynieryjnych
o stopach wspiętych baletowo

paszczę dyskretnie ma zakneblowaną
więc niemy ryk jego zadartych kłów
szarżujących pozaczasową pustkę
wydaje się pozytywką
lub najwyżej dwurożnym fletem

z otwartą wciąż honorowo raną
gdzie łuk brwiowy przebiła mu dzida
małego dzikusa jak ty i ja
stoi na piedestale
naturalnej historii śmierci
wciąż rosnącej i wciąż się mnożącej
w naszym geometrycznym postępie



319

Marta Tomczok  Szopienice jako laboratorium antropocenu…

arcydzieło martwej natury
najszczerszej poezji epos
ponadczasowy gość
w samym środku naszej jaskini
sam wzrok sam słuch samo wspomnienie
na obraz i podobieństwo mamuta
sam żal12.

Poza przedstawionymi nieznane są żadne inne szczegóły wycieczki do 
muzeum Grynberga i Hilarego. Grynberg z przekąsem skwitował moje py-
tanie, odnosząc się nie do holocenu, ale do papieru, najważniejszej materii 
obrazów Hilarego, i stwierdzając, że cywilizacja, którą diagnozował Hilary, 
niespodziewanie zniknęła. Myślę jednak, że nie jest to prawda. Diagnozy 
Hilarego były o wiele głębsze, niż podpowiada swoim komentarzem poeta, 
poszerzały bowiem świadomość sztuki abstrakcyjnej o pamięć środowisko-
wą Szopienic, która odzywała się właściwie zawsze, ilekroć artysta sięgał 
po porośnięte trawą metalowe obiekty, porosty pioniersko kolonizujące 
odpady blaszane czy wielkie tarcze i śruby, które musiał w wyobraźni wy-
nieść z Huty Uthemanna, w której pracował w czasie wojny jako nieletnie 
dziecko. Można byłoby wręcz powiedzieć, że ilekroć Hilary malował okre-
ślonymi kolorami – cynobrowym, rdzawym czy zielonym, ilekroć miął pa-
pier, przycinał i falował blachy, tylekroć pozostawał w szopienickiej kuźni, 
którą zmieniał w środowiskowe laboratorium antropocenu.

Jego szopienickie doświadczenia łączyły się ściśle z przemysłem hut-
niczym Górnego Śląska lat międzywojennych, przeżywającego najpierw 
bessę, a później hossę, prowadziły jednak także ku latom wojny, kiedy stra-
cił matkę w Auschwitz. Czym dokładnie była kość, którą zrekonstruował 
pośredniczący w sztuce Hilarego wiersz Grynberga, trudno dziś jedno-
znacznie wyjaśnić, jednocześnie nie sposób jednak tego wiersza nie osadzić 
w kilku, nasuwających się dość automatycznie historycznych kontekstach. 
Po pierwsze, w kontekście wystawy w Muzeum Historii Naturalnej w Chi-
cago, na której do dziś można oglądać monumentalny szkielet mamuta 
i znacznie mniejszy szkielet mamuta włochatego. Jeden z Indiany, drugi 

12 H. Grynberg, Martwa natura (Plejstocen 10 000 lat), [w:] Hilary (Hilary Krzysztofiak), 
s. 193.



320

HILARY KRZYSZTOFIAK

z Alaski z 1948 r. Prawdopodobnie oba szkielety zostały znalezione podczas 
prac wykopaliskowych związanych z wydobyciem surowców naturalnych13 
(m.in. w kopalni złota) i były oglądane przez Grynberga i Krzysztofiaka. Nie 
jesteśmy w stanie przyznać, że wrażenia z tej wystawy, zapisane w wierszu, 
dotyczą bezpośrednio także sądów artysty, któremu wiersz został zade-
dykowany, możemy jednak stwierdzić, że nawiązują one do tego, co po 
Hilarym pozostało, czyli do Szczęki. Drugim kontekstem wiersza byłoby od-
krycie szkieletu mamuta włochatego podczas prac ziemnych koło Niedzicy 
w 1949 r., podjętych w czasie budowy zapory wodnej na Dunajcu14. Odkry-
cie to – szczególne nie tylko z powodu mijających wówczas czterech lat 
od zakończenia wojny, ale także dlatego, że kompletne, gdy chodzi o stan 
szkieletu zwierzęcia – zostało sfilmowane i wyemitowane przez Polską Kro-
nikę Filmową w 1950 r. Nie można więc wykluczyć, że Hilary przeczytał 
o nim w prasie lub zobaczył nagranie i skorzystał z tej inspiracji podczas 
wystawy w Arsenale. Być może również rozmawiał o tym doświadczeniu 
z Grynbergiem, choć w 1979 r. (lub kilka lat wcześniej) znane były w Pol-
sce także inne odkrycia szczątków mamutów włochatych, dokonywane 
w czasie prac przygotowawczych związanych z odsłanianiem węgla bru-
natnego – najpierw w tzw. Worku Żytawskim, czyli w okolicach Turoszowa, 
później w okolicach Bełchatowa. Do dziś w Muzeum Regionalnym w Beł-
chatowie oglądać można liczne szczątki mamutów odkrywane przy okazji 
prac górniczych. Nierozłącznym kontekstem wiersza Grynberga, poety 
Zagłady, pozostają także szczątki Żydów zamordowanych w czasie wojny 
w najróżniejszych okolicznościach. Nie pisze o tym wprost, ale trudno nie 
pamiętać o wydanym wówczas zbiorze opowiadań Ekipa „Antygona”, w któ-
rym pisarz podnosi z jednej strony kwestię ekshumacji i stanowczo się jej 
sprzeciwia, z drugiej – pozostaje zakładnikiem myślenia antropocentrycz-
nego: „Ludzie zaś należą do ziemi, po śmierci widać to lepiej niż kiedykol-

13 Mammoth, American Museum of Natural History https://www.amnh.org/exhi-
bitions/permanent/advanced-mammals/mammoth (dostęp: 3.02.2024).

14 Znalezisko sprzed 90 000 lat w Pieninach. Tajemnicze skrzynie w Czorsztynie, https://sta-
ryczorsztyn.pl/znalezisko-sprzed-90-000-lat-w-pieninach-tajemnicze-skrzynie-w-czorsz-
tynie/#google_vignette (dostęp: 3.02.2024).



321

Marta Tomczok  Szopienice jako laboratorium antropocenu…

wiek”15. Jest to myślenie, które ze zrozumiałych względów – osobistych 
i ogólnoludzkich – określa jego światopogląd do pewnego momentu16. 
Pod wpływem doświadczeń związanych z samotnym zamieszkiwaniem 
w McLean od 1981 r. pisarz przechodzi wyraźną przemianę, którą widać 
zaraz w pierwszych zapiskach jego pamiętnika, poświęconych obserwacji 
sąsiadek saren17. Problematyka kości i szczątków, kluczowa dla pisarstwa 
Grynberga i jego forensycznej wyobraźni18, w wierszu z 1979 r. łączy się 
więc z problemem pośrednio związanym z Zagładą – wymierania megafau-
ny, na który współcześni paleontolodzy patrzą już inaczej niż pod koniec  
XX w., kojarząc wyginięcie mamutów włochatych ze zmianami klimatu 
i wyginięciem roślinności, którą się żywiły19. Ale jednocześnie „martwa na-
tura”, o której przewrotnie pisze Grynberg, nawiązując do cykli malarskich 
XVII i XVIII w., przedstawiających drobiazgowo ułożone drobne przedmio-
ty, owoce, warzywa, garnki, a nawet śledzie20, przestaje być w tym ujęciu 
problemem estetycznym21, a staje się problemem etycznym, powiązanym 
z krytyką działań człowieka w przeszłości i ekopaleontologią. Jeśli przy-
pomnimy sobie krytyczną lekturę starszego o 13 lat wiersza Wiktora Wo-
roszylskiego Zagłada gatunków, w pełen pasji sposób przedstawioną przez 
Anitę Jarzynę22, możemy zauważyć, że niedostatki refleksji, obecne jeszcze 
w tamtym wierszu, zastąpiła gruntownie przemyślana refleksja Grynberga 
nad skutkami i skalą działań człowieka. Mamut Grynberga straszy przecież 
„otwartą wciąż honorową raną/ gdzie łuk brwiowy przebiła mu dzida/ 

15 H. Grynberg, Ekipa „Antygona”, [w:] tegoż, Ekipa „Antygona”, Warszawa 1963, s. 63.
16 Więcej pisałam o tym w: M. Tomczok, Powrót Antygony: ekshumacje grobów żydowskich 

na wsi (w narracjach Henryka Grynberga), „Kwartalnik Historii Żydów” 2020, nr 1, s. 161–177.
17 H. Grynberg, Pamiętnik, Warszawa 2011, s. 255. Pisał o tym M. Libich, Między tekstem 

a praktyką. Pamiętniki Henryka Grynberga, „Teksty Drugie” 2023, nr 2, s. 282–298.
18 B. Prager, After the Fact: The Holocaust in Twenty-First Century Documentary Film, Lon-

don 2015.
19 J. Miller, C. Thompson, When did mammoths go extinct?, „Nature” 2022, nr 616, E1-E-3, 

https://www.nature.com/articles/s41586-022-05416-3 (dostęp: 3.02.2024).
20 M.W. Ałpatow, Historia sztuki. Sztuka XVIII i XIX wieku, cz. 4, Warszawa 1968, s. 29.
21 Z. Herbert, Martwa natura z wędzidłem, Wrocław 1993.
22 A. Jarzyna, Zagłada gatunków według Wiktora Woroszylskiego – czyli (nie) więcej niż eg-

zemplifikacja, „Pamiętnik Literacki” 2022, nr 4, s. 91–114.



322

HILARY KRZYSZTOFIAK

małego dzikusa jak ty i ja”23, podaje także w wątpliwość sens estetyzacji 
przyrody zgładzonej ludzką ręką. Z całą pewnością wiersz Grynberga pozo-
staje także krytyczny wobec poezji, która powstawała w jego bezpośrednim 
otoczeniu, jak chociażby turpistyczne wiersze Stanisława Grochowiaka ze 
zbiorów Menuet z pogrzebaczem czy Rozbieranie do snu. Bezpośrednio inspi-
rowany niderlandzkimi martwymi naturami Śledź z ostatniego ze wspo-
mnianych tomów jest właśnie dobitnym przykładem ignorowania przez 
poezję statusu martwych, zwierzęcych natur. Ułożony na srebrzonej tacy 
śledź zostaje w nim zestawiony z sinymi powiekami umierającej kobiety 
i kolorem ściętych, różowych róż24. Grochowiak nie wyprowadza z tego 
działania żadnej innej niż estetyczna refleksji. W wierszu Grynberga po-
ezja precyzyjnych zestawień oznacza właściwie tylko pustą grę estetyczną, 
wiersz na czterech przęsłach, który niczym mamut w muzeum w Chicago 
oglądany przez dziesiątki zwiedzających nie wzbudza w większości z nich 
niczego więcej poza bezmyślną ciekawością. Ostatnim, najbardziej intry-
gującym kontekstem wiersza dedykowanego Hilaremu, wydaje się próba 
docieczenia sensu tego, czym jest bądź nie jest kość w sztuce, a szczególnie 
w poezji. Krzysztofiak, który w 1955 r. pokazuje końską bądź krowią kość 
na zielonym, eleganckim tle niczym eksponat muzealny, wyprzedza póź-
niejszą o dziesięć lat dyskusję na temat granic estetycznych poezji, którą 
wierszem Oda do turpistów z 1962 r. próbował wzniecić Julian Przyboś25. 
Przypomnijmy, że w jego wierszu szczególna rola przypadła właśnie ko-
ściom, zębom i szczękom, które poeta przeciwstawiał „wszystkości” swo-
jego autobiograficznego, wiejskiego doświadczenia, zupełnie inaczej niż 
Baudelaire’owska „mięsność” definiującego poezję. Wyniesienie kości, jak 
to uczynił Hilary, na piedestał sztuki, w rzeczywistości oznaczało wpro-
wadzenie na plan obiektu środowiskowego – i to nie w kolorach kremowej 
bieli, ale pożółkłego od kurzu z hałd pocynkowych cynobru.

23 H. Grynberg, Martwa natura.
24 S. Grochowiak, Śledź, [w:] tegoż, Wiersze wybrane, Warszawa 1978, s. 87.
25 W wierszu Grynberga istnieje z całą pewnością szereg nawiązań do ody Przybosia 

(muzycznych, organicznych, a także metaliterackich). Ich rozpoznanie wymaga jednak 
oddzielnej analizy, na którą nie ma miejsca w tym artykule.



323

Marta Tomczok  Szopienice jako laboratorium antropocenu…

* * *
Muzea historii naturalnej pozostawiają koszmarne wrażenie. Są dokładnie 
tym, o czym napisał Grynberg: „naturalną historią śmierci”. Zwłaszcza 
szczątki zwierząt nowożytnych z kolekcji XIX i XX w. symbolizują wieczną 
zgryzotę, którą przeżywa człowiek, gdy mierzy się ze skalą zabójstw, jakich 
dokonał z pragnienia postępu w nauce i głodu wiedzy. Jednak prehisto-
ryczne kości, jak te z plejstocenu, nie są po prostu symbolem zbrodni, choć 
nie można wykluczyć, że to człowiek stoi za śmiercią wielu prehistorycz-
nych zwierząt, takich jak mamuty. Naga, wyzuta z kontekstu jak kość ze 
skóry, zaprezentowana u początków kariery przez Hilarego, nazwana tak 
jak setki klasycznych obrazów z martwą naturą, to historyczne cięcie, to 
brawurowe zerwanie z tradycją estetyzacji ludzkich zbrodni, to sięgnięcie 
po zupełnie niesymboliczny środowiskowy obiekt i oddanie mu opowieści. 
Jak pisał Kazimierz Kutz: „wiele z [obrazów Hilka – M.T.] opowiada o tym 
gigantycznym rumowisku – cmentarzysku rdzy i odpadów wszelakich, ja-
kim jest okolica Szopienic”26. Wśród tych odpadów znalazły się nie tylko 
blachy, ale także kości. Niewykluczone, że widzowie wystawy w Arsenale 
zobaczyli w jednej z nich to, czego zobaczyć się nie spodziewali – dokładne 
odwzorowanie fragmentu kośćca zwierzęcia hodowlanego z oddalonych 
o 300 km od Warszawy, częściowo wiejskich Szopienic27.

LITERATURA

Ałpatow M.W., Historia sztuki. Sztuka XVIII i XIX wieku, cz. 4, Warszawa 1968.
Czeszko B., Drogi i manowce młodej plastyki, „Przegląd Kulturalny” 1955, 26 sierp-

nia–1 września.
„Górnoślązak” 1933, 14–15 października.
Grochowiak S., Śledź, [w:] tegoż, Wiersze wybrane, Warszawa 1978.

26 K. Kutz, Hilek, [w:] Hilary (Hilary Krzysztofiak). Malarstwo i rysunek, s. 77.
27 Zwierzęta hodowlane takie jak konie czy krowy z całą pewnością pojawiały się 

w krajobrazie Szopienic lat międzywojennych i wojennych. Donosi o tym m.in. anons 
opublikowany w „Górnoślązaku” w 1933 r. o dwu krowach przewożonych pociągiem do 
Sosnowca, które zniknęły z dworca towarowego w Szopienicach; por.: „Górnoślązak” 1933, 
14–15 października, s. 6.



324

HILARY KRZYSZTOFIAK

Grynberg H., Ekipa „Antygona”, [w:] tegoż, Ekipa „Antygona”, Warszawa 1963.
–, Pamiętnik, Warszawa 2011.
Herbert Z., Martwa natura z wędzidłem, Wrocław 1993.
Hilary (Hilary Krzysztofiak). Malarstwo i rysunek. [Wystawa przygotowana przez Mu-

zeum Narodowe w Warszawie], oprac. H. Kotkowska-Bareja, E. Zawistowska, 
Warszawa 1997.

Jarecka D., Surrealizm, realizm, marksizm. Sztuka i lewica w Polsce w latach 1944–1948, 
Warszawa 2021.

Jarzyna A., Zagłada gatunków według Wiktora Woroszylskiego – czyli (nie) więcej niż 
egzemplifikacja, „Pamiętnik Literacki” 2022, nr 4.

Libich M., Między tekstem a praktyką. Pamiętniki Henryka Grynberga, „Teksty Drugie” 
2023, nr 2.

Miller J., C. Thompson, When did mammoths go extinct?, „Nature” 2022, nr 616, E1-E-
3, https://www.nature.com/articles/s41586-022-05416-3 (dostęp: 3.02.2024).

Prager B., After the Fact: The Holocaust in Twenty-First Century Documentary Film, 
London 2015.

Sadzikowska L., „Po prostu pracowałam”. Z Jolantą Wadowską-Król rozmawia Lucyna 
Sadzikowska, „Narracje o Zagładzie” 2021, nr specjalny.

Sołtysik M., Jonasz Stern. Cena życia, https://sztukipiekne.pl/jonasz-stern-cena-
-zycia/ (dostęp: 3.02.2024).

Szaraniec L., Osady i osiedla Katowic, Katowice 1980.
Tomczok M., Powrót Antygony: ekshumacje grobów żydowskich na wsi (w narracjach 

Henryka Grynberga), „Kwartalnik Historii Żydów” 2020, nr 1.
–, Refugia, brownfieldy, nieużytki: środowiska postzależnościowe w literaturze polskiej od 

XIX do XXI wieku, [w:] Środowiska industrialne/postindustrialne zależności (w lite-
raturze i kulturze polskiej od XIX do XXI wieku), Kraków 2023.

Summary

Szopienice as a Laboratory of the Anthropocene  
in Hilary Krzysztofiak’s Art

The article examines the links between Hilary Krzysztofiak’s art and envi-
ronmental memory, relating his famous debut, Szczęka [Jaw] from 1955, to 
the destruction of the natural environment in Szopienice, where the artist 



Marta Tomczok  Szopienice jako laboratorium antropocenu…

grew up, and to Henryk Grynberg’s poem Martwa natura [Still life/Dead na-
ture], which he dedicated to Hilary. The author of the article demonstrates 
strong links of Krzysztofiak’s art with Szopienice, analysing the complexity 
and indirectness of these links in reference to environmental object memory, 
the Anthropocene, ecological disaster and objet trouvé. The analysis suggests 
that Krzysztofiak was a precursor of the current debate on the role of art in 
portraying the human destruction of the natural environment and the limits 
of aestheticising violence towards animals. (WK)

Keywords: Anthropocene, Hilary Krzysztofiak, Szopienice, objet trouvé.

Streszczenie

Artykuł wyjaśnia związki sztuki Hilarego Krzysztofiaka z  pamięcią śro-
dowiskową, odnosząc jego głośny debiut, Szczękę z 1955 r., do zniszczenia 
środowiska naturalnego Szopienic, w których artysta się wychował, a także 
do wiersza Henryka Grynberga Martwa natura dedykowanego Hilaremu. Au-
torka stara się pokazać silny związek sztuki Krzysztofiaka z Szopienicami, 
analizując złożoność i niebezpośredniość tych związków w kontekście takich 
pojęć, jak pamięć obiektu środowiskowego, antropocen, katastrofa ekologicz-
na czy objet trouvé. Z analiz wyłania się obraz Krzysztofiaka – prekursora 
dyskusji nad rolą sztuki w ukazywaniu zniszczeń środowiska, powodowanych 
przez człowieka, a także granic estetyzacji przemocy wobec zwierząt.

Słowa kluczowe: antropocen, Hilary Krzysztofiak, Szopienice, objet trouvé.


